# Notes du mont Royal Www.notesdumontroyal.com

Cette œuvre est hébergée sur « *Notes* du mont Royal» dans le cadre d'un exposé gratuit sur la littérature.

SOURCE DES IMAGES Google Livres

## REFLEXIONS MORALES

DE

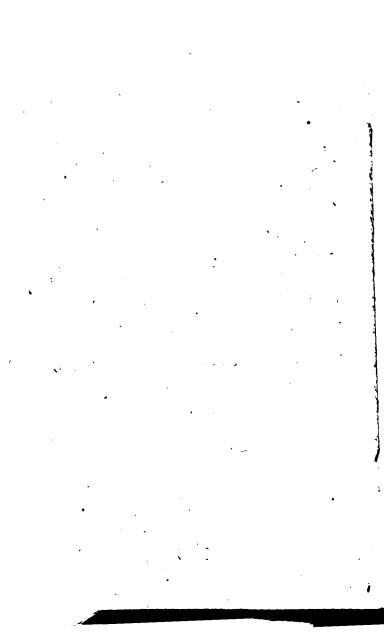
L'EMPEREUR
MARC ANTONIN.

AVEC DES REMARQUES

De Mr. & de Mad. DACIER.

Troisiéme Edition,où l'on a mis les Remarques sous le Texte

TOME SECOND.





### REFLEXIONS MORALES

D E.

L'EMPEREUR

### MARC ANTONIN.

#### LIVRE SIXIE ME.

A matiere de l'Univers est obéissante & souple, & l'esprit qui lagouverne, n'a en soy aucune cause qui

I. A matiere de l'Univers est obsissante & souple.]
Antonin avoit corrigé l'opinion extravagante de quesques Storciens, qui soutenoien que Dieutouvoit quesques sa matière desobétssant & revêche, & que comme il ne l'avoit pas creée, & qu'elle étoit éternelle aussi bien que luy, il n'avoit sur elle qu'un pouvoit sort limité; impieté que les Peres ont heureusement combatue,

qui le porte à mal faire, car il n'a nulle méchanceté; aussi ne fait-il aucun mal, & rien n'est blessé par cet Esprit. Or c'est luy qui produit & qui consomme toutes choses.

II. Quand tu fais ton devoir, ne t'informe point si tu as froid ou chaud; si tu es accablé de sommeil, ou si tu as bien dormi; si l'on parle bien ou mal de toy; si tu meurs, ou si tu sais quelque autre chose: car la mort est aussi une des actions de nôtre vie; & dans celle là, comme dans toutes les autres, il sussit de bien saire ce qu'on fait.

III. Regarde au-dedans de toutes choses, & ne te laisse jamais tromper ni à leur qualité,

ni à l'éclat qui les environne.

IV. Toutes les parties de cet Univers changeront bien-tôt: car ou elles s'exhaleront en

va>

Aussi me sait-il aucun mal.] Rien n'est plus contraire à la nature de Dieu, que de saire du mal. Il n'est point l'Auteur des maux, comme le croyosent les Maniséhéens & les Marcionites. Muis ce qui nous paroît un mal; n'est qu'un châtiment & une peine dont Dieuse sert pour nous convertir; & c'est ainsi qu'il faut entendre ce que Dieu dit dans Isaie: \* Ego Dominus sacions pacem & creans malum; & dans Michée: † Quia dessendit malum à Domino in portas Jerusalem.

II. Car la mort est aussi une des actions de nôtre vie.]. Que cela est vray & heureusement dit! Mourir, c'est agir; & action pour action, il saut autant saire cellevapeurs, s'il est vray que leur matiere soit une-

& simple; ou elles seront dissipées. V. L'Esprit qui gouverne tout, sait ce qu'il fait; pourquoy il le fait; & la matiere dont il le fait.

VI. La meilleure maniere de se vanger. c'est de ne ressembler point à celuy qui nous fait injure.

VII. Fais consister ta joye & ton repos à

passer

que leur matiere soit une & simple.] Antonin considere icy la matiere sous les deux differentes idées qu'en ont eu les Philosophes. Les uns ont dit qu'elle étoit une & simple, & que les quatre élemens n'étoient composez que de la jonction de ses diffe-rentes parties. De sorte que la mort des élemens. s'il faut ainsi dire, étoit de retourner comme une vapeur dans la premiere matiere; & les autres ont consideré les quatre élemens comme autant de principes differens & detachez les uns des autres. De forte que la mort des êtres qu'ils composoient, n'étoit que la separation, la dissipation, la division de ces mêmes élemens qui retournoient dans leur premier être.

V. L'Esprit qui gouverne tent, sait ce qu'il fait. Antonin dit cecy pour appailer les troubles & les inquietudes où l'on est sur chaque accident. Dieu sait ce qu'il fait; il a ses vues & ses desseins . c'est à nous

abandonner à sa conduite.

VI. La meilleure maniere de se vangera. Ce mot est divin; il est pris sur celui de Diogene. Quelqu'un luy ayant demandé, Comment pourrai-je me venger de mon ennemi ; il luy répondit , En te rendant bennéte bomma

VII. En

passer d'une bonne action à une autre bonne action, en te souvenant toujours de Dieu.

VIII. La partie superieure de nôtre ame s'excite, se tourne, se remue comme il luy plaît, se rend telle qu'il luy plaît, & fait que tout ce qui arrive, lui paroît tel qu'il lui plaît.

1X. Chaque chose arrive selon la nature du tout, & non pas selon aucune autre nature qui Fenvironne, ou qui soit ensermée au-dedans,

ou suspenduë au-dehors.

X. Ce

VII. En to sonvenant toujours de Dieu.] Car les meilleures actions sont imparsaites & mortes, si en les sai-

sant ou a d'autre objet que Dieu.

IX. Chaque chose arrive selon la nature du tout, 😅 non pas selon aucune autre. ] Ce monde materiel n'est par capable de se conduire luy même, car il est paivé de raison & de sentiment. Il faut donc qu'il soit conduit & gouverné par quelque nature entierement differente de la matiere. Cette nature ne peut être autre que celle du Tout, celle qui a créé le Tout: car ce ne peut pas être quelque nature particuliere de l'une de ses parties; elle seroit insuffisante, & d'où viendroit-elle? De dire que c'est une nature universelle differente de celle du Tout, cela est contradictoire & ne peut être imaginé. D'ailleurs où sera cette nature? environnera t-elle le monde, ou serat-elle renfermée au-dedans? Mais cela seroit plus capable de détruire que de conserver le monde t-elle donc suspenduë au dehors? Mais qui peut imaginer une substance & un espace au dela de l'Univers qui compren ! & renterme toutes choses ? C'est donc

X. Ce monde est ou un assemblage confus de parties qui tendent toutes à se desunir & à se separer; ou une union, un ordre & une providence. Si c'est le premier, d'où vient que je desire de démeurer plus long-temps dans une si grande consusion, & au milieu d'un si grand amas d'ordures? & qu'y a t-il que je doive plus souhaiter, que d'être bien-tôt réduit en poussiere, de quelque maniere que ce soit? Mais pourquoi me troubler? Cette dissipation ne viendra-t-elle pas aussi ensin jusqu'à moy, quoy que je sasse? Et si c'est le dernier, j'adore l'Auteur de mon être, je l'attens de pied serme, & je mets toute ma consiance en luy.

XI. Quand les choses qui t'environnent,

C

tout ce qui arrive à toutes ses parties, leur est propre,

convenable & utile.

X De monde est ou un assemblage consus.] Ce n'est pas qu'Antonin doute de ce qu'il doit croire; il s'en est allez expliqué ailleurs: mais il veut faire voir que quelque soit le vray des deux systèmes qui regnent; ou celuy des Fpicuriens, qui sont le hazard le maître du monde; ou celuy des Storciens, que en donnent à la Providence l'entier gouvernement; on doit a tendre patiemment la mort sans la desirer & sans la craindre.

XI. Quand les choses qui s'environnens, le sorcent à te troubler. Cet article est parsaitement beau. Mais il saut en démêler la beauté, qui ne seroit peur être pas sensible à tout le monde. Quand nous sommes troublez par les objets qui nous environnent, c'est nous qui sortons hors de nous-mêmes, pour aller chercher ces objets.

te forcent à te troubler, reviens à toy au plus vîte, & ne fors pas de cadence plus que la necessité ne le veut. Le moyen de s'affermirdans cette sorte d'harmonie & de cadence dont je parle, c'est d'y rentrer toûjours.

XII. Si tu avois une marâtre & une mere tout en même temps, tu te contenterois d'homorer l'une, & tu te tiendrois toujours auprés de l'autre. Ta marâtre, c'est la Cour, & tamere, c'est la Philosophie. Tiens-toy donc toûjours auprés de celle-cy; repose-toy dans son sein; elle te rendra supportable à la Cour, & te fera trouver la Cour supportable.

XIII.

ebjets qui se tiennent tranquillement dehors, comme Antonin l'a désa prouvé. En sortant ainsi hors de nous, il ne se peut que nous ne sortions de cadence, & que nous ne rompions l'harmonie & le concert que nôtre ame sait avec l'ame du monde, pendant qu'elle est attentive à ses sonctions, & qu'elle est parsaitement d'accord avec elle, Cela sussit pour saire entrer dans la pensée d'Antonin.

XII. Si tu avois une marâtre et une mere tout ensemble.] Cette idée de comparer la Cour à une marâtre & la Philosophie à une mere me paroît admirable. Combien de gens renversent aujourd'huy cet ordre, & font de la Cour leur mere, & leur marâtre de la Philosophie ou de la Religion!

Elle te rendra supportable à la Cour, et te sera trouver la Cour supportable. ] Ce passage me paroît remarquable. Un grand Empereur reconnoît qu'il n'y a que la Philosophie, c'est à dire, la pieté, qui puisse rendre

XIII. Comme un juge des viandes, & qu'on dit, c'est un poisson, c'est un oiseau; & du vin de Phalerne, c'est le jus d'un tel raifin; & de la pourpre, e'est de la laine de bre-bis teinte dans le sang d'un certain coquillage; & comme par le moyen de ces reflexions on examine à fond chaque chose & on connoît ce qu'elle est; il faudroit faire de même dans touse la conduite de la vie; lorsque les choses qui passent pour les plus dignes d'être approuvées, se presentent à nôtre imagination, il faudroit les dépouiller, pour ainsi dire, & voir à decouvert leur peu de valeur. Il faudroit leur ôter l'éclat que donne la renommée : car cet éclat étranger est un grand trompeur; & lorsque tu crois être parvenu à ce qu'il y a de plus beau & de plus solide dans un sujet, c'est alors qu'il te trompe avec le plus d'adresse. Pense donc souvent à ce que Crates disoit de Xenocrate même.

XIV.

XIII. Et de la pourpre, c'est de la laine de brebis.] C'est sur cela qu'est sondé le mot d'un Philosophe, qui dit à un jeune homme qui s'enorgueillissoit d'être bien vêtu: Mon petit mignon, luy dit-il, une brebis a perté sela avant soy, & ce n'ésoit qu'une brebis.

Pense donc souvent à ce que Cratés disoit de Xenocrate même.] Xenocrate étoit un Philosophe d'une gravité fi grande & si austere qu'elle avoit donné lieu au Proverbe, Plus grave que Xenocrate. Cratés faisoit l'anatomie de cette gravité, & prouvoit que ce n'étoit qu'ostentation & que faste, & qu'il n'y avoit rien de

way.

XIV. Le peuple n'admire presque que deux fortes de choses, ou celles qui ont une forme & une existence simple par la seule liaison de leurs parties, comme les pierres, le bois; ou celles qui ont une nature vivante & vegetative comme le figuier, l'olivier, la vigne. Ceux qui sont un peu au-dessus du peuple, réduisent leur admiration aux choses purement animées, comme les haras, les troupeaux. Ceux qui sont p'us polis & mieux instruits que ces derniers n'admirent que ce qui a une ameraison-

vray. Puis donc que tant de fausseté se trouve dans un Philosophe, comment seroit-il possible qu'il n'y en eût pas dans toutes les autres choses, où chacun ajoûte comme il luy plast & autant qu'il luy plast. Ce passage est plus beau qu'il ne parost d'abord.

XIV. Le peuple n'admire presque que deux sortes de cheses. Il n'y a rien de plus vray que ces degrés differens d'admiration selon les differens degrés de capacité &

d'intelligence.

Ou celles qui ont une forme et une existence simple par la seule liaison de leurs parties, comme les pierres, le bois ] Cet. endroit étoit difficile. Je croy en avoit rendu le sens. Antonin suit icy l'opinion des anciens Philosophes qui divisionent les corps en corps qui n'existent que par la seule liaison, que les Platoniciens appelloient simples, comme les pierres, le bois separé de son tronc, &c. en corps entretenus par la nature, c'est à dire, qui ont une ame vegetative, comme les plantes, les arbres, &c. & en corps qui ont une ame, comme tous les animaux. Antonin ne se contente pas de partager ces derniers en animaux

fonnable, non pas cette ame universelle, mais une ame méchanique & industrieuse; ou bien ils sont consister simplement leur bonheur à avoir un grand nombre d'esclaves. Mais celuy qui honore comme il doit cette ame raisonnable, universelle & politique, ne se soucie d'aucune de ces choses, il s'attache uniquement à entretenir son ame dans toutes les actions & dans tous les mouvemens raisonnables & utiles à la societé, & à cooperer en tout avec cette ame universelle dont il est luy-même une partie.

me une partie.

XV. Une chose se hâte d'être, une autre de n'être plus, & une grande partie de celle qui

arois classes. La premier est des animaux. La seconde des hommes, qui ont veritablement une ame
raisonnable: mais c'est une ame ou qui n'agit point
en eux, ou qui ne paroît agir que par la facilité
qu'elle leur donne à réussir dans les arts, ou à connoître les chefs-d'œuvres. Et la troisième est de ceux
qui ont une ame éclairée, pure & lumineuse, comme la Divinité, dont il croyoit qu'elle étoit une
partie.

Mais une ame méchanique & industrieus.] Antonin met donc dans cette troisième classe, c'est à dire, deux degrés seulement au-dessus du peuple, ceux qu'on appelle aujourd'huy des curieux, s'ils ne sont que curieux, & s'ils ne savent admirer qu'une, porcelaine, qu'un tableau, qu'un bronze. Et il veut qu'ils n'ayent point de part à cette ame universelle & politique, qui fait toute la noblesse & toute la grandeur de l'homme.

XV. At-

qui est, est déja passée. Ces changemens continuels renouvellent incessamment le monde, comme la rapidité du temps, qui ne s'arrêté jamais, renouvelle à tous momens les siecles. Dans ce courant continuel, qui est-ce qui voudroit s'attacher à des choses si passageres, & sur lesquelles on ne peut jamais s'arrêter? C'est comme si quelqu'un mettoit son affection à un de ces petits oiseaux qui volent dans l'air & que nous avons perdus de vûë presque aussitôt que nous les avons a apperçûs. C'est-là l'image de nôtre vie, qui n'est qu'une vapeur du sang & une respiration de l'air. Attirer l'air une seule fois, & le rendre, ce que nous faisons à tous momens, voilà justement ce que c'est que mourir; c'est à dire, remettre l'entiere faculté de respirer entre les mains de celui de qui nous la reçûmes hier ou avanthier.

XVI. Ce qui merite nôtre estime, ce n'est ni de transpirer, cela est commun aux plantes; ni de respirer, cela est commun aux animaux; ni d'avoir une imagination capable de recevoir l'impression des objets: ni de suivre ses mouve-

XV. Attirer l'air une seule fois, & le rendre, voilà justement ce que c'est que mourir.] On ne peut pas donner une idée plus douce de la mort, ni qui puisse nous la rendre plus familiere. En esset, mourir n'est autre

mouvemens comme des marionnettes; ni de vivre ensemble, ni de se nourrir; car se nourrir & rejetter ce qu'il y a de superflu dans les alimens, c'est une même chose. Qu'est-ce donc qui merite nôtre estime? Est-ce de recevoir des applaudissemens? Non. Est-ce d'avoir des acclamations & des louanges? Non; car les louanges & les acclamations des peuples ne font qu'un bruit confus de voix & un mouvement de langues. Voilà donc la porte fermée à la vaine gloire; que reste-t-il que nous devions estimer digne de nos soins? C'est, à mon avis, d'agir conformement à nôtre condition, & de remplir tous nos devoirs. Et c'est à quoy nous sommes conduits & excitez par l'exemple de tous les métiers & de tous les arts. Car nous voyons qu'ils ne tendent tous qu'à faire en sorte que leurs ouvrages répondent au dessein pour lequel on les a faits. C'est le but du Vigneron qui cultive la vigne, celuy de l'Ecuyer qui dresse des chevaux, & celuy du chasseur qui dresse des chiens. L'éducation & l'instruction des enfans, à quoy tendent elles? Voilà

L'éducation & l'instruction des enfans, à quoy tendentelles.] Elles ne tendent, ou ne doivent tendre qu'à

XVI. Les louanges & les acclamations des peuples ne font qu'un bruit confus de voix & un mouvement de langues.] Il fait allusion à un passage d'Euripide, qui dans l'Hecube appelle les louanges & toute la reputation, des bruits de langue.

#### Reflexions Morales de l'Emp.

Voilà ce que nous appellons e stimable. Quand tu seras bien persuadé de cette verité, tu ne te mettras nullement en peine d'aquerir toutes ces autres choses. Mais ne peut on pas toujours les estimer? Si tu les estimes, tu ne seras donc jamais ni libre, ni content de toy-même, ni exempt de passion: car il faut necessairement que tu ayes de l'envie & de la jalousie; que tu te défies éternellement de coux qui ont en main le pouvoir de t'ôter tout ce que tu admires; & que tu dresses incessamment des embûches à ceux qui le possedent. En un mot il est entierement impossible que celuy qui manque de quelqu'une de ces choses, ne soit troublé, & qu'il n'accuse à tous momens les Dieux: au lieu que l'estime & le respect que tu as pour ta propre raison, font que tu es agreable à toymême, commode pour la societé, & d'accord avec les Dieux. C'est à dire, que tu reçois avec joye tout ce qu'ils t'envoyent & qu'ils t'ont ordonné.

XVII. Les élemens se meuvent en haut, en

les rendre propres à remplir tous les devoirs de leur condition. C'est-là leur veritable but. Mais aujour-d'huy parmi ceux qui élevent des ensans, il s'en trouve bien peu qui se le proposent, ou qui le connoissent. Quelqu'un a fort bien dit: Nôtre institution a pour sa fin non de nons rendre bons & sages, mais savans: nous savans declines quertu. It nous ne savans

en bas, & en rond. La vertu ne se meut d'aucune de ces manieres, mais c'est quelque chose de plus divin, & par un chemin plus difficile à comprendre, elle arrive toujours à son but.

XVIII. Que veulent dire les hommes? Ils refusent leurs louanges à ceux qui vivent en même temps qu'eux, & ils desirent avec empressement d'être louez de ceux qui vivront aprés,& qu'ils ne verront jamais. C'est comme si nous nous affligions de n'avoir pas été louez de

XVII. Les élemens se meuvent en hant, en has et en rond. La vertu ne se meut d'aucune de ces manieres. ]
Les élemens cedent aux obstacles qu'ils rencontrent dans leur chemin, & prennent une autre route: mais le propre de la vertu, c'est de ne pas ceder aux difficultés, & de tirer de ces difficultés une nouvelle force, qui rend sa course plus legere, plus droite, & plus promte. On doit dire de la vertu ce qu'Horace a dit de l'or:

— perrumpere amat saxa potentior Ictu fulmineo.

Es par un chemin plus difficile à comprendre.] On connoît les effets de la vertu, sans connoître ses voyes,

qui font incomprehensibles à l'esprit humain.

XVIII. Que veulent dire les hommes; Il n'y a pas de plus grande injustice, ni de plus sotte vanité, que celle des hommes qui par envie refusent à leurs contemporains, dont ils voyent & connoissent les vertus, les louanges qu'ils attendent eux-mêmes de ceux qui nastront après eux & qu'ils ne verront jamais.

C'est comme si nous nous affligions de n'avoir pas été louez.] En estet ceux qui veulent tant être louez de Tome II.

14. Reflexions Morales de l'Emp.

de ceux qui sont morts long-temps avant que

nous soyons venus au monde.

XIX. Parce qu'une chose est difficile pour toy, ne t'imagine pas qu'elle soit impossible à un autre. Mais tout ce qui est facile & possible à un autre, sois persuadé qu'il n'est pasimpossible pour toy.

XX. En faisant nos exercices quelqu'un nous a égratigné ou blessé d'un coup de teste:

mais

la posserité, devroient s'affliger de n'avoir point eu de part aux louianges de ceux qui sont morts avant qu'ils sussent au monde. Car cela est égal. Il n'y a pas plus de raison à l'un qu'à l'autre, si l'on considere la louiange seule & séparément.

XIX. Parce qu'una chose est difficile pour toy, ne t'imegine pas qu'elle soit impossible à un autre. Le but d'Antonin est de faire cesser la revolte de ses sens qui luy vouloient faire trouver les maximes des Stoiciens trop rudes, & qui luy disoient incessamment, nimis dura pracipiunt. Sa réponse est excellente, & contient un precepte admirable, dont nons devrions profiter. Il n'y a rien qui nous trouvons difficile; & sur ce pied-là nous prenons la liberté de condamner des exemples de vertu que nous appellons outres, parce que nôtre lâcheté nous les fait paroître au-dessus, de nos forces. Nous leur prêtons un vice qui n'est qu'en nous. Mais ces mêmes exemples que nous condamnons, nous condamneront à leur tour, en nous convainquant que c'est la volonté qui nous a manqué, & non pas la force.

XX. En faifant nos exercicas quelqu'um neus a égrazigné.] On ne peut rien imaginer de mieux fur cette mamais nous n'en sommes point offensez, &t nous ne nous désions pas de cet homme-là comme d'un homme qui ait envie de nous faire quelque méchant tour. Nous nous tenons seulement sur nos gardes, non pas comme contre un ennemi, ni comme ayant quelque soupçons mais nous l'évitons adroitement sans le hair. Faisons de même dans toutes les autres rencontres de nôtre vie; ne prenons pas garde à ce qu'on nous sait; &t recevons tout comme de la part de ceux qui s'exercent avec nous: car, comme je l'ay déja dit, il est permis de les éviter sans leur témoigner ni soupçon ni haine.

XXI. Si quelqu'un peut me reprendre, & me faire voir que je prens mal une chose, ou que je la fais mal, je me corrigeray avec plaisir: car je cherche la verité qui n'a jamais blessé personne; au lieu qu'on se trouve toujours mal de persister dans son ignorance & dans son

erreur.

XXII. Je fais ce qui est de mon devoir; & toutes les choses du monde ne sauroient ni m'inquieter, ni me troubler: car ce sont ou des

exerçons. Mais nous sommes assez malheureux & assez brutaux pour faire un veritable combat de cet exercice, & c'est ce qu'Antonin veut prévenir par cet, te reslexion aussi sage que solide.

XXII. Je fais ce qui est de men devoir.] Antonin rassemble icy les trois genres de choses qui peuvent nous troubler dans la pratique de nos devoirs, & il n'y a

N 2

des choses inanimées, ou des choses destituées de raison, ou des choses qui errent dans les principes & qui ne connoissent pas le bon chemin.

XXIII. Sers-toy de tous les animaux, &c en general de toutes les autres choses; sers-t'en, dis-je, noblement & librement, comme un homme qui a de la raison doit se servir de ce qui n'en a point. Mais pour les hommes, sers-t'en selon les loix de la societé, comme on doit se servir de personnes raisonnables. Ne manque pas d'invoquer Dieu dans toutes tes actions, & ne te mets point du tout en peine combien de temps tu le pourras faire. Trois heures de vie suffisent, pour vû qu'on les passe en cet état.

XXIV. Alexandre le Grand & son Muletier ont été réduits au même état aprés leur mort. Car ils sont rentrez dans les premiers principes de cet Univers, où ils ont été également dissiper en aromes

lement dissipez en atomes.

XXV. Considere combien de choses se

passent

personne qui ne voye le ridicule qu'il y a à ceder aux unes ou aux autres.

XXIII. Sers-toy de tous les animaux, & en general de soutes les autres choses.] Antonin se fonde sur ce principe, que Dieu a créé les choses les moins parfaites pour les plus parfaites. La lumiere naturelle avoit

passent en même temps & dans un moment dans ton corps & dans ton esprit. Cela t'empêchera de t'étonner de toutes les choses differentes qui arrivent en même temps dans ce tout qu'on appelle le monde.

XXVI. Si quelqu'un te demande comment s'écrit le nom d'Antonin, n'est-il pas vray que tu lui en diras distinctement toutes les lettres? Mais si quelque autre s'en fâche, t'amuserastu aussi à te fâcher contre luy? ne continuë-

ras

semps & dans un moment dans ten corps & dans ten esprit.]
Cela est tres-vray. Si l'on consideroit bien attentivement & avec une serieuse resexion toutes les operations de l'ame qui sonde les cieux & la terre; qui
répond en même temps à mille sentimens & à mille
pensées; qui conserve en elle mille vestiges de faits
differens, & mille idées qui sont comme les patrons
des choses qu'elle opere; & qui ensin mesure l'infini;
on ne s'étonneroit plus des merveilles que l'on voit
operer tous les jours à l'Esprit qui gouverne le Monde. Ce qui se fait dans le corps, n'est gueres moins
merveilleux, quoi qu'il ne soit pas d'une si grande
étenduë. Ses differentes sonctions, ses mouvemens,
l'usage different & admirable de tous ses ressorts, les
changemens qui luy arrivent, ensin toutes les differentes choses qui s'y passent dans un même moment
devroient nous occuper assez pour nous empêcher
d'admirer tout ce qui arrive aux choses qui nous environnent.

XXVI. Si quelqu'un te demande comment s'écrit le nom d'Antonin.] Cette comparaison si simple n'est pas moins belle que les plus nobles. Comme le nom d'Antonin ne subsiste plus, si en l'écrivant on oublie

N 3.

ras-tu pas plûtôt à compter doucement & tranquillement toutes les lettres l'une aprés l'autre? Souviens-toy qu'il en est de même de tous les devoirs de nôtre vie; l'accomplissement de chacun d'eux consiste en un certain nombre des choses. Dans tout ce que tu fais il faut les observer toutes, & les remplir en allant ton chemin, sans te troubler & sans te mettre en colere contre ceux qui se fâchent contre toy.

XXVII. N'y a-t-il pas de la cruauté à ne pas permettre aux hommes de se porter aux choses qui leur paroissent utiles & convenables? Or c'est en quelque maniere ne le pas permettre, que de te fâcher contre eux quand ils péchent: caralors ils pensent courir à leur bien, mais ils se trompent, me diras-tu. Redresse-les donc & leur fais voir sans te fâcher en quoy ils se trompent.

XXVIII. La mort est la fin du combat

une seule lettre: de même, si dans l'accomplissement des choses qui constituent chacun de nos devoirs, nous en oublions une seule, tout le reste est absolument perdu. Il en est de même de la Loy, qui est composée d'un certain nombre de commandemens; si on en viole un seul, on les viole tous. Car je croy que ce passage d'Antonin peut sort bien servir à expliquer le celebre passage de saint Jacques: (a) Qui-eumque autem totam Legem servaverit, ossendat autem

in uno, factus est omnium reus. Or quiconque ayant gardé

que nos sens se livrent; c'est le repos de tous les mouvemens contraires & causez par nos pattions, qui nous remuent comme les restorts remuent les marionnerress c'est la cessation du travail d'esprit & du soin qu'on a du corps.

XXIX. C'est une home que l'ame se rebu-

te, lorsque le corps ne se rebute pas.

XXX. Prens bien garde de ne pas degenereren Tyran. Neprens point cette teinture; on ne la prend que trop aisément. Conservetoy done simple, bon, entier, grave, & fans

XXIX. C'est une bonte que l'ume se rebute, lorsque le corps ne se rebute pas. La verité qu'Antonin nous découvre icy est d'une plus grande étendue qu'il n'a crû. Il a voulu dire simplement que dans le travail qu'il faut faire pour acquerir la vertu, l'ame est d'ordinaire plûtôt lasse que le corps. Celuy-cy auroit encore des forces pour continuer sa poursuite, lors que la premiere se rebute, & est entierement découragée. Mais pouvons-nous pas dire avec autant ou plus de raison, que c'est une chose bien honteuse que dans le combat que le corps a avec l'esprit, celui-cy se lasse le premier de sa resistence, se rend lâchement l'esclave de son ennemi, & obéit à ses loix. On peut encore donner un troisiéme sens à ces paroles d'Antonin. C'est que le corps est infatigable dans la poursuite de ce qui lay paroît fon veritable bien; ni travaux, ni dangers, rien ac le rebute; au lieu que l'ame n'est pas plutôt entrée dans le chemin de la vertu, que la moindre difficulté l'effraye, & la fait souvent succomber des le promier paś.

XXX. Prens bien garde de ne pas dégenerer en Tyrun.] Pour s'exprimer plus sensiblement, Antonia a sorgé 20

orgueil, ami de la justice, religieux envers les Dieux, doux, humain, & ferme dans la pratique de tes devoirs. Combats courageusement pour demeurer tel que la Philosophie t'a voulu rendre. Revere les Dieux; procuse le salut aux hommes. La vie est courte; & le seul fruit de cette vie terrestre c'est la . sainteté & les bonnes actions. Gouverne-toy en tout comme un disciple d'Antonin. Souviens-toy de sa constance dans tout ce qu'il avoit entreprisavec raison; de son égalité en toutes choses; de sa sainteté; de la serenité de son visage; de sa douceur; du mépris qu'il avoit pour la vaine gloire; de sa grande application aux affaires; comme il ne laissoit jamais rien passer sans l'avoir bien examiné & bien compris. Remets-toy souvent devant les yeux avec

un mot qui me paroît remarquable: car c'est comme si nous disions aujourd'huy, Prens bien garde de me pas Cesariser: c'est-à-dire, n'imite pas les manieres tyranniques des Cesars. Ce sage Empereur ne pouvoit pas mieux marquer l'horreur qu'il avoit pour les premiers Cesars qui avoient assujetti leur patrie. Mais, dira-t-on, pourquoy Antonin ne rendoit-il pas aux Romains leur premiere liberté? Ce n'étoit plus la même chose. Ce pouvoir, qui avoit été d'abord une usurpation tyrannique, étoit devenu legitime en plusieurs matieres par succession de temps.

Gouverne-toy en tous comme un disciple d'Antonin.

avec quelle bonté il souffroit les plaintes injustes qu'on faisoit de luy; quel soin il avoit de ne rien entreprendre avec precipitation; avec quel dédain il rejettoit la calomnie; & avec quelle exactitude il s'informoit des mœurs & des actions de chacun. Il n'étoit ni médilant, ni timide, ni soupgonneux, ni sophiste; nullement difficile pour son logement, pour sa bouche, pour son lit, & pour ses habits, ni mal aisé à servir; il aimoit le travail; il étoit lent à se mettre en colere, mangeoit peu, & pouvoit être depuis le matin jusqu'au soir au Conseil sans être obligé: d'en sortir pour ses necessités, dont l'heure étoit toujours reglée. N'oublie jamais à quel point son amitié étoit égale & constante; combien il étoit aise qu'on s'opposat librement à ses avis, & avec quelle joye il écoutoit ceux qui en donnoient de meilleurs. Enfinfouviens toy qu'il étoit religieux sans supersti-tion, & tâche de l'imiter en toutes ces bonnes qualités, afin que ta derniere heure te trouve en aussi bon état, que la sienne l'a trouvé.

XXXI.

memoire d'Antonin le Pieux, qu'il tâchoit d'imiter entout. On 2 vû le portrait qu'il en 2 fait dans le premier livre; en voicy un autre qui n'est pas moins beau, ni sans doute moins ressemblant.

Es pouvoit être depuis le matin jusqu'au soir au Conseile sans être obligé d'en sortir pour ses necessités.] Nous sommes devenus aujourd'huy si délicats, que je ne doute N.5.

XXXI. Réveille-toy, rappelle tes esprits, & reconnois que ce qui te trouble n'est qu'un songe; réveille-toy encore, & sais de tous les accidens de la vie le même jugement que tu as fait de ce songe.

XXXII. Je suis composé d'un corps & d'une ame; tout est indifferent à mon corps, car il ne peut rien distinguer. Tout est aussi indifferent à mon ame, excepté ses propres opérations. Or toutes ses opérations dépendent d'elle. Mais il n'y a que celles qui l'occupent présentement qui luy soient cheres; les passées

point qu'il n'y sit besucoup de gens qui trouveront qu'Antonin auroit bien pû se passer d'ajoûter ce trait; Pour moy je suis bien aise qu'il ne l'ait pas oublié.

XXXI. Reveille - toy, rappelle tes esprits.] Antonin se parle icy à luy-même aprés son réveil, & profitant de l'occasion d'un songe qui l'avoit inquieté, il s'exhorte à se reveiller encore, pour juger des accidens de la vie, comme il a jugé de ce songe. Il y a beau-

coup de finesse dans ce tour.

XXXII. Mais il n'y a que celles qui l'occupent présent tement, qui luy soient cheres, car les passées. ] Le passé ne se rappelle plus, & l'avenir est incertain & hors de nôtre puissance. Il n'y a donc que le présent dont nous devions nous soucier, & d'autant plus que Dieu ne nous jugera que sur le présent, & non pas sur le passé, comme saint Jerôme l'établit dans ses Commentaires sur le xxxIII. chapitre d'Ezechiel. Le passé ne doit pourtant pas nous être si indifferent. que nous ne nous souvenions pour en faire péni-Name 1 and the second of the

passées & celles qui sont à venir luy sont éga-

XXXIII. Ni le pied ni la main ne sont chargez outre leur nature, pendant que le pied sait ce qui est du devoir du pied, & la main ce qui est du devoir de la main. Il en est de même de l'homme entant qu'homme; il n'est point chargé su-delà de sa nature, pendant qu'il sait ce qui est du devoir de l'homme. S'il n'est point chargé au-delà de sa nature, il n'a donc point de mal.

XXXIV.

contra me est semper; er mon peché est esujoure devant,

7779Y.

XXXIII. Ni le pied ni la main ne sont charges ontre leur nueure, pendune que le pied fait ce que est du devoir du pied. Ce raisonnement est tres-solide. Jamais le pied, la main, l'œil, &c. ne font las de faire ce qui est de leur devoir. La lassitude qui leur arrive ne vient pas d'eux : elle vient d'ailleurs. La consequence qu'Antonin en tire est aussi fort jufte. Pendant que l'homme fait le devoir de l'homme, il ne peut être furchargé, & par consequent il n'a point de mal. a beau dire, je suis accable, je n'ay plus de force; cotte excule oft inutile: (a) Si dixeris, vires non fuppeeunt : Qui inspector est cordis, ipfe intelligie, en servatorem anima twa mil fallit, reddetque homini junta opera Jua. Si pour weus empteber de faire du bien , vous dites. je n'ay plus de force : Celuy qui sonde les events le sale. Rien n'est enché au sauveur de vôtre ame, & il rendra. à chaeun selon ses œuvres.

N 6

XXXIV.

24 Reflexions Morales de l'Emp.

MXXIV. La volupté n'est-elle pas commune aux voleurs, aux débauchez, aux par-

ricides, & aux tyrans?

XXXV. Ne vois tu pas que quoique les artisans cedent à certains ignorans jusqu'à un certain point, ils ne laissent pas de suivre toujours les regles de leur art, & ne peuvent se resoudre às en éloigner. Eh! n'est-ce pas une chose horrible, qu'un Architecte & un Medecin ayent plus de respect pour leur art, que l'hom-

XXXIV. La volupté n'est-elle pas commune aux voleurs? ] Et par consequent elle ne peut être le souverain bien. Car Antonin a déja prouvé que le souverain bien n'est rien de tout ce qui peut tomber en partage aux vicieux.

XXXV. Ne vois en pas que quoique les artisans cedent à certains ignorans jusqu'à un certain point, ils ne laissent pas de suivre tenjours les regles de leur art. Cet article bien entendu paroîtra d'une beauté admirable. Antonin veut dire, que comme les artisans suivent toujours les regles de leur art, & laissent parler les ignorans sans les choquer, & sans rien changer dans leur dessein pour tout ce qu'ils peuvent dire, l'homme devroit saire de même dans son métier, qui est plus noble que tous les autres. Quel est ce métier? C'est de faire du bien. Il faudroit donc qu'il sit son métier, sans se mettre en peine de toutes les contradictions des vicieux & des ignorans, qu'il doit écouter avec sermeté, sans leur témoigner ni chagrin ni colere.

Eh! n'est-ce pas une chose borrible qu'un Architecte ou un Medecin.] Antonin met icy les Architectes &

l'homme n'en a pour le sien, qui luy est commun avec les Dieux?

XXXVI. L'Asie & l'Europe ne sont que de petits coins du monde. La mer entiere n'est qu'une goute de cet Univers. Le mont Athos n'est qu'une petite mote de terre; tout le temps present n'est qu'un point de l'éternité; toutes choses sont viles, petites, muables & perissables: mais elles viennent de cette Intelligence universelle, ou en sont des suites necessaires. La gueule des lions, les poisons,

titres peu honorables pour deux professions qui ont toujours été & qui sont encore en figrand honneur. Pour les Architectes, il y a peut-être moins de lieu de s'en étonner. L'Architecture a fait plus de mal que de bien aux hommes, qui étoient mille fois plus heureux pendant qu'ils ignoroient tous ses ordres & les différentes manières de bien bâtir. Mais pour les Medecins qu'on a appellez égaux aux Dieux, & dont on a dit que la science étoit descendue du ciel, on s'en étonneroit sans doute avec plus de justice, si l'on ne se souvenoit qu'Antonin suit icy non seulement les Storciens, qui ne faifoient aucun cas de la santé du corps, & que n'estimoient que celle de l'ame: mais aussi les Platoniciens, qui ne consideraient que la morale & la science par laquelle on apprend à connoître Dieu, & qui appelloient tout le reste des arts mécaniques & vils.

Qui luy est commun avec les Dieux.] Voila qui est bien honorable pour l'homme, d'avoir le même métier que Dieu, s'il est permis de parler ainsi; & il devroit bien faire plus de cas d'une chose qui l'associe avec la Divinité même.

XXXVI. La gueule des lions, les possons cont ce N 7, qu'il sons, & tout ce qu'il y a de nuisible, sont, comme les épines & les bourbiers, les accompagnemens des choses belles & bonnes. Ne t'imagine donc point qu'il y ait là rien de contraire à la Divinité que tu reveres, ni qui soit indigne d'elle; mais remonte à l'origine de toutes choses, & considere la bien.

XXXVII. Celuy qui voit ce qui se passe presentement, a tout vû, & ce qui a été depuis l'éternité, & ce qui sera jusqu'à l'infini: car toutes choses sont semblables & par leur na-

ture & par leur forme.

XXXVIII. Pense tres-souvent à la liaison & à la sympatie que toutes les choses du monde ont entre elles: car elles sont toutes liées & entre lassées, & par cette raison elles ont une mutuelle affection les unes pour les autres; & celle-

qu'il y a de anifible.] Il revient à ce qu'il a déja dit, que tout ce qui paroît ou nuifible, ou inutile dans la Nature, n'est nullement indigne de la Divinité. Car outre que tout cela peut avoir son utilité particuliere, que nous ignorons, il fait d'ailleurs une beauté dans le tout dont il est une espece d'accompagnement. C'est pour prouver cette verité, que quelques Auteurs se sont attachez à décrire l'utilité & les perfections de la cendre & du sumier. Mais saint Augustin va même plus loin: car il dit que les supplices & les miseres des damnez contribuent à la beauté du monde, puis qu'ils sont des suites necessaires de l'ordre, & que l'ordre vient de Dieu,

celle-cy n'est qu'une suite de celle-là, à cause du mouvement local, de l'accord & de l'union de la matiere.

XXXIX. Accommode toy arrx affaires qui te sont destinées, & t'accoutume à aimer, mais veritablement, tous les hommes avec lesquels tu vis.

XL. Tout instrument, outil ou vaisseau qui fait bien ce à quoy il est destiné, est en bon état : cependant l'ouvrier s'en est allé & l'a abandonné. Mais il n'en est pas de même dans

XXXVIII. A cause du monvement local, de l'accord & de l'union de la matiere.] L'un & l'autre sont également necessaires, & le mouvement & l'union de la matiere. Sans cela tout est mort. Antonin combat icy l'opinion

des Epicuriens for le vuide.

XL. Tent inftrument, outil, on waiffeau qui fait bien ce à quoy il est destiné , est en bon état : cependant l'ouvrier s'en est allé, & l'a abandonné. ] Ce Chapitre est parfaitement beau, mais le sens en est un pen caché. Voyons fi nous ne pourrons pas d'éclaireir & le rendre sensible. Antonin veut dire que les ouvrages qui fortent de la main des habiles maîtres, sont propres aux usages ausquels ils sont destinez, & repondent à l'intention de l'ouvrier, quoi qu'il les abandonne aprés les avoir achevez : on doit être encore plus persuadé que les ouvrages de la Nature sont en état de repondre aux deffeins de cette bonne mere, qui ne les abandonne jamais, & qui agit toujours au dedans d'eux. Et cela étant, on peut donc tirer de là cette consequence sûre, que si l'homme, qui est le plus parfait ouvrage de la Nature, veut suivre ses ordres, il réissfira scion les destits de son ame, qui n'a d'autre volonté

dans les effets de la nature. La même vertu qui les produit, demeure toujours au dedans; c'est pourquoy tu dois l'honorer davantage, & penser que si tu vis & te gouvernes selon ses ordres, toutes choses te réussiront selon les desirs de ton ame, comme elles réussissent à cet agent universel selon les desirs de la sienne

XLI. Si tu es dans ce faux préjugé, que ce qui ne dépend point de toy est un bien ou un mal, il est impossible que ce mal venant à t'arriver, ou ce bien à t'échaper, tu n'accuses les Dieux, & que tu ne haisses les hommes, qui seront, ou que tu croiras la cause de ton malheur. Et voila la source de toutes nos injustices. Au lieu que si nous étions bien persuadez que nôtre bien & nôtre mal dépendent uniquement de nous, il ne nous resteroit aucun sujet ni de nous plaindre des Dieux, ni de hair les hommes.

XLII. Nous travaillons tous à un même ouvrage, les uns le sachant, les autres sans le sa-

que celles de la Divinité, qu'Antonin appelle l'Ame du mondo & l'Agent universel, dont les Storciens vou-loient que l'ame de chaque particulier fût une partie. Il n'y a rien de plus solide que ce raisonnement; aussi est-il tres-conforme aux verités que la Religion nous enseigne.

favoir, comme je pense qu'Heraclite a dit, que ceux qui dorment, aident & contribuent à ce qui se fait dans cet Univers. Celuy-cy travaille d'une maniere, & celuy-là d'une autre: mais celuy qui se plaint, qui s'oppose à ce qui se fait, & qui tâche de le détruire, travaille doublement; & le monde avoit besoin d'un tel ouvrier. Voy donc avec quels ouvriers tu veux te mettre; car celuy qui gouverne

dire que les desseins de la Providence s'accomplissent; quoique nous fassions, & que nous y aidons & coopetons avec Dieu ou d'une volonté franche, ou sans le savoir, ou même malgré nous; & c'est une verité confiante, qu'il met icy dans tout son jour,

Que ceux qui dorment, aident, & contribuent à ce qui je fait dans cet Univers.] Car le sommeil étant une des operations de la nature, il faut necessairement qu'il se

rapporte à une fin, & qu'il opere une action.

Travaille doublement. Cela est heureusement dit. Celuy qui s'oppose aux desseins de Dieu, combat pour eux, comme à dit un Ancien; pendant qu'il va contre la volonté de Dieu, Dieu accomplit en lui sa volonté. Voila donc déja le premier travail. Le second, c'est qu'il se donne une peine inutile, qu'il auroit pa s'épargner.

Et le monde avoit besoin d'un tel ouvrier.] Ce n'est pas qu'à la rigueur les méchans soient necessaires au monde, mais ils luy sont utiles. En ce qu'ils servent à éprouver & à faire paroître les bons; & c'étoient le sens de Chrysippe, quand il disoit: Le vice n'est pas absolument inutile, en égard à cet Univers: car autrement le bien ne servit pas. Verité que Plutarque ne combat que parce qu'il ne l'a pas entendue.

verne tout, te recevra où tu voudras, & se se servira sort bien de toy. Mais prens bien garde de ne pas tenir parmi ces ouvriers le même rang que tient dans une Comedie un vers ridicule, pour me servir de la comparaison de Chrysippe.

XLIII. Le Soleil demande-t-il à faire les

La même rang que tient dans une Comedie un vers ridicule, pour me servir de la comparaison de Chrysippe. Voicy les propres termes de Chrysippe : Comme les Comedies ont quolquefois des vers ridicules er des plaisan-Beries qui ne valent rien en elles mêmes, 😊 qui néanmoins dennent quelque grace au Poëme : auss le vice est vertainement ridicule & condamnable en luy-même, mais il sert à la beauté du tout, & luy est utile. Les difficultés que Plutarque fait sur cette comparaison. & les defauts qu'il y trouve, comme par exemple, que si le vice est utile au monde, il n'est donc plus ennemi de Dieu, tout cela n'en détruit ni la verité ni la beauté. Antonin en a mieux jugé que luy, & l'usage qu'il en fait est admirable. En effet, puis qu'il dépend de nous d'être parmi les bons ou parmi les méchans ouvriers. & de nous rendre nous mêmes recommandables par nôtre propre beauté, ou de servir honteusement de lustre à la beauté des autres, il n'y a rien de plus indigne de l'homme que de prendre le dernier barti.

XLIII. Le Soleil demande-t-il à faire les fonctions de la pluye? ] Antonin travaille icy à guérir l'inquietude des ambitieux, qui mécontens de leur condition envient toujours celle des autres; & il dit fort bien, que comme les corps celestes sont tous disserens, & que sans qu'ils entreprennent les uns sur les sonctions des autres,

fonction de la pluye? Esculape celles de la terre? tous les astres ne sont-ils pas differens, & ne travaillent-ils pas à l'accomplissement d'une seule & même chose?

XLIV. Si les Dieux ont consulté sur mon sujet

sin; de même les corps terrestres doivent être comme les membres d'un seul & même corps, qui ne demandent point à faire les sonctions l'un de l'autre, mais qui en faisant chacun ce qui leur est affigné, concourent à persectionner un seul & même ouvrage, sans qu'aucun d'eux puisse dire à son compagnon, \* Jepuis me passer de vons.

Esculape celles de la terre. Esculape est icy le Serpentaire Serpentarius, Ophiechus, constellation de dixsept étoiles au-dessus du Scorpion. Les Poëtes ont feint que c'étoit Esculape fils d'Apollon, que Jupiter avoit

mis parmi les Astres.

XLIV. Si les Dieux ont consulté sur mon sujet. ] Ce n'est pas qu'Antonin doute de la Providence. mais il veut se prouver à lui même, que quand même il seroit possible qu'il n'y eut qu'une Providence generale qui ne descendroit pas jusques à nous pour nous conduire, l'homme ne devroit pourtant pas laisser de recevoir agreablement tout ce qui luy arrive, & qu'il seroit obligé de le prendre comme une suite de l'ordre que Dieu auroit établi pour la conservation du general, dont l'interêt est préserable au nôtre. Mais il va encore plus loin, & il établit, que quand on seroit assez impie pour croire que Dieu laisse tout aller au hazard, ou même qu'il n'y a point de Dieu, nous ne pourrions trouver nôtre fouverain bien que dans la justice, & nussement dans l'accomplissement de nos desirs, ou dans nos interêts particuliers. Cela est bien opposé au sentiment injuste de ces Chrétiens relâchez, qui pretendent

dent que s'il n'y avoit point de Dieu, ou qu'il ne se mêlast point de nous, nous aurions une entiere liberté de faire le mal, & de chercher tous les moyens de nous fatisfaire.

Ne faisons ni vœux, ni sacrifices, ni sermens, en un mos ne faisons rien. ] Ce passage est parfaitement beau. Car en accordant aux impies ce qu'ils demandent, il leur fait voir que leur sentiment est démenti par leurs paroles & par leurs actions, qui témoignent contre eux qu'ils sont persuadés qu'il y a un Dieu.

XLVI.

est utile à chacun, c'est ce qui est selon sa nature & sa condition. Ma nature est raisonnable & sociable; j'ai une ville & une patrie; comme Antonin, j'ai Rome; & comme homme, j'ai le monde; ce qui est utile à ces Communautés, est donc mon unique bien.

XLV. Tout ce qui arrive à chacun, est utile à l'Univers, & cela suffit. Mais on peut encore aller plus loin, & ajoûter que si on prend bien garde à tout, on trouvera que ce qui est utile à un homme, est utile à tous les autres hommes. Ce mot utile est icy dans un sens commun & general pour des choses qu'on appelle moyennes & indisferentes, c'est à dire, qui ne sont ni un bien, ni un mal.

XLVI. Comme dans les theatres & dans toutes fortes de spectacles il arrive que les mêmes choses representées plusieurs fois te fatiguent & te dégoûtent; de même tu devrois avoir toujours dégoût & t'ennuyer pendant tout le cours de ta vie: cartoutes choses & en haut & en bas sont toujours les mêmes, & viennent des mêmes principes. Jusques à quand donc?

XLVII.

XLVI. Comme dans les theatres il arrive que les mêmes choses representées plusieurs sois te satiguent.] On peut dire de la vie ce que Pline le jeune disoit des courses du Ciruque: Nil novum; nihil varium, quod non semel spectasse sufficiat. Il n'y a rien de nouveau, rien de divers, rien qu'il ne suffise d'avoir vû une seule sois.

Jusques à quand donc? Cette interrogation impar-

XLVII. Considere souvent combien d'hommes de differente prosession & de differentes nations sont morts, & promene ta pensée jusques à Philistion, à Phœbus, & à Origanion. Passe de là à une autre sorte de gens, & dis ne toy même. Il faut descendre tous dans le lieu où sont tant de grands Orateurs, tant de graves Philosophes, Heraelite, Pythagore, Socrate; tant de Heros de l'antiquité, tant de grands Capitaines de ces derniers temps, tant de Rois; où sont Eudoxe, Hipparque, Archimede, & tant d'autres grands & sublimes ge-

faite est d'un grand sens, & marque un dégoût horrible. Elle étoit samiliere aux Stoïciens. On la trouve souvent dans Seneque, comme dans ce bel endroit: Fasidio illis esse expit vira er spse mundus, er subis illud tabidar una deliciar um: Quousque eadem? Ils étoient dégoûtez de la vie er du monde même. Et dans l'ennuy que leur causoient tous ces plaisirs usez, ils disoient souvens: Jusques à quand donc les mêmes choses.

XLVII. Philistian.] Celebre Poëte Comique du temps.

de Socrate.

A Phæbus & A Origanion.] Je ne connois ni l'un ni l'autre. Mais ce n'est pas à dire qu'ils soient incomnus.

Eudoxe.] Eudoxe Cnidien, grand Astrologue, grand Geometre, celebre Medecin, & fameux Legislateur, du temps de Denys le Tyran & de Platon.

Hipparque.] Mathematicien celebre, qui vivoit du temps de Ptolomée Philadelphe.

Archimede.] Ce grand Mathematicien, qui fut tué à la prise de Syracuse. C'est luy qui disoit que s'il avoit

genies, qui n'ont pas eu moins de patience & de capacité, que de courage; enfin où sont tous ces plaisans de profession, comme Menippe & les autres qui ont tourné en ridicule cette vie caduque & de peu de durée. Tous ces gens-là sont morts depuis long tems; quel mal leur en est il arrivé, & à tous les autres qui sont morts comme eux; & dont on nesait pas même le nom? Il n'y a donc icy qu'une chose digne de nôtre estime, c'est de vivre tranquillement parmi les menteurs & les injustes, en conservant toujours la justice & la verité.

XLVIII. Quand tu voudras te réjouir, penseaux vertus de tes contemporains, à la valeur de celui-cy, à la modestie de celuy-là, à la liberalité d'un autre, & ainsi du reste: car il n'y a rien de plus réjouissant que l'image des

vertus

XLVIII. Quand su voudras se réjeuir, pense aux versus de ses consemporains.] Cet article est charmant. Que nous serions heureux si nous étions de l'humeur d'Antonin, & que les versus de nos contemporains sussentent pour nous des tableaux, dont la vûë nous causat toujours de nouveaux plaisirs! Mais c'est tout le contraire. Nous ne pouvons voir dans les autres ni les vertus que nous avons, ni celles que nous n'avons pas. Pour rendre inutile ce poison mortel de l'amour propre, vous devons faire cette reflexion, que Dieu nous demandere compte un jour de l'usage que nous aurons sait des vertus qui ont éclaté dans ceux avec qui nous avons vêcu, & qu'il y a mises, non pas afin que nous en tirions un divertissement inquile & infructueux, mais afin qu'elles nous servent d'instruction & de modele.

vertus, qui éclattant dans les mœurs & dans les actions de ceux avec qui nous avons à vivre, fautent en foule à nos yeux. C'est pourquoy il faut les avoir toujours presentes.

XLIX. Es-tu fâché de ne peser que tant de livres, & de n'en pas peser trois cens? Ne sois donc pas fâché non plus de ne vivre que tant d'années, & de n'en pouvoir vivre davantage: car tu ne dois pas être moins satisfait du tems qui t'est assigné, que de la quantité de matiere qui t'a été donnée.

L. Tâche de persuader les hommes; & si cela ne se peut, sais malgré eux ce que la juffice demande de toy. Si l'on employe la force pour t'en empêcher, souffre-le avec douceur, ne t'en afflige point, & convertis cet obstacle en une occasion d'exercer une autre

vertu

XLIX. Es-tu fâché de ne peser que tant de livres, co de n'en peser pas trois cens? Ce raisonnement semble d'abord captieux, mais il ne l'est point. Car il est certain que la quantité de matiere & la durée du temps nous doivent être également indifférentes.

L. Tâche de persuader les hommes; et si cela ne se peut, sais malgré eux ce que la justice demande de soy.] Quand on peut saire consentir les autres au bien, il n'y a rien de plus agreable. Mais quand on ne le peut, on doit prendre garde de ne pas consentir avec eux au mal. Il taut autant qu'il est possible faire le bien malgré eux, & leur resister en face, sans qu'aucun interêt doive nous retenir. C'est le sens de ces paroles d'An-

vertu: car tu dois te souvenir que tu n'entreprens rien qu'avec exception, & que tu ne desire pas l'impossible. Que desires-tu donc? De te porter à faire un tel bien. Tu t'y es porté, n'en demande pas davantage. Quand nous avons contribué tout ce qui dépendoit de nous, nous devons tenir pour fait ce que nous avons eu dessein de faire.

LI. L'Ambitieux fait confister son bien dans l'action d'un autre; le voluptueux le mot à contenter ses passions; mais celuy qui a de la raison, l'établit dans les actions qui luy sont propres.

LII. On peut s'empêcher de juger d'une telle chose, & d'en être troublé: car les choses n'ont point par elles-mêmes la vertu de

nous forcer à juger d'elles.

LIII. Accoutume-toy à écouter sans aucune distraction ce qu'on te dit, & entre autant qu'il se peut dans l'esprit de celuy qui te parle.

LIV. Ce qui n'est pas utile à l'essaim, ne

peut être utile à l'abeille.

LV.

LI. L'ambitieux fait consister son bien dans l'action d'un autre.] Car il le fait consister dans les louanges & dans l'approbation, qui dependent toujours des autres.

LIV. Ce qui n'est point utile à l'essaim, n'est point utile à l'abeille.] Car ce qui n'est pas utile à la societé, ne sauroit l'être aux particuliers, qui en sont les membres: comme aussi ce qui n'est pas utile aux memTome II. O bres,

LV. Si les Matelots maltraitent leur Pilote, & les maiades leur Medecin, à qui aurontils recours? Et comment en l'un travaillera t-il à Ruver son vaisseau, & l'autre à guérir ses malades.

LVI. De tous ceux qui sont venus avec moy au monde, combien est-il déja sorti?

LVII. Ceux qui ont la jaunisse, trouvent le miel amer. Ceux qui ont été mordus d'un chien enragé, craignent l'eau, & les enfans ne trouvent rien de plus beau qu'une bale. Pourquoy donc te fâcher de tout ce qui arrive?

Crois-

bres, ne sauroit non plus l'être à la societé. C'est pourquoy saint Paul a dit (a): Quand un des membres sousses, sous les autres en soussers, or quand il a de la gloire, ils s'en réjouissent sous avec luy.

LV. Si les Matelots maltraitent leur Pilote, & les malades leur Atedecin.] Le beau leus que ce passage presente, persuadera facilement que c'est la veritable pensée d'Antonin, sans qu'on s'amuse à refuter la mauvaise explication qu'on en avoit faite. Si nous nous revoltons contre le St. E prit qui habite en nous, qui est-ce qui nous conduira d'us cette mer si fameuse par les nausrages? qui est ce qui guérira nos blessures, si nous éloignons de nous nôtre Medecin.

LVII. Ceux qui ont la jaunisse, trouvent le miel amer.] Antonin veut dire que quand nous jugeons des choses qui nous arrivent, nous leur prêtons des qualités qu'elles n'ont pas, & qui sont en nous. Comme ceux qui ont la jaunisse, prêtent aux objets une couleur & un goût entierement contraires à la verité, & qui ne Crois-tu que ton imagination séduite ait moins de force sur toy, que la bile sur celui qui a la jaunisse, & le venin sur celui qu'un chienenragé a mordu?

LVIII. Personne ne t'empêchera de vivre felon les loix de ta propre nature, & il ne t'arrivera rien qui soit contre les loix de la

Nature universelle.

LIX. A quelles gens veut-on plaire? quels biens pretend-on gagner, & par quels moyens? Le temps viendra promtement engloutir toutes choses. Combien en a-t-il déja englouti? LIVRE

LVIII. Personne ne l'empêchera de vivre selon les loix de ta propre nature. L'homme ne connoît pas assez ses avantages & sa liberté. Personne ne peut l'empêcher de vivre selon Dieu, & rien ne luy peut arriver qui ne luy vienne de Dieu, & qui par consequent ne soit

bon & utile.

LIX. A quelles gens veut-on plaire? ] La plûpart du temps si les hommes connoissoient bien ceux à qui ils tâchent si fort de plaire, & à qui ils sont la Cour si exactement, en prodiguant la chose du monde la plus prétieuse, qui est le temps? s'ils pesoient bien les avantages qu'ils prétendent tirer de ces assiduités interessées avec les honteux moyens qu'ils employent pour parvenir à leurs fins, & que sur tout cela ils sissent reslexion à la rapidité du temps qui vient les englouir au milieu de leur esclavage, je suis persuadé qu'ils ne pourroient soutenir cette vue, & qu'ils rougiroient salutairement de leur bassesse de leur lâcheté. Puis qu'un grand Empereur, comme Antonin, s'accuse des mêmes soiblesses & des mêmes interêts, nous pouvons bien nous en accuser aussi.

## LIVRE SEPTIE'ME.

U'est-ce que la méchanceté? C'est ce que tu as vû plusieurs sois. Dis de même dans tous les accidens de la vie: C'est ce que j'ay vû souvent. Par tout tu trouveras toujours les mêmes choses, dont les histoires, tantanciennes que modernes, sont remplies, & que l'on voit de tous côtés dans nos villes & dans nos maisons. Il n'y a rien de nouveau. Tout est ordinaire & passager.

11. Comment veux-tu te défaire de tes opinions, si tu n'éteins cette imagination qui les

I. Qu'est-ce que la méchancesé; C'est ce que su as vû plusieurs sois.] Antonin veut prévenir cette plainte importune, que la plûpart des gens sont, quand il se commet quelque grand crime: On n'a jamais rien vû de tel, il ne s'est jamais rien vû de semblable. Expressions qui partent d'une imagination échaufée, qui ne nous donne pas le temps de restechir ni de compter. Ce qui paroît si extraordinaire, nel'est point. Tous les siecles l'ont vû, & il y en a par tout des exemples. Il sera permis de s'en plaindre, si l'on trouve: je ne dis pas un siecle, mais une année, mais un mois, où cela ne soit pas arrivé.

II. Comment veux-tu te défaire de tes opinions, si tu n'éteins l'imagination qui les produit? Il a déja été prouvé ailleurs, que tous nos maux ne viennent que de nôtre imagination, qui nous rapporte faux, & qui par consequent nous fait faire des jugemens temeraires. On ne peut les produit, & que tous les objets peuvent enslammer à tous momens? Je puis juger comme il faut d'une chose; & si je le puis, pourquoy donc me troubler? Tout ce qui est hors de mon esprit, ne fait rien à mon esprit. Pense toujours de même & tu seras inébranlable à toutes sortes d'accidens.

III. Il est en quelque maniere en ton pouvoir de revivre & de ramener le temps passé; tu n'as qu'à penser à toutes les choses que tuas déja vûes, car c'est-là proprement revivre.

IV. La vanité des pompes, les Spectacles, les Tragedies & les Comedies, les assemblées des peuples, les tournois, tout cela est comme un os jetté au milieu des chiens, comme

ıΩ

III. Il est en quelque maniere en son pouvoir de reviere.] Puisque toutes choses sont toujours les mêmes, & qu'il n'y a rien de nouveau sous le Soleil, il dépend de nous de renouveller à tous momens nôtre vie en renouvellant & en faisant repasser comme en reveuë les choses qui sont arrivées de nôtre temps, car ce sont les mêmes qu'on verra dans la suite.

IV. La vanité des pompes, les spatiacles, les Tragedies et les Comedies. Les Stoiciens condamnoient toutes les vaines assemblées & les spectacles comme choses qui corrompojent les mœurs en ressuicitant les

passions.

Comme un os jesté au milieu des chiens.] Toutes ces comparaisons sont sort expressives. Comme les os ne servent qu'à faire battre les chiens à qui on les jette, les spectacles sont tres-souvent des semences de halne & de division.

,

un morceau de pain jetté dans un reservoir; comme les courses inutiles & tout le vain tracas des fourmis; comme une déroute de souris épouvantées; & comme tous les mouvemens des marionnettes qui se remuënt par ressorts. Quand on ne peut éviter de s'y trouver, il faut y être avec tranquillité & sans insolence, & se souvenir que chacun est digne de louiange, ou de blâme, à proportion du blâme & de la louiange que meritent les choses dont il fait son occupation.

V. Dans les discours il faut être attentif à ce qu'on dit, & dans les actions à ce qu'on fait. Dans l'un il faut prendre garde à la signification des termes, & dans l'autre il faut voir d'abord & ce qu'on se propose, & le but où l'on tend.

VI. Ay-je assez de capacité pour faire cela, ou non? Si j'en ay assez, je m'en sers pour cet ouvrage comme d'un outil que la nature

m'a

Il faut y être avec tranquillité & fans insolence.] C'est le precepte d'Epictete: Fait paroître en ces occasions de

Quand on ne peut éviter de s'y trouver.] C'est le sens de ce passage d'Antonin. Car il y a des occasions où ce seroit une affectation vicieuse, que d'éviter ces sortes d'assemblées, & où le mépris qu'on en seroit se roit odieux.

m'a donné à ce dessein. Si je n'en ay pas asfez, ou je le cede à un autre qui s'en acquitera mieux que moy, au moins si c'est quelque chose qui ne soit pas necessairement de mon devoir; ou je le sais comme je puis, en prenant à mon aide quelqu'un, qui se servant du peu que j'ay de genie, puisse achever ce qu'il est à propos de saire, & qui doit être utile à la societé. Car tout ce que je sais ou par moy même, ou par le secours d'autruy, doit tendre uniquement au bien public & à la liaison & correspondance de toutes les parties de ce Tout, qu'on appelle le Monde.

VII. Combien y a-t-il eu de gens des plus

VI. Si je n'en ay pas assez, ou je le cede à un autre.] Ou les choses sont de nôtre devoir, ou elles n'en sont pas. Si elles en sont, il faut les faire comme on peut, & quoy qu'il en coûte, ou par soy-même, ou avec le secours d'autruy; & si elles n'en sont pas, à moins que nous ne soyons bien assurez d'avoir le genie necessaire pour y réussir, nous devens les laisser à ceux qui s'en-peuvent mieux aquiter. Il n'y a pas une regle plus fage, ni plus mal observée. On ne voit aujourd'huy que des gens qui abandonnant ce qui seroit de leur devoir, de leur profession & de leur caractere; n'entreprennent precisément que ce qu'ils ne devroient jamais faire; & en quoy ils sont encore plus inexcusables, ils l'entreprennent sans avoir aucune des qualités necessaires pour s'en aquiter d'une maniere qui puisse être utile au Public.

VII. Combien y en a-t-il eu de ceux qui les ont le plus celebrez?] C'est ce qu'il y a de plus ridicule. Ceux qui

celebres, qui sont déja dans l'oubli, & combien y en a-t-il eu de ceux qui les ont le plus celebrez, qui sont effacez de la memoire des hommes?

VIII. N'aye point de honte de te servir du secours d'autruy. Il ne s'agit pour toy que de faire ton devoir, & 'd'executer l'ordre, comme un soldat qui est à un assaut. Si tu étois boiteux, & que tu ne pûsses monter à la breche sans le secours de quelqu'un de tes camarades, que ferois-tu?

IX. Que les choses à venir ne te chagrinent point.

promettoient aux autres l'immortalité, n'ont pû s'empêcher de mourir & d'être entierement effacez de la memoire des hommes. Les Historiens & les Poëtes sont en cela presque semblables à ces diseurs de bonne avanture, qui sont dans la derniere misere pendant qu'ils promettent aux autres des montagnes d'or.

VIII. N'aye point de bonte de te servir du secours d'autruy.] Pourvû que nous sassions nôtre devoir, il n'importe que nous soyons aidez, ou que nous le sassions par nous mêmes. Nous devons sentir la verité de cette maxime encore mieux qu'Antonin. Nous, dis-je, qui savons que Dieu ne recompense en nous que le bien qu'il y fait luy même.

Si tu étois beiteux et que tu ne pusses monter à la breche.] Cette comparaison est fort vive & fort belle. Else convient même d'autant mieux au fait dont il s'agit, que nous sommes dans ce monde comme à un assaut où il faut tout employer pour vaincre.

IX. Que les choses à venir ne se chagrinent point. ] II

point. Quandelles arriveront, tu les recevras. s'il est necessaire, avec la même raison dont tu te sers dans celles qui sont presentes.

X. Toutes choses sont liées entre elles d'un nœud sacré; & il n'y a presque rien qui soit 6tranger l'un à l'autre : car tout est ordonné & arrangé ensemble, & contribue à orner ce monde; & il n'y a qu'un monde qui comprend tout; qu'un Dieu qui en tout qu'une matiere; qu'une raison commune à tous les animaux raisonnables; qu'une verité & qu'une perfection pour tous les animaux de même espèce, & qui participent à la même raison.

XI. Tout ce qui est materiel disparoît trespromtement, & rentre dans la substance du monde; & ce qui est spirituel retourne avec la même vitesse sous la dépendance de la Rai-

fon

X. Toutes choses sont liées entre elles d'un nœud sacré.] Il fait allusion au nœud d'Hercule, qui étoit appellé sacré; ou peut-être à la chaîne d'or dont Jupiter parle dans le huitiéme livre de l'Iliade.

Qu'une verité.] Les verites qu'on appelle Philosophiques ne sont donc point verités, quand elles ne sont pas conformes aux verités Theologiques, & que Dieu nous a enseignées dans sa parole.

Et qu'une même perfection.] Si nous ne sommes parfaits. commenotre pere est parfait, toutes nos perfections no

font que des vices.

XI. Et ce qui est spirituel.] Le Grec dit, Et tout co. qui est la cause, c'est à dire, ce qui donne la forme,. ce qui est le principe de nôtre être, c'est à dire, l'esprit.

son universelle qui en dispose; & la memoire de toutes choses est bien-tôt consonduë & engloutie par le temps.

XII. Une même action d'un animal raisonnable est & selon la nature & selon la raison.

XIII. Sois ou droit ou redressé.

XIV. Le même rapport qu'ont entre eux les differens membres d'un même corps, toutes les differentes creatures raisonnables, quelque separées qu'elles soient, l'ont entre elles : car elles sont toutes creées pour produire le même effet. Et tu seras encore plus penetré & plus convaincu de cette verité, si tu te dis souvent à toy même. Je suis membre d'un corps. composé de creatures raisonnables.

XII. Une même action d'un animal raisonnable est & selon la nature es selon la raison.] Cela ne peut pas être autrement, puisque selon le langage des Storciens, la Nature c'est Dieu même. Car ils ne connoissoient point de nature corrompue ni de peché originel.

XIII. Sois ou droit ou redresse. Quand nous ne sommes pas naturellement vertueux, nous devons tâcher de le devenir par l'étude & par le travail. Car il n'y a rien de plus honteux que de tomber dans la lâcheté & dans le découragement, parce que la nature ne nous a pas été savorable. Les Jardiniers abandonnent-ils un arbre quand il est tortu, & ne tâchent-ils pas de le redresser par des appuys? C'est la pensée d'Antonin, qu'on avoit corrompué en traduisant, sois drois plutôs

Mais si tu te dis, J'en suis une partie, comme une lettre est une partie de l'alphabet, tu n'aimes pas encore les hommes de tout ton cœur; tu ne prens pas à leur faire du bien ce plaisir veritable & solide qui resulte du sentiment de tout le corps; tu ne leur en fais uniquement que par bienseance, & nullement comme t'en faisant à toy-même.

XV. Arrive ce qui pourra à ces membres, qui peuvent souffrir des accidens étrangers; ce qui souffrira le mal, s'en plaindra s'il veut: pour moy, pendant que je ne prendray point pour un mal ce qui arrivera, je n'en seray

point

XIV. Mais si tu dis, J'en suis une partie comme une lettre est une partie de l'alphabet.] Cette diffinction est parfaitement belle. On ne peut être membre d'un corps sans en être une partie, mais on peut en être une partie sans en être un membre. Un homme donc qui ne se regarde que comme une partie de la Societé, se considere seul & comme pouvant être détaché du reste sans en sousitir aucun mal, de la même maniere qu'une lettre de l'alphabet & qu'un nombre peuvent être détachez des autres lettres & des autres nombres, & subsister seuls & entiers.

Tu ne prens pas à leur faire du bien ce plaiser veritable et solide qui resulte du sentiment de tout le corps.] J'ay tâché d'exprimer toute la force du mot zaszannizăs supraires, qui est merveilleuse. Antonin veut que chaque membre qui fait du bien aux autres, sente toute la joye qu'ils ont, & on ne peut pas le mieux dire. Cependant on avoit voulu changer le texte & le

corriger.

48

point blessé. Or il dépend de moy de ne pren-

dre pas cela pour un mal.

XVI. Quoy qu'on fasse & qu'on dise, il faut que je sois homme de bien; comme si l'or, la pourpre & une émeraude disoient, Quoy qu'on dise & qu'on fasse, il faut que je sois de l'or, de la pourpre & une émeraude; & que je conserve toujours ma couleur.

XVII. N'est-ce pas nôtre ame seule qui se trouble elle-même, qui se jette dans des craintes, & qui se consume dans ses desirs? S'il y a quelque autre chose au monde qui puisse l'épouventer ou l'assliger, qu'elle le fasse. Il dépend d'elle de se tenir toujours la maitresse, &

XVI. Comme si l'or., la pourpre & une émeraude difoient.] Cette comparaison n'est point outrée. Si nous voulons, toutes les puissances du monde n'ont pas plus le pouvoir de nous empêcher d'être gens de bien, que de faire que l'or ne soit de l'or, la pourpre de la pourpre, &cc.

XVII. N'est-ce pas n'êrre ame (eule qui se trouble elle même? Cette verité a déja souvent été établie dans les livres precedens: mais le consequence qu'Antonin en tire, n'est pas absolument vraye. Il ne dépend plus de nôtre ame d'être absolument libre & tranquille dans tous les accidens, depuis que le peché l'a renduë esclave. Pour reparer sa perte, elle a besoin du secours de la grace, avec laquelle rien ne luy est impossible. Mais c'est ce que les Philosophes Payens n'ont pas connu. Ils ont regardé l'ame comme une partie de

& de ne donner aucune prise à rien d'étranger. Que le corps sasse de même, s'il peut, & qu'il ait soin de s'empêcher de soussirir; & s'il soussire, qu'il s'en plaigne. Mais pour l'ame qui s'ésraye, qui s'assige & qui juge seule de toutes ces passions, elle ne sera nullement blessée, si tu ne luy permets de juger qu'une telle chose est un mal. Nôtre ame n'a besoin de rien d'exterieur, si elle ne se rend elle même indigente; & par consequent elle est au-dessus du trouble & de toutes sortes d'empêchemens, à moins qu'elle ne se trouble & ne s'embarrasse elle-même.

XVIII. La felicité de l'homme, c'est un bon genie, ou un bon esprit. Que fais-tu donc icy imagination? Va-t'en au nom des Dieux, va-t'en comme tu es venue; je n'ay nullement besoin de toy. Tu es venue selon ton ancienne coutume; je ne m'en fâche point: va-t'en seulement, je t'en conjure.

XIX. Quelqu'un peut-il craindre le changement?

XVIII. La felicité de l'homme c'est un bon genie ou un bon esprie.] C'est à dire que la felicité de l'homme n'est autre chose que son ame bien disposée; & cela étant, il n'y a rien à faire pour l'imagination: car l'ame se voit . & se connoît elle-même sans le secours de ce faux miroir qui altere & corrompt tous les objets qu'il represente. L'Apostrophe qu'Antonin sait icy à l'imagination, ma paroît parsaitement belle.

XIX. Quelqu'un peut il craindre le changement?] La plus ancienne loy du monde, c'est le changement. gement? Sans luy que se seroit-il dans le monde? Est-il rien de plus agreable & de plus samilier à la nature de l'Univers? Toy-même, pourrois-tu te baigner, s'il ne se faisoit un changement dans le bois; & te nourrir, s'il ne s'en faisoit dans les viandes? En un mot, rien de tout ce qui est utile & necessaire, se seroit il sans le changement? Tu vois donc bien qu'il en est de même du changement qui se sera en toy; il sera comme les autres, & aussi necessaire à la nature de ce tout.

XX. Tous les corps sont entraînez par la matiere universelle comme par un torrent: car ils sont de même nature qu'elle, & travaillent avec elle, comme nos membres les uns avec les autres. Combien le temps a-t'il déja emporté de Chrysippes, combien de Socrates,

com-

C'est par luy que nous vivons & que l'Universsubsisse. Il ne devroit donc y avoir rien de si familier pour nous. Mais nous sommes si injustes, qu'aprés avoir profité du changement des autres, nous ne voulons pas qu'ils profitent du nôtre. Nous renouvellons la guerre de ces deux freres, qui devoient regner chacun à leur tour, & dont le second, qui regna, voulut se maintenir par l'injustice. Et il n'y a rien de si odieux.

XX. Tous les corps sont emportez par la matiere universelle.] Puisque tous les corps sont de même nature que la matiere universelle, qu'ils luy appartiennent, qu'ils en sont partie, & qu'ils travaillet tavec elle, comment pourroient ils s'empêcher de suivre son cours? Ils se

combatroient inutilement eux-mêmes.

combien d'Epictetes? Que cette pensée te vienne sur toutes sortes d'affaires & de gens.

XXI. Jen'ay qu'une seule inquietude; c'est que je crains de faire ce que la nature de l'homme ne veut pas que je tasse; ou de le faire autrement qu'elle ne peut; ou dans un autre temps qu'elle ne le demande.

XXII. Voicy venir le moment où tu oublieras toutes choses, & où toutes choses t'ou-

blicront.

XXIII. C'est le propre de l'homme d'aimer même ceux qui l'offensent. Et tu le seras,

XXI. Je n'ay qu'une seule inquietude, c'est que je crains de faire ce que la nature de l'homme ne veut pas que je sasse.] Antonin renferme dans cet article les trois conditions necessaires dans l'accomplissement de nos devoirs. Faire ce que Dieu veut, le faire comme il le veut, & le faire dans le temps qu'il le veut. Si l'une des deux dernières conditions manque, les deux autres sont sans esset. Car faire ce que Dieu veut ou dans un autre temps ou autrement qu'il ne le veut, c'est faire nôtre volonté & non pas la sienne. N'ayons que cette seule inquietude, comme Antonin

XXII. Voicy venir lemoment où twoublieras toutes chofes, er eù toutes choses t'oublieront Salomon à dit com-

me Antonin. Non est priorum memoria.

\*\*XXIII. C'est le propre de l'homme d'aimer même ceux qui l'offensent. ] Quand nôrre Seigneur nous ordonne d'aimer nos ennemis & de benir ceux qui nous mandissent, cet ordre ne doi: donc pas nous paroître dur, puis qu'un Payen reconnoit que cela est de la nature de l'homme, & que cela luy est propre. En esset, si cela ne luy étoir pas propre, J. C. ne l'auroit pas ordonné.

XXIV, La .

ras, si tu te souviens qu'ils sont tes parens, qu'ils pechent malgré eux & par ignorance, que vous mourrez les uns & les autres au premier jour; & sur toutes choses, qu'ils ne t'ont point offensé, puis qu'ils n'ont pas rendu ton ame pire qu'elle n'étoit auparavant.

XXIV. La nature de l'Univers se sert de toute la matiere universelle, comme d'une cire molle; elle en fait un cheval, & un moment aprés elle la mêle & la repaîtrit pour en faire un arbre, aprés cela un homme, & ensuite autre chose; & tous ses ouvrages ne sone faits que pour durer peu de temps. Mais comme un cossre ne sousse point quand on l'assem-

ble,

XXIV. La nature de l'Univers se sert de toute la matiere universelle comme d'une cire molle.] Cela est vray. La nature se sert de la même matiere pour former tous les animaux, un homme comme un cheval; & c'est à cet égard que Salomon a fort bien dit; Est aqua utriusque conditie, que la condition de l'un es de l'antre est égale. Cependant cette verité a été odieuse aux hommes, & leur orgueil leur a persuadé aisement que la Nature avoit choisi la matiere la plus pure, dont elle les avoit paitris.

Mais comme un coffre ne soufire pas quand on l'assemble.] C'est la consequence du principe qu'il vient de poser, que la nature fait tout d'une même matiere; & comme la matiere est insensible, elle ne souffre non plus quand elle se desunit, que quand elle s'assemble; & ceia est vray pour la matiere. Mais comme c'est Marc Antonin. LIV. VII.

ble, il ne soufre pas non plus quand on le défait.

XXV. La colère est entierement contre la nature, & il est aisé d'en être convaincu, si l'on prend garde que lors qu'elle revient souvent, & qu'on s'en fait une habitude, elle change tout le visage, & éteint & amortit si bien toute sa beauté, qu'il n'en reste plus aucune marque, & qu'elle ne revient plus.

XXVI. Si l'on perd tout le sentiment de ses fautes, pourquoy vit-on plus long-temps?

XXVII. La

ne sent rien. La consequence seroit vraye, si nous étions les maîtres de separer l'ame & de la tirer de la matiere, comme on tire les hardes d'un cossre qu'on veut briser, ou la liqueur d'une bouteille qu'on veut mettre en pieces. Les Storciens ont voulu pousser trop loin

leur impossibilité.

XXV. La colere est entierement contre la nature, ce il est aisé d'en être convaince, si l'on prend garde.] De cet article, qui est parsaitement beau, on en a fait jusques icy un monstre, en le joignant avec l'article suivant. Antonin prouve par une raison tres convainquante, que la colere est entierement opposée à la nature. En esset, tout ce qui est selon la nature ne fait qu'augmente sa beauté, & ce qui est contre elle no fait que la détruire. La consequence est aisée à tirer : car comme dit Seneque: Liquis decor omnes irasos ; toute sorte de grace et de beauté abandonne ceux qui sont en colere.

XXVI. Si l'on perd le sentiment de ses sautes, pourquoy vis-on plus long temps? ] Le dessein d'Antonin n'est que d'expliquer ce sentiment que les Stouciens avoient puisée dans la doctrine de Platon, qu'il vaut mieux

XXVII. La nature qui gouverne tout, changera bien-tôt ce que tu vois, & de la même matiere produira d'autres choses, dont ensuite elle en sera d'autres, & de celles-cy encore d'autres, afin que le monde soit toûjours nouveau.

XXVIII. Quand quelqu'un peche contre toy, pense d'abord au jugement que cet homme a fait du bien ou du mal quand il a peché. Cela étant bien examiné, tu auras pitié de luy, & tu luy pardonneras sa faute, bien loin d'en être surpris ou fâché. Car, ou tu jugeras comme luy du bien & du mal, & de ce qui leur ressemble, & par consequent tu dois huy pardonner; ou tu en jugeras autrement & d'u-

mourir, que de vivre dans le vice et dans l'ignorance. A quoy se rapporte ce mot de Tyrtée, Ou la vertu, ou la mort. Mais de la maniere dont ce sage Empereur s'explique, il nous donne lieu de saire encore un meilleur usage de sa maxime, & de luy donner un sens qui en augmente bien la beauté à nôtre égard. Car c'est comme s'il nous disoit que la vie ne nous étant donnée que pour faire pénitence de nos pechés, elle nous est inutile dés que nous y sommes endurcis & que nous en avons perdu la connoissance. Cetarticle est parsaitement beau. On l'avoit entierement gâté.

XXVII. Asin que le monde soit toujours nouveau.] Toujours, c'est à dire pendant qu'il plaira à Dieu de l'entretenir & de le conserver. Car Antonin ne croyoit pas le monde éternel.

XXVIII. Car. ou tu jugeras comme lun du bien ou

ne maniere plus saine, & par cette raison tu dois soufrir avec douceur toutes les sautes d'un homme qui ne les commet que par erreur.

XXIX. Il ne faut pas tant penser aux choles qui nous manquent, qu'à celles que nous
avons; & parmi ces dernieres il faut choisir les
plus agreables, s'en representer bien toute la
beauté. & se dire souvent à soy-même, avec
quel empressement desirerois-je ces choses, si
je ne les avois pas? Mais en même temps on
doit prendre garde qu'à force d'y mettre tout
nôtre plaisir, nous ne nous accoutumions à
les estimer si fort, que nous ne puissions les
perdre sans trouble.

XXX. Sois

trés-solide. Si tu juges du bien & du mal comme celuy qui t'a fait injure, tu es injuste de hair un homme, qui de ton propre aveu a cherché à se procurer du bien. Et si tu en juges autrement, & que tu connoisses qu'il se crompe, tu es cruel de luy faire un crime de son aveuglement, & de ne pas sousse une erreur où il est tombé malgré luy. Il saut se souvenir qu'Antonin ne parle que des injures particulieres, qu'il ne saut pas contondre avec celles que la justice a interêt de punir.

XXIX. Il ne faut pas tant penser aux choses qui nous manquent, qu'à celles que nous avons.] Cette maxime est d'une tres-grande beauté, & elle pourroit être une source de bonheur pour les hommes: car ils sont presque tous comme les ensans, qui ayant cinquante joüets devant eux, crient & pleurent pour un seul qu'on leux emporte, & cassent ensin les quaranteneut qui leux restent, & dont ils pourroient encore se divertir.

XXX. Sois

XXX. Sois renfermé & bien ramassé en toy-même: car nôtre ame est d'une nature qu'elle se suffit à elle-même en vivant justement, & c'est dans sa justice qu'elle trouve son

repos & sa paix.

XXXI. Eteins tes imaginations, arrête tes
passions & tes mouvemens, donne au temps
present des bornes fort étroites, connois bien
ce qui arrive & ce qui arrive aux autres; separe & divise tous les sujets en ce qu'ils ont de
materiel & de formel. Pense à la derniere heure, & laisse les fautes qu'on fait, où on les
fait.

XXXII. Il faut écouter avec attention ce qu'on dit, & penetrer jusqu'au fond les choses qui arrivent & leur cause.

XXXIII. Orne-toy de simplicité & de modestie.

XXX. Sois renfermé & bien ramassé en toy même.] Les Storciens, à l'exemple des Platoniciens, consideroient l'ame recueillie & ramassée en elle-même, comme un corps que sa rondeur égale & parsaite empêche de donner prise à rien d'étranger. Tout ne fait que glisser sur elle. On peut voir ce qui est remarqué sur le chapitre XLIII. du Livre VIII.

XXXI. Donne au temps present des bornes sort étroites.] C'est ce qu'Horace a si bien dit, Spatio brevi spem lon-

Et laisse les fautes qu'on fais où on les fais. ] Ce precepte me paroît admirables Qu'on s'épargneroit de chagrins

destie, & n'aye que de l'indisserence pour tout ce qui n'est ni vice ni vertu. Aime les hommes, & t'accoutume à suivre Dieu: car, comme l'a dit un grand Poète, toutes choses sont gouvernées par une Loy éternelle & invariable. Que si les élemens sont eux-mêmes les Dieux, cette Loy est toûjours certaine, & il n'y a presque rien qui en soit exempt.

XXXIV. Sur LA MORT. Si le monde

XXXIV. Sur LA MORT. Si le monde n'est qu'un concours fortuit d'atomes, la mort n'est qu'une dissipation, un dérangement; & s'il est composé d'une matiere simple & unie, elle est ou un changement ou une extinction.

XXXV. Sur LA Douleur. Si elle est insupportable, elle donne la mort; & si elle ne

donne

XXXIII. Et l'accontume à suivre Dieu.] Philon affure que ce precepte de suivre Dieu est de Morse. D'autres l'attribuent à Pythagore, & on pretend qu'Homere y a fait allusion dans ces vers,

xar' ioxvia Gaire Dioio.

Marche sur les traces de Dieu.

Que si les élemens sont eux-mêmes les Dieux.] C'est pour dire, que s'il n'y a d'autre Dieu que le hazard & le mêlange fortuit des atomes.

Cette loy est teujours certaine.] Cela est incontestable. Car alors ce melange fortuit est luy-même cette Loy

éternelle qui ne peut jamais changer.

· XXXIV. Et s'il est composé d'une matiere simple es unie.] On peut voir la remarque sur l'article iv. du liv. vi.

XXXV. Si elle est insupportable, elle donne la mort.]
Ce raisonnement est yray à la rigueur. L'extrême

donne pas la mort, elle est supportable. L'ame cependant conserve toute sa tranquillité par le moyen de son abstraction, & se maintient en bon état. Que les parties donc qui sont accablées de douleur, s'en plaignent si elles peuvent.

XXXVI. Sur LA GLOIRE. Examine bien les pensées d'un ambitieux; ce qu'elles font, ce qu'elles recherchent & ce qu'elles fuyent; & fais cette reflexion, que comme quand la mer jette des monceaux de fable les uns sur les autres, les derniers cachent les premiers; il en est de même de la vie de l'ambitieux; ses premiers succés sont bien-tôt cachez & ensevelis sous les derniers.

## XXXVII.

douleur nous livre un rude combat, ou il faut que nous succombions ou qu'elle succombe. Les Epicuriens ne s'en servoient pas moins que les Stociens: car ils disoient de même: Si la douleur est grande, elle est courte; es se elle est longue, elle est logere. Le malheur est, que cette verité s'évanoüit & nous échape dans les occasions où nous aurions le plus besoin de son secours; & pour ne parler que de moy-même, je n'ay jamais trouvé de longue douleur qui ne sût grande, ni de grande qui, quelque courte qu'elle sût, ne sût fort longue. Mais les verités ne dependent point de nôtre courage ou de nôtre lâcheté.

XXXVI. Que comme quand la merjette des monceaux de sable les uns sur les autres.] On ne peut rien voir de plus noble que cette comparailon des succés des ambitieux avec des monceaux de sable que la mer entasse les uns sur les autres.

XXXVII. Cecy est pris de Platon. Pensezvous que celuy qui a l'ame grande & noble, qui se represente l'eternité, & qui a le monde entier devant les yeux; pensez-vous, dis je, qu'il regarde la vie comme une chose fort considerable? Non sans doute. Et la mort luy paroîtra-t-elle un grand mal? Point du tout.

XXXVIII. Voici un excellent mot d'Antisthene: Faire du bien, & entendre dire du mal de soy patiemment, c'est une vertu de

Roy.

XXXIX. C'est une honte que nôtre esprit ait la force de composer nôtre visage comme

XXXVII. Cecy est de Platon. Pensez vous que celui qui a l'ame noble & grande. ] Antonin en lisant faisoit des recuells de tout ce qu'il trouvoit propre à son usage, selon le but qu'il s'étoit proposé. L'endroit qu'il cite de Platon, est pris du vi. livre de la Republique pag. 4862 de l'édition de Henry Estienne.

XXXVIII. Voicy un excellent mot d'Antissbene.] Plutarque l'attribuë à Alexandre. S'il est de luy, il devroit luy saire encore aujourd'huy plus d'honneur que la

conquête des Indes.

XXXIX. C'est une honte que nôtre esprit ait la force de composer nôtre visage.] Que cette pensée est belle & solide! Dans les mouvemens les plus terribles & dans les passions les plus violentes nôtre esprit a tous les jours la force de composer nôtre visage, & d'y peindre la tranquillité, lors qu'il est luy-même plein de trouble. D'où vient donc qu'il ne fait pas au-dedans ce qu'il fait au-dehors, & que ne garde-t-il pour luy ce qu'il nous prête? Saint Augustin dans le ix. chapitre du viii. livre de ses Consessions recherche avec soin d'où

il luy plaît, & qu'il ne puisse se composer luymême.

XL. Ne te mets point en colere contre les affaires, car elles ne s'en soucient point.

XLI. Donne de la joye aux Dieux & à nous. XLII.

d'où vient que nôtre esprit a si pet de pouvoir sur luymême, & qu'il en a un si absolu sur le corps: & il trouve que c'est le desaut de sa volonté. Il veut sortement tout ce qu'il se commande au corps, & ne veut qu'à demi ce qu'il se commande à luy-même. Cette rebellion affreuse qu'il trouve en luy, vient de ce qu'il veut ne peut pas; c'est l'esset de sa volonté qui est divisée. & qui le partage en le déchirant.

XL. Ne te mets pas en colere contre les affaires, car elles ne s'en soucient point.] C'est un passage tiré du Bellerophon d'Euripide. Plutarque le rapporte dans son traité de la Tranquillité. En voicy la traduction. Il ne saut pas se sacher contre les affaires, car elles ne s'en soucient point du tout. Et celuy-là seul est beureux qui sait s'accommoder à tous les accidens qui lui arrivent. Il n'y a rien de plus ordinaire aux hommes que de se mettre ainsi en colere contre les accidens. Epictete pourroit bien en avoir trouvé la raison, il dit que c'est une méchante habitude que l'on a succée avec le lait & prise des nourrisses, qui lors que les ensans ont heurté contre une pierre, frapent la pierre jusques à ce qu'ils avent cessé de pleurer.

XLI. Donne de la joye aux Dieux & nous. C'est encore un vers de quelque Poëte. Il semble que c'est un pere qui parle à son sils, & Antonin en fait une heureuse application; car c'est l'ame qui tient le même langage, & qui dit au corps, Idonne par tes bonnes actions de la joye à Dieu & amoy. Stude sapientia sili

XLII. La vie des bommes est comme la moisson d'un champ, pendant qu'on moissonne les épics qui sont meurs, les autres meurissent.

XLIII. Si les Dieux n'ont soin ni de moy ni de mes enfans, cela même ne se fait pas sans

raison.

XLIV. L'honnêteté & la justice sont pour moj; elles sombatront toujours pour moy.

XLV.

"XLH. La vie des hommes comme la moisson dum champ.] C'est encore un passage d'Euripide. Amphia-ir raus dit ces vers à Hypsipyle, extrémement affligée d'avoir perdu son fils Archimorus, qui étoit mort fort jeune. Et cette comparaison des hommes avec les épies est fort belle. Comme ceux-cy croissent pour être moissonnez, les hommes naissent tout de même pour mourir. Et Epictete dit fort bien, que comme un épi prendroit pour une malediction de n'être pas moisonné, ce seroit de même pour l'homme une malediction que de demeurer toujours en vie.

XLIII. Si les Dieux n'ons soim ni de moy ni de mes enfans.] C'est un passage du quelque Poëte tragique, où un pere malheureux disoit avec une resignation entiere aux volontés de Dieu, que si Dieu l'avoit abandonné luy & ses ensans, il étoit persuadé qu'il avoit ses raisons pour le faire, & que cet oubli de Dieu n'étoit qu'un esse de sa justice, & une marque même de sa bonté.

XLIV. L'honnéteté & la justice sont pour moy.] C'est un vers des Acharnenses d'Aristophane, où ce Poëte dit aux Atheniens, que Creon sasse sons ses efforts pour se vanger de moy & pour me perdre, l'honnéteté & la justice sont pour moy, elles combattront teujours pour mes interêts. Et Antonin avoit marqué ce passage comme un mot tres utile, & qui pouvoit être dans la vie d'un usage tres-frequent. En effet, quelle consolation n'esse Tome II.

XLV. Ne lamente point avec ceux qui lamentent, & ne te laisse point toucher à leurs cris.

XLVI.

ce point dans tous les accidens fâcheux qui vous arrivent, de pouvoir dire, l'honnêteté et la justice sont pour moy, etc. La beauté de ce mot avoit été reconnue avant Antonin; Ciceron l'applique heureusement dans ses Lettres à Atticus, Liv. v1. Epist. 1. & Liv. v111. Epist. 8.

XLV. Ne lamente point avec coux qui lamentent.] On reprochoit aux Storciens qu'ils faisoient une passion vicieuse de la compassion, & on ne leur pardonnoit point d'avoir dit que le Sage étoit sans pitié. Je me souviens sur cela d'un beau mot de Phocion, qui die que de bannir du cœur des hommes la compassion, c'est êter les autels des temples. Mais ce reproche qu'on faisoit aux Storciens n'a pas tant de solidité que de vrai-semblance. Ces Philosophes étoient trop sages pour pretrendre étouffer dans les hommes un sentiment si naturel. & qui répand sur les miseres de cette vie un baume si salutaire & si precieux; leur dessein étoit de le retenir dans ses bornes; ils vouloient nous empêcher de nous troubler sur de legeres ou de fausses apparences de mal, & de borner à l'attendrissement seul les secours effectifs que nous devons aux miserables. En effet, combien y a t-il de gens qui croyent qu'en ouvrant leur cœur aux miseres de leur prochain cela suffit, quoy qu'ils tiennent la main dans leur sein, comme parle l'écriture? Ce n'est donc pas la compassion que les Stoiciens condamnoient, mais la compassion outrée, inutile & infructueuse. Quand il nous est ordonné dans saint Paul de pleurer avec ceux qui pleurent \* flote cum flenethus, Dieu ne nous demande pas quelques larmes steriles; Car, comme saint Jerôme

XLVI. Cecyest encore de Pl.ton. Jerépondrois à cet homme-là avec raison: Vous vous trompez fans doute, mon ami, si vous pensez qu'un homme de quelque vertu doive plûtôt envisager le danger qui le menace, qu'exami-ner si ce qu'il fait est juste ou injuste, & si c'est l'action d'un homme du bien ou d'un méchant.

XLVII. Dans le même endroit. Car c'est une verité constante: hommes Atheniens, celuy qui est dans un poste qu'il a choisi suymême, comme le jugeant le plus honnête, ou qui l'a reçû de son General, doit le garder jusqu'à

l'a fort bien dit, Cum flente flere, & nibil, cum possis. flenti conferre , subsannationis , non pietaris , indicium oft. Pleurer avec celuy qui pleure, & ne luy pas donner les secours qui dépendent de nous; c'est une moquerie, & non pas une action de pieté. Et il aioute : C'est pleurer pieusement avec son prochain, que de tarir ses larmet. En un mot les Storciens exigeoient de nous la même chose que S. Jean, lors qu'il nous dit: N'aimons pas de la langue, mais par nous œuvres & dans la verité. Ils vouloient que nous fissions sans douleur toutes les œuvres de misericorde, & par là bien loin de faire les hommes semblables aux bêtes seroces, ils vouloient au contraire les faire atteindre à la perfection de Dieu, & les élever à ce haut point de sagesse qui met l'ame audessus de toute sorte de douleur & de trouble.

XLVI. Cecy est encore de Platon. ] Cet article & le fuivant sont pris de l'Apologie de Socrate, vers le miheu, page 28.

qu'à la fin, quelque danger qui le menace, & foufrir la mort, & tout ce qu'on peut imaginer de plus terrible, plûtôt que de commettre une lâcheté.

XLVIII. Du même. Mais, mon cher Callicles, prenez-y bien garde, le veritable bien & la veritable vertune consistent pas à se conserver soy-même. Car un homme veritablement vertueux ne doit point souhaiter de vivre un certain temps, ni être attaché à la vie: mais en s'abandonnant à la conduite de Dieu, & persuadé de la verité de ce mot que toutes les fem-

XLVIII. Du même, mais mon cher Callicles, prenez. bien garde.] Ce passage est tiré de l'excellent traité de Gorgias pag. 512. où Socrate établit le seul veritable usage de la Rhetorique, & refute solidement Callicles qui pretendoit relever cet art par dessus tous les autres, parce qu'il donne le moyen de fauver par son éloquence les citoyens, & de le lauver soy-même. Socrate répond que cet avantage n'est pas si considerable qu'il pense; car outre qu'il est commun à des Arts méchaniques, dont on ne fait aucun cas, il est certain que la vertu ne confiste pas à procurer le falut aux hommes & à soy même, puisqu'on le fait souvent par des moyens tres-injustes, & par consequent tres-opposez à la veritable vertu. D'ailleurs la vie n'est pas un fi grand bien, qu'il faille si fort estimer ce qui nous la conserve. Qu'est-ce donc qui merite nôtre estime, & qui doit faire toute notre occupation? La justice, qui consiste à bien vivre en observant les loix, & en les faifant observer aux autres. Ce passage est parfaitement beau; mais tout le traité est admirable, & rien ne mezite davantage d'être lû.

TIT VI

femmes ont dans la bouche, que nul ne peut éviter sa destinée, il doit seulement s'appliquer à bien employer le temps qui luy reste à vivre, en se conformant aux Loix de son pays.

XLIX. Il faut contempler le cours des Aftres comme si nous marchions avec eux, & considerer souvent les frequens changemens des premiers principes de toutes choses: car ces sortes de pensées purgent & emportent les ordures de cette vie terrestre.

L. Voicy une excellente reflexion de Platon, qui dit en parlant de l'homme: Il faut regarder commed'un lieu élevé toutes les cho-

Č\$

XLIX. Il fant contempler le cours des astres camme si nous marchions avec eux.] Antonin ne nous propose pas icy la simple contemplation des astres, comme si le ciel ne devoit nous servir que d'un vain spectacle pour le plaisir. Il nous exhorte à une contemplation accompagnée de reslexions, qui nous portent à imiter ces êtres lumineux, qui toûjours constans dans leur postes, stella manentes in ordine, & sans jamais s'égarer, obessent à leur Createur, & semblent ne nous éclairer que pour nous donner le moyen de les imiter. Cet endroit est parsaitement beau; & s'il n'est pas de Platon, il est de son caractere & de son style.

Cest de cette vie terrestre. Cest le propre de nos penfées de nous rendre semblables à leurs objets. Cela est

admirable.

L. Voicy une excellente reflexion de Platon qui dit en parlant de l'homme il faut regarder comme d'un lieuélevé.] Je n'ay encore pû trouver cet endroit dans ses terrestres, les troupeaux, les armées, les campagnes, les nôces, les divorces, les naissances, les morts, le tumulte qui se fait dans les Tribunaux, les deserts, les nations barbares, les fêtes, les deuils, les assemblées, toute cette confusion, en un mot tout cet Univers. composé & orné de qualités contraires.

LL En reflechissant sur les choses passées & sur tant de divers changemens de regnes, on peut facilement connoître l'avenir. Car ce qui lera, ressemblera à ce qui a été, & il n'est pas en son pouvoir de s'éloigner des regles de ce qui est presentement. D'où il resul-

Platon. Il est vray que je ne l'ay pas cherché avec la derniere exactitu le, il faudroit le lire entier. Ce Philosophe a voulu dire que pour bien connoître le monde il faut être élevé au-dessus de luy; car en le contempiant ainfi de haut en bas, oc en le voyant dans toute-

rietes qui luy arrivent & qui le composent, constituent

s on effence & perfectionnent sa beauté. Ll. Car ce qui sera ressemblera à ce qui a été, 😎 il n'est pas en son pouvoir de s'éloigner des regles de ce. qui est presentement. ] Ce qui est, est necessairement la semence de ce qui sera. Et c'est sur cela que Salomon a dit dans l'Ecclefiafte: \* Quid est quod fuit? Ip-sum quod futurum est. Quid est quod fattum est ? ipsum quod faciendum, nihil sub sole novum. Nec vales quisquam dicere, ecce boc recens eft, jam enim pracessit in saculis, qua fuerunt ante nos. Qu'est-ce qui a été ? C'est ce qui sera. Qu'est-ce qui a été fait ?

son étendue, on voir clairement que toutes les contra-

te qu'il est égal à l'homme de jouir de la vûë de ce monde pendant quarante ans, ou pendant dix mille: car que verra-t-il davantage?

Lil. Ce qui est de la terre, retournera à la

LII. Ce qui est de la terre, retournera à la terre; & ce qui est du Ciel, retournera au Ciel. Car la mort n'est qu'une dissolution des liens qui assemblent les atomes, ou qu'une dispersion des principes exempts de toute alteration ou corruption.

LIII Nous cherchons toutes fortes de viandes & de breuvages, & nous exerçons toute

le solsil Et personne ne peut dire, voicy une chose nouvelle; car elle a été veuë dans les seiles qui nous ont precedez. Et dans un autre endroit: \* Qued sactum est ipsum permanes, que sutura sunt jam suerunt, & Deus instaurat qued abiet. Ce qui a été sait, c'est ce qui subsiste. Ce qui sera, est ce qui a été, & Dien renouvelle les choses passes.

LII. Ce qui est de la terre, retournera à la terre.] Ce sont des vers d'Euripide, dans sa piece intitulée Chrysippe. Voicy le passage tout entier. Ce qui est de terre retourne en terre, & ce qui est d'une semence divine er celeste retourne au Ciel. Car rien ne perit, mais en se separant chaque chose parois sous une autre sorme. C'est ce que Salomon avoit dit dans l'Ecclesialte: † Redisque pulvis au terram quod prins suerat, spiritus autem ad Deum qui prime dederat.

LIII. Nous cherchons soutes fortes de viandes es de breuvages.] Ce sont encore des vers d'Euripide qui se mocquoit de certaines gens, comme nous en voyons aujourd'huy, qui sont si attachez à la vie, qu'ils ne songent qu'aux moyens de la conserver. & qui pour cet effet ont des soins excessis & superstitieux de leur P.

<sup>\*</sup> Eccl. 2. 15. † 12. 9.

toute l'adresse des plus habiles cuisinies pour nous empêcher de mourir & de passer la barque fatale Mais quand le vent sousse & que Dieu nous appelle, il faut partir, & il ne sert de rien de deplorer sa misere.

LIV. Quelqu'un est plus adroit que toy à la lutte: mais il n'est ni plus civil ni plus modeste, ni mieux preparé à toutes sortes d'accidens, ni plus indulgent pour les fautes de son prochain.

LV. Tout ce qui se fait par la raison commune aux Dieux & aux hommes, ne peut être mauvais: car par tout où se trouve l'utilité,

qui

manger & de leur boire. Mais ils ont beau faire, quand l'heure sonne il faut marcher. Antonin avoit marqué ce passage pour s'empêcher de tomber dans ce défaut qui deshonore l'homme. Quand la vie seroit à vendre, un homme vertueux ne lacheteroit pas par des soins si serviles, & si bas. Quel soin aura-t on de son ame, si on est si occupé de son corps?

LIV. Quelqu'un est plus adroit que toy à la lutte, mais il n'est ni plus civil, ni plus modeste.] Nous ne devons jamais nous affliger, ni avoir de la honte de nous voir surpasser par les autres en des choses ou vaines, ou qui ne dépendent point de nous. Un autre est plus fort que moy, plus éloquent, plus savant. Que m'importe, pourvû qu'il ne soit ni plus vertueux ni plus juste?

LV. Tout ce qui se fait par la raison commune aux Dieux & aux hommes ne peut être mauvais.] Car la raison universelle, c'est-à dire Dieu, ne peut jamais rien faire de contraire à sa nature, & par consequent sout ce qu'elle fait ne peut être que tres-utile & tres-

bon.

qui resulte necessairement d'une action qui se perfectionne felon sa nature, il est impossible d'y trouver en même temps du dommage & du préjudice; on ne sauroit même le soupconner.

LVI. En tous temps, en tous lieux il dépend de toy de t'accommoder pieusement à tout ce qui t'arrive, de vivre justement avec tes contemporains, d'observer & de tenir si bien en bride ton imagination, qu'elle ne reçoive & n'approuve rien que tu n'ayes bien

compris.

LVII. Ne t'amuse point à considerer ce que font les autres, mais regarde directement où la Nature te mene; la Nature universelle par les accidens qu'elle t'envoye, & ta Nature particuliere par les actions qu'elle demande de toy. Car il faut que chacun agisse conformément aux conditions sous lesquelles il est né. Or toutes les autres creatures sont nées pour

LVII. Ne t'amuse point à considerer ce que font les ausres.] Nous sommes nez pour agir, & non pas pour examiner les actions d'autrui. Le seul but donc où nous devons tendre c'est de faire approuver à nôtre nature particuliere tout ce que fait la nature universelle, & à la nature universelle tout ce que fait nôtre nature particuliere. Or l'ame no fauroit remplir ces deux devoirs si elle ne conserve sa superiorité sur le corps, & si elle n'agit conformément à son origine. Tout cer article est admirablement beau, & Antonin y suit parfaitement, les principes. P 5

LVIII. Com?

les raisonnables, comme dans tous les autres sujets, les moins parfaits sont créez pour les plus parfaits; & les creatures raisonnables sont nées les unes pour les autres. La premiere & la principale condition de l'homme, c'est donc de servir à la societé. La seconde, c'est de ne pas succomber sous ses affections charnelles. C'est le propre de l'intelligence raisonnable de se renfermer en elle-même, & de n'êfre jamais soumise aux mouvemens des sens & des appetits, car ils sont brutaux les uns & les autres, & l'ame veut conserver sa superiorité, & n'être jamais réduite à leur obéir. Cela est juste, puisque toutes ces choses ne sont faites que pour la servir. La troisiéme condition, c'est de s'empêcher de tomber & d'êtreféduit. Celuy qui remplit bien toutes ces trois conditions, n'a qu'à aller son chemin. Il a tout ce qui luy est propre.

LVIII. Comme si c'étoit aujourd'huy nôtre dernier jour, & que nôtre vie n'eut dû

être

LVIII. Commo si c'érois aujourd'buy nôtra dernierjour. ] Le veritable sens de ce passage est plus enveloppé que l'on n'a crû. Antonin veur dire que comme si la mort venoit aujourd'huy à nous, il n'y auroit rien que nous ne voulussions faire pour avoir le temps de vivre mieux que nous n'avons sait par le passe, nous devrions nous mettre de bonne-heure en-

être prolongée que jusqu'au temps present, il faut vivre conformément à la nature tout le temps qui nous est donné par dessus.

LIX. Il ne faut aimer que ce qui nous arrive, & qui nous a été destiné: car qu'y a-t-il

de plus convenable?

LX. Dans chaque accident il faut se remettre devant les yeux ceux à qui la même chose est arrivée, & qui en ont été sachez & surpris, & qui s'en sont plaints. Où sont presentement tous ces gens-là? Nulle part. Veuxtu donc leur ressembler? laisse plûtôt tous ces mouvemens étrangers, laisse-les aux sujets qui

saint Paul nous dit: \* Ita & vos existimate vos mortuos quidem esse peccato, viventes autem Deo, in Christo Jesu Domino nostro. De même Considerez vous comme morts an peché, er vivans à Dieu en Jesus Christ nôtre Seigneur.

LIX. Il ne faut aimer que ce qui nous arrive.] Car ce qui nous arrive c'est ce que Dieu veut. Or ce que Dieu veut est sans doute meilleur en tout sens que ce que nous

doulons.

LX. Dans ciraque ascident.] Il ne nous arrive rien qui ne soit arrivé à d'autres. Ils en ont murmuré ils s'en sont plaints. De quoy leur ont servi leurs plaintes, & leurs murmures? Au heu donc de les imiter, faisons de chaque accident, la matière de nôtre action. Il n'importe à quoy nous nous occupions, pourvû que nous fassions bien. Les malheurs, & les souffrances sont les actions dont Dieu nous tient compte le plus volontiers quand nous n'y avons pas succombé?

P 6

LXI. Re-

\* Rom, vi. 11.

les donnent & qui les sentent, & applique-toy tout entier à apprendre comme il faut se servir des accidens qui t'arrivent. Car par ce moyen tu en seras un bon usage, & ils serviront de matiere à exercer ta vertu. Possede-toy seulement, n'aye en veuë que de bien faire ce que tu fais, & souviens-toy que la matiere de tes actions est indifferente.

LXI. Regarde bien au-dedans de toy. Il y a une source de biens qui jallira toûjours, si

tu creuses toujours.

LXII. Il faut avoir une contenance assurée, & se tenir ferme quand on marche & quand on est assis. L'esprit doit donner à tout le corps la même grace & la même bienseance qu'il

LXI. Regarde bien au-dedans de toy, il y a une source de biens. ] Que cela est bien pensé & bien dit? Il y a en nous une source de bien qui jallira toûjours, si nous travaillons toûjours à l'entretenir par nos bonnes œuvres. Mais pour peu que nous cessions, elle se bouche, & ne coule plus. C'est comme Jesus-Christ nous dit dans saint Jean, \*que l'eau qu'il nous donne, c'est à-dire sa grace, devient en nous une sontaine d'eau vive qui jallit jusques dans la vie éternelle.

LXII. Il faut avoir une contenance assurée, & se tenir serme ] La contenance, la démarche, le port sont ordinairement des indices assurées des mœurs. Amiétus corporis, & risus dentium, & ingressus hominis enunsiant de illo. Comme dit l'Auteur de l'Ecclesiastique. Le precepte d'Antonin est donc sort necessaire, sur tout

# #7: CF

à la Cour.

qu'il donne au visage en le composant; mais il faut éviter l'afficétation plus que toutes choses.

LXIII. Nôtre vie ressemble bien plus à l'exercice de la lutte, qu'à celuy de la danse: car elle apprend à se tenir toujours serme & à être bien preparé à tout ce qui arrive, & qu'on n'avoit pas prévû.

LXIV. Pense souvent en toy-même qui sont ceux dont tu veux être loué & estimé, & quel est leur esprit. Car en penetrant ainsi

dans

LXIII. Notre vie ressemble bien plus à l'exercice de la lutte qu'à celuy de la danse. Celuy qui danse est non seulement preparé pour tout ce qu'il doit faire, mais il sait encore tout ce que doivent saire ceux qui dansent avec luy: Au lieu que celuy qui lutte, n'apporte d'autre preparation que son courage, sa sorce, & son adresse, qui luy sournissent sur le champ les moyens, ou d'éluder les coups de son ennemi, ou de les soûtenir sans y succomber. Auss faint Paul appelle nôtre vie une lutte: \* Nous avons, dit il, à lutter contre les principautés et les puissances.

LXIV. Pense souvent en toy-même qui sont ceux dont su veux être loué er essimé, er quel est leur espris.] Il n'y a point d'homme qui ne voulût de tout son cœux connoître le veritable prix de chaque chose, & qui le connoissant ne sût porté naturellement à avoir pour elle toute l'essime qui luy est dûë. Quand il ne le fait pas, cela vient de ce qu'il est privé de cette connoissance malgré luy. C'est en luy une privation de discernement, & non une injustice. Pourquoy donc rechercher ses suffrages qu'il n'est pas en son pouvoir de

# Ephel. 6, 12.

dans les sources de leurs jugemens & de leurs actions, tu ne brigueras nullement leurs fuffrages, & tu ne t'offenseras point des fautes qu'ils commettront courre toy, puis qu'elles seront toutes involontaires.

LXV. Platon dit fort bien qu'une ame qui est privée de la verité, l'est malgré elle. On peut donc dire la même chose d'une ame qui est privée de la justice, de la temperance, de la patience, & de toutes les autres vertus. Il est tres necessaire de le souvenir toujours de cela: car tu en seras plus doux & plus indulgent pour tous les hommes.

LXVI.

nous donner, & pourquoy luy savoir mauvais gré de son mépris qui L'est qu'un inépris involontaire, & qui par consequent doit bien moins nous mettre en colere que nous faire pi ié?

LXV. Platon dit fort bien qu'une ame qui est privée de la verité, l'est malgré elle. ] C'est ce que Piaton établit presque dans tous souvrages; & ce principe est tresvrai. Il n'y a point d'homme ignorant & méchant qui ne le soit malgré luy. Esclaves du peché & entrainez par le malheureux penchant de nôtre cœur nous faisons le mai que nous ne voudrions pas , & ne faisons pas le bien que nous voudrions, comme dit saint Paul, qui par cette même raison appelle ceux qui ne se toù nettent pas aux faintes paroles de Jesus-Chuism, des ignorans, et des superbes, & qui exhorte Timothée à être doux, en reprenant ceux qui refissent à la veritable doctrine, par ce que Dieu peut les appeller à repentance en leur failant connoître la verité. Cum moLXVI. Dans toutes les douleurs aye toujours cette reflexion toute prête, qu'elles n'ont rien de honteux, & qu'il ne dépend pas delles de corrompre ton ame ni comme raifonnable, ni comme sociable. Et dans les plus violentes de toutes ces attaques appelle à ton secours ce mot d'Epicure, qu'elles ne sont ni insupportables, ni éternelles, si tu penses aux bornes étroites de toutes choses, & que tun'y ajoûtes pas tes opinions. Enfin souviens-toy que nous sentons souvent en nous des choses bien approchant de la douleur, & qui nous fâchent, sans que nous y fassions grande attention; comme par exemple l'envie de dormir quand il faut veiller; le grand chaud; les dégoûts. Toutes les sois donc que tu murmures de quelqu'une de ces choses, ne manque pas de dire, Je succombe à lá douleur.

LXVII.

LXVI. Enfin souviens-toy que nous sentens souvent em nous des choses bien approchant de la douleur.] Une marque certaine que l'opinion seule fait la douleur, ou au moins qu'elle y ajoûte beaucoup, c'est que nous sentens souvent des choses qui nous paroîtroient insuportables, si nôtre opinion nous rapportoit qu'elles le sont : mais parce qu'elle n'en juge pas, nous n'y prenons pas seulement garde. Pourquoy juge-t elle donc plûtôt des unes que des autres, & que ne se taît-elle toûjours? On peut voir l'Attiele XVIII. du Livre V.

Ne manque pas de dire; je succombe à la douleur.] Il y a une raillerie cachée sous ces mots. C'est comme si Antonin disoit: Ne manque pas de dire, je suc-

# 76 Reflexions Morales de l'Emp.

LXVII. N'aye point pour les hommes cruels & dénaturez les mêmes sentimens qu'ils ont pour les autres hommes. LXVIII. D'où savons-nous que Socrate

étoit plus grand homme & qu'il avoit plus de vertu que Telauges? Car ce n'est pas assez qu'il

combe au jugement de mon opinion. Car il pretend qu'il n'y a personne qui n'eût honte de prononcer une parole. si sache, si effeminée, & si ridicule.

LXVII. N'aye point pour les hommes cruels et dénaturez.] Il faut aimer les méchans, & se contenter de hair leur vice La cruauté des autres n'excuse point celle que nous avons pour eux. Il n'y a rien de plus Chrétien

que cette maxime.

LXVIII. D'où savons-nous que socrate étois plus grand homme.] Ce chapitre est parfaitement heau, & il explique si bien en quoy consiste la veritable grandeur, qu'il est impossible de s'y méprendre. Que ceux donc qui s'estiment grands, & qui veulent qu'on les estimetels, se mesurent à cette regle qui ne trompe, & ne state point, & qu'ils voyent eux-mêmes s'ils meritent la qualité qu'ils se donnent, & qui ne dépend que d'eux.

flate point, & qu'ils voyent eux-mêmes s'ils meritent la qualité qu'ils se donnent, & qui ne dépend que d'eux.

Es qu'il avoit plus de vertu que Telauges? Monsieur Menage, à qui les Lettres doivent tant de belles & bonnes choses, a tres-heureusement corrigé ce passage dans ses remarques sur Diogene Laërce en changeant l'adjectif Telauges en nom propre. Et sa correction est d'autant plus estimable, que personne avant luy ne s'étoit seulement douté que ce passage stût corrompu. Ce Telauges étoit un Philosophe sur lequel Eschines avoit sait un Dialogue où il parloit de luy de maniere qu'on ne savoit si c'étoit une éloge, ou une satyre, & qu'il avoit appellé Telauges. Il en est parlé dans Athenée, & dans le Livre qu'on attribuë à Demetrius Phalereus.

qu'il soit mort glorieusement; qu'ilait disputé contre les Sophistes avec beaucoup d'adresse & de solidité; que pendant les plus grandes rigueurs de l'hyver il ait passé les nuits en pleine campagne; qu'il ait genereusement resisté aux Tyrans qui luy ordonnoient d'aller prendre à Salamine un homme qu'ils vouloient faire mourir; & qu'il ait marché dans les ruës avec sierté & avec orgueil; quoy qu'on puisse

Qu'il soit mort glorieusement. } Car il aima mieux mourir que de commettre la moindre lâcheté, & que de se condamner même ou à un exil, ou à une amande: mais une mort glorieuse ne fait pas seule l'homme grand.

Que pendant les plus grandes rigueurs de l'hyver.] Personne n'a jamais été plus patient dans les travaux, ni plusferme dans les dangers que Socrate. Mais cela ne suffit

pas pour être grand.

Qu'il ais genereusement ressiste aux Tyrans. Les trente Tyrans, qui étoient alors les maîtres de la Republique, ordonnerent à Socrate d'aller avec quelques soldats prendre à Salamine un certain Leon qu'ils vouloient faire mourir pour avoir son bien qui étoit immense, Socrate eut le courage de leur desobeir. Cette particularité de sa vie est marquée dans son apologie, & dans la VII. Lettre de Platon. Mais pour être grand il ne suffis pas d'avoir sait une action de cette nature, puisque des méchans en ont souvent sait autant pour des motifs qui n'avoient rien de louable, ni de grand.

Et. qu'il ait marché dans les rues avec fierté & avec orgueil. La démarche fiere & orgueilleuse marque bien la bonne opinion qu'un homme a de luy. Mais elle ne dit pas qu'il soit grand: elle dit ordinairement

tout le contraire.

78 Reflexions Morales de l'Emp.

puisse avec raison douter de la verité de ce deranier trait: mais il faut voir en quel état étoit son ame; s'il pouvoit se contenter d'être juste envers les hommes & pieux envers les Dieux; s'il.

Quoy qu'on puisse avec raison donter de la verité de ce trait. ] Antonin juge avec raison que c'étoient les ennemis de Socrate, qui luy avoient imputé cela, & quiavoient pris malicieusement sa gravité & sa sagesse pour une orgueilleuse fierté. Et il a sans doute en veue ce passage d'Aristophane, dans la 1v. Scene de l'Act. 1. des Nuces. O'τι βρειθοείς έν ταίτιν οδοις και το οφθαλμος mupaßaldeig. Parce que su marches dens les rues d'un air superbe o majestueux, en jettant les yeux de côté o d'autre. Et c'est ce même reproche que Platon trouve moyen de tourner à la louange de Secrate, lors que dans son banquet il fait dire par Alcibiade, qui s'adresse malicieusement à Auftophane . Je n'ay jamais mieun connu Socrate que dans la deroute de nôtre armée,, quand neus firmes battus à Delium. Socrate qui avoit combattu à pied se retiroit de son côté avec Laches. Je les rencontrai en cet état : 🗢 comme j'étois bien monté i'eus tout le loisir de les considerer à mon nise, et de voir combien Socrate étoit au-dessus de Laches en prudence & on resolution. Ce sus là que je le vis marcher comme vous dites dans vos nuées, d'un air superbe comajestneux, en jettant les yeux de côté & d'autre sur les amis & surbes ennemis, & témoignant par ses regards affurez que son ame étoit libre de crainte, er qu'il étoit en état de vendre bien cher sa vie si on l'astaquoit. Il y a beaucoup de noblesse dans ce passage avec une politesse infinie, que je ne puis me lasser d'admirer.

Mais il faut regarder en quel état étoit son ame. ] Carde la seulement dépend la veritable grandeur. Antonin s'il n'avoit ni emportement ni indignation contre la méchanceté des autres; s'il ne se rendoit en rien l'ésclave de l'ignorance d'autruy; s'il ne recevoit pas comme quelque chose d'étranger, & qui ne luy appartenoit point, ce que la providence luy envoyoit; s'il ne le soufroit pas comme le jugeant insupportable; & enfin s'il ne conservoit pas son ame libre & exempte de toutes les passons du corps.

LXIX. La nature n'a pas si fort mêlé & confondu nôtre ame avec nôtre corps, que nous ne puissions la separer, nous rensermer en nous-mêmes, & faire toujours dépendre de nous ce qui nous est propre & qui constitué

tous nos devoirs.

LXX.

S'il ne se rendoit en rien l'esclave de l'ignorance d'autruy.] On se tend l'esclave de l'ignorance d'autruy, lors qu'on trahit sa conscience ou par complaisance ou par lacheté, & que par des interêts purement humains onretient, comme dit S. Paul\*, la verité de Dieuen in-

justice.

LXIX. La nature n'a pas si fort mélé er consondu nêtre ame avec le corps. Car comment ce qui est incorporel pourroit-il être mêlé & consondu avec ce qui n'est que matiere? Voilà ce qu'il y a de merveilleux, l'ame est par tout le corps sans avoir nulle part de place marquée; non plus que la Divinité qui anime tout, & remplit tout. Puisque l'ame n'est pas consondué avec le corps, elle peut donc s'en separer, & se rensermer en elle-même. Mais nous sommes si peu accoûtumez à faire cette abstraction, que nous la croyons impossible.

\* Rom. 1. 18.

LXX. Il est tres possible d'être en même temps un homme divin & un homme inconnu à tout le monde. Souviens-toy toûjours de cela, & que tout le bonheur de cette vie dépend de tres-peu de chose.

LXXI. Parce que tu desesperes de pouvoir jamais être un grand Dialecticien, on un grand Physicien, renonceras-tu à être libre, modeste, sociable, & soumis aux ordres de Dieu?

LXXII.

LXX. Il est tres-possible d'èsre en même temps un homme divin, es un homme inconnu à tout le monde.] Voicy une grande verité qui merite toute nôtre attention. Antonin travaille à se munir contre la mauvai-se opinion qui n'est que trop commune, que pour êstre un homme extraordinaire et divin, il saut saire beaucoup de bruit dans le monde, et y vivre dans la gloire et dans l'éclat; rien n'est plus saux que cette pensée, comme ce sage Empereur le reconnoit icy. Les hommes les plus divins sont ceux qui ont été les pluscachez. Et la vie de J. C. en est une preuve bien éclatante et bien solide. Dans Athènes l'autel consacré au Dieu inconnu étoit le seul qui sut consacré au vray Dieu.

LXXI. Parce que tu deseperes de penvoir jamais être un grand Dialecticien.] Il n'y a point du tout de honte à être privé des qualités qui ne dépendent pas de nous; & il y en a beaucoup à ne pas avoir les vertus qui en dépendent, & que Dieu a comme plantées dans nos cœuts. Mais nous fommes si aveugles & si malheureux, que nous méprisons celles-cy, & n'estimons que celles là. C'est pourquoy il ne saut pas s'étonnes il nous trouvers se sous partes aboir pâres sur

LXXII. Que les hommes disent tout ce qu'ils voudront contre cette verité, & qu'ils la traitent de ridicule, il est constant que su peux vivre dans une entiere liberté & dans un continuel plaisir, quoique les bêtes déchirent ton corps & le mettent en pieces : car qu'est-ce qui empêche que dans ces sortes d'accidens l'ame ne se maintienne dans une parfaite tranquillité, qu'elle ne juge veritablement des circonstances, & qu'elle ne fasse sur le champ un bon usage de ce qui luy est presenté? Le jugement ne peut-il pas direà ce qui arrive, Tu es veritablement cela, quoique l'opinion qu'on a de toy, & ce qu'on en dit, te fassent paroître tout autre; & l'usage ne peut-il pas dire à ce qui se presente, C'est toy que je cherchois. En effet tout ce qui tombe sous la main, sert de matiere & de sujet à la vertu raisonnable & focia-

LXXII. Que les hommes disent tent ce qu'ils vondrent sontre cette verité, & qu'ils la traitent de ridisule.] Il est certain que cette opinion étoit traitée de ridicule par toute sorte de gens, & avec justice: car il est bien vray que l'homme a eu cet empire sur luymême, & sur ses passions: maisil l'a perdu par le peché, & il ne peut plus le recouvrer que par la grace. Ce chapitre ne laisse pas d'être sort beau, & de sournir un remede excellent contre les accidens ordinaises.

Es l'usage ne peut-il pas dire.] C'est une nardiesse; mais qui me paroît belle, & noble d'avoir personissé, l'Usage.

fociable, ou plûtôt à l'art de l'homme & de Dieu. Car tout ce qui arrive, est propre & familier à l'homme ou à la Divinité, il n'y a rien de nouveau ni d'insurmontable, tout est facile & commun.

LXXIII. La persection des mœurs confiste à passer chaque jour de sa vie comme si c'étoit le dernier; à n'être mi empresse ni lâche, & à éviter la dissimulation.

LXXIV. Dieu, tout immortel qu'il est, ne se fâche point d'avoir à supporter pendant une si longue suite de siecles un nombre infini

Ou plûtôt à l'art de l'homme & de Dien.] Il y a dans le texte à l'art de l'homme, en de Dieu. Cet ou n'est pas disjonétis. Antonin veut faire entendre que l'exercice de la vertu est, si l'on peut se servir de ce terme, le métier commun à Dieu & aux hommes, comme il s'en est expliqué ailleurs; & cela est beau.

LXXIII. A n'être ni empressé, ni lâche. Car l'empressement est une marque d'envie, ou d'un aveugle precipitation; & la lâcheté, ou la lenteur l'est de paresse, ou de negligence. On peut voir ce qui a été remarqué sur ces deux Vers de la seconde Epitre du liv. 1. d'Horace.

— Qued si cessas, aut strenuus anteis.

Nec tardum opperior, nec pracedemibus insto.

Comme je ne vous attendray point, si vous demeurez deririere, je ne tacheray pas nou plus de vous atteindre, si vous and devancez.

LXXIV. Dieu, tout immortel qu'il est.] On ne peut rien penser de plus parsait, ni de plus chrétien. Quelle force & quelle beauté dans cette opposition entre Dien

ni de méchans; au contraire il a soin d'eux en toutes manieres; & toy qui vas bien-tôt mourir, tu es las de les supporter; & cela, quoique tu sois toy-même du nombre.

LXXV. C'est une chose tres ridicule; tu peux empêcher ta propre malice, & tu la soufres; tu ne peux empêcher la malice des au-

tres & tu ne veux pas la soustrir.

LXXVI. Tout ce que la faculté raisonnable & politique juge inutile & à la societé & à la raison.

Au contraire, il a soin d'eux en toutes manieres.] Cat il ne se contente pas de faire lever son soleil sur les bons & sur les méchans, & d'envoyer la pluye sur les justes & sur les injustes, il étend ses soins plus loin, & leur donne tous les jours & à tous momens des marques de sa bonté paternelle, parce qu'il est bon aux ingrats or aux méchans.

LXXV. Cest une chose tres-ridicule, su peux empêeher ta propre malice, & tu la soussres C'est ce qu'Epictete disoit fort bien: Tu ne peux être un Hercule pour purger la terre des monstres, ni un Thesce pour en purger l'Attique: mais su peux te purger soy-même des monstres qui sent en toy. Au lieu de chasser un Procrasles, & un Scyron, chasse de ton cœur la tristesse, la crainte, les desirs, l'envie, la malice, la mollesse, l'intemperance, &c.

LXXVI. Tout ce que la faculté raisonnable et politique.] Cette maxime est parsaitement belle. Nôtre ame tient au-dessous d'elle tout ce qui n'est ni de même nature qu'elle, ni utile à la societé. Que de soins embarrassans, que d'occupations vaines & infructueules cette reslexion n'épargneroit-elle pas aux hommes. s'ils la

vouloient bien concevoir?

raison, elle le tient justement au-dessous d'elle.

LXXVII. Quand tu as fait du bien, & qu'un autre l'a reçû, pourquoy cherches-tu, comme les fous, une troisième chose, qui est la reputation?

LXXVIII. Personne ne se lasse de recevoir du bien, car c'est une action selon la nature. Ne t'en lasse donc point. Or faire du bien aux

autres, c'est en recevoir.

#### LXXIX.

LXXVII. Quand tu as fait du bien, & qu'un autre l'à reçû, pourquoy cherches-su comme les fous une troisième chose.] Autonin dit fort bien comme les fous, car
il n'y a pas de plus grande solie que d'être entêté de
la reputation, qui ne dépend jamais de nous, qui ne
fait jamais partie de l'essence du bien, & qui n'est pas
même un de ses caracteres. Mais ce n'est pas par là
seulement que nous devons nous contenter de faire le
bien? Nous devons le faire dans l'esperance que Dieu
accomplira sa promesse, \* & que plus le bien que
nous serons sera secret, plus il nous en rendra la recompense.

LXXVIII Personne ne se lasse de recevoir du bien, & c. Or saire du bien aux autres, c'est en recevoir. Il n'y a rien de plus vray que cette maxime. Nous ne sçatrions faire du bien à un tout dont nous sommes partie, sans nous en procurer à nous-mêmes. Et c'est pour cette même raison que l'Ecriture appeile † riches en bonnes œuvres ceux qui ont sait beaucoup de bien: Bene agere, divites sieri in bonis operibus. A faire du bien, à s'enrichir en bonnes œuvres. Car comme dit fort bien Clement d'Alexandrie; Celuy qui donne reçoit, & celuy qui reçoit donne. Mais les hommes sont tres-peu soigneux de pratiquer ces moyens de s'enrichir?

LXXIX. La nature universelle a creé & reglé le monde. Donc ou tout ce qui se fait presentement est une suite de la Loy generale qu'elle a établie; ou bien les creatures raisonnables sont les principaux objets des soins & de la providence de cet Estre universel. Si tu retiens bien cela, il n'y a rien qui puisse te procurer plus de tranquillité en toutes sortes de rencontres.

LIVRE

LXXIX. La nature universelle a crei et reglé le monde: donc ou tout ce qui se fait.] Antonin veut dire que puisque Dieu a creé le monde, c'est luy aussi qui l'entretient & le conserve par sa providence. D'où il s'ensuit necessairement, ou qu'il a étendu ses soins generalement sur tout sur les plus petites choses, com le sur les plus grandes, ce que les Stosciens soutenoient, & ce que nous croyons; ou qu'en negligeant les petites, selon le sentiment des Epicuriens & de quelques autres Philosophes, il ne s'est reservé que les principales & les plus parsaires pour les regler & les conduire. Que l'une ou l'autre de ces deux propositions soit vraye, je dois être en repos, car je suis certainement du nombre de celles dont Dieu a soin.

### LIPRE HUITIE ME.

1. Ne chose qui peut aussi couper chemin au desir de la vaine gloire, c'est de penser qu'il ne dépend plus de toy de saire en sorte

I. II Ne chose qui teut aussi couper chemin an desir de la vaine gloire. La reputation qu'avoit Antonin d'être un grand Philosophe étoit un piege tres-dangereux; car pour peu qu'il eût voulu écouter l'amour propre, il se seroit laissé entraîner à une bonne opinion de toy-même, qui prend ordinairement les hommes & furtout les Princes. Pour éviter donc cet écueil. ce sage Empereur prend icy le contrepied de tous les hommes, qui se déguisent leurs verités, & qui après avoir trompé le public, veulent aussi se tromper euxmêmes. Il se dit donc, qu'il ne dépend plus de luy d'être un veritable Philosophe, car pour meriter ce titre il faut avoir passé sa vie dans cette profession, & que rien d'étranger n'ait jamais partagé l'amour qu'on à pour cette science; qu'il sçait bien luy même qu'il en a été long-temps tres éloigné, & qu'à l'heure qu'il eil ses grandes occupations & les soins importans dont il est chargé ne luy permettent pas d'aspirer à cette gloire qui est une entreprise plus difficile qu'on ne croit: qu'il doit donc renoncer à une reputation qui ne luy est pas dûë, & sans s'amuser à de longues speculations qui demandent un homme entier, se contentes de vivie conformement à la nature, c'est à dire, être le maître de ses passions; faire le bien; éviter le mal; & obeir en tout aux ordres de Dieu, ce qui est la fin de la veritable Philosophie, à laquelle il dépend de nous d'arriver. Voila le sens de ce Chapitre qui est parfaitement beau. Heureux les hommes qui scavent s'examiner de même fanc le flason

forte que toute ta vie se soit passée dans la Philosophie. Car plusieurs personnes sçavent, & tu le sçais bien toy-même, que tu en as été long temps trés-éloigné. Ainsi te voila confondu, & tu ne peux plus pretendre à la gloi-re d'un veritable Philosophe; ta profession même s'v oppose. Si tuas donc veritablement connu en quoy consiste la vraye Philosophic. ne te soucie plus de cette vaine reputation, & qu'il te suffise de vivre le peu de temps qui te reste, comme ta nature veut que tu vives. Examine donc bien soigneusement ce qu'elle veut, & ne te mets en peine de rien d'avantage. Tu n'as que trop éprouvé qu'ayant couru par tout, & essayé tout, tu n'as jamais pû trouver le bonheur que tu cherchois; car tu ne l'as trouvé ni dans le raisonnement, ni dans les richesses, ni dans la gloire, ni dans les plaisirs, enfin nulle part. Où est-il donc? Dans les actions que la nature de l'homme demande.

Ni dans le raisonnement.] Car le raisonnement est un moyen, & non pas une fin. Il est donc impossible d'y trouver le souverain bien, il seroit même ridicule de

l'y chercher. Cela est remarquable.

Tu n'as que trop éprouvé qu'ayant couru par tout & Mayé tout, tu n'as jamais pu trouver le bonbeur que tu cherchois. ] Salomon dit la même chose dans les deux premiers chapitres de l'Ecclesiaste. Comment des particuliers trouveront-ils leur bonheur où des Rois si grands & si sages ne l'ont pû trouver?

mande. Comment peut on se mettre en état de faire ces actions? En conservant les saines opinions qui produisent les bons mouvemens & les bons desirs. Quelles sont ces opinions? Celles que l'on a du bien & du mal, & qui font connoître que tout ce que ne rend pas l'homme juste, temperant, courageux, & libre, n'est pas un bien; & que tout ce qui ne produit pas les effets contraires, n'est pas un mal.

II. Sur chaque chose que tu entreprens, interroge-toy toy-même, comment me trouveray-je de cela? ne m'en repentiray-je point? Encore un peu de temps, me voila mort, & tout est disparu pour moy. Que cherche-je davantage? n'est-ce pas assez que ce que je fais presentement soit l'action d'un animal raisonnable, sociable, & qui obeit aux mêmes loix que Dieu?

III.

II. Sur chaque chose que en entreprens.] Cette maxime est excellente pour borner les desseins d'un ambitieux. Où cours-tu donc mon ami, que vas-tu entreprendre? Si ce que te fais presentement est l'action d'un homme de bien, que te faut-il? Que demandes-tu davantage?

Le qui obéit aux mêmes loix que Dien.] La necessité de faire le bien & de ne pouvoir faire le mal est atrachée à la nature de Dieu qui ne peut jamais s'en éloigner. L'homme donc qui suit cette loy generale & universelle ne fait que suivre l'exemple de Dieu,

III. Quelle comparaison d'Alexandre, de Cesar & de Pompée, à Diogene, à Heraclite & à Socrate? Dans ceux-ci, quelle connoissance des choses, de leurs causes & de leur matiere! quelle raison toûjours libre & independante! & dans les autres quelle servitude, quelle ignorance, quel aveuglement!

IV. Quand tu en devrois mourir de dépit, ils n'en seront pas moins ce qu'ils ont accou-

tumé de faire.

V. La premiere chose c'est de n'en être point troublé, car tout arrive selon la nature de l'Univers, & dans peu de temps tu ne seras nulle part non plus qu'Adrien, & Auguste. Aprés cela regarde la chose en elle-même, voy

CC

comme Antonin s'explique ailleurs, il fait le même mé-

tier que Dieu.

III. Quelle comparaisen d'Alexandre.] Voici un article qui ravale bien les grandeurs. Quoy Alexandre, Cesar & Pompée, c'est à dire ce quela terre a eu de plus grand, sont mis sort au dessous de trois Philosophes, qui ont été, s'il saut ainsi dire, le jouet des peuples; Oüi, ils le sont, & par un Empereur qui en pouvoit mieux juger qu'un autres, & du jugement duquel il n'est pas permis d'appeller.

IV. Quand tu devrois mourir de dépit.] Antonin se parle ainsi à luy-même pour s'empêcher d'être émeu de quelque chose que le peuple ou ses Soldats avoient

fait.

V. La premiere chose c'est de n'en être point troublé.]

Cet article pourroit être la suite du precedent; il est

au moins sur un sujet tout ensemble.

ce qu'elle est, & souviens-toy qu'il faut que tu sois homme de bien; que sans regarder un seul moment derriere toy, tu fasses ce que la nature de l'homme demande, & que tu dises toûjours ce qui te paroît juste & vray. Que tout se fasse seulement avec douceur, avec modestie, & sans aucune dissimulation.

VI. Le seul ouvrage de la nature universelle c'est de changer tout, de transporter là ce qui est icy, & de mettre icy ce qui étoit là. Tout n'est qu'un changement continuel. Il ne faut donc pas craindre qu'il arrive rien de nouveau ni de surprenant, tout est ordinaire & toûjours également dispensé.

VII. La nature de chaque chose est contente & satisfaite quand elle va son chemin sans aucun

Et sans aucune dissimulation.] C'est ce qui est sort ordinaire à beaucoup de Princes, que de s'accommoder au temps par le secours de la dissimulation. Calchas dit sort bien dans le s. livre de l'Iliade. Car quoy qu'un Roy semble digerer sa colere le jour même, il en conserve pourtant toujours un levain jusques à ce qu'il se sois vengé. C'est ce qu'Antonin condamne avec raison

VI. C'est de changer tout; de transporter là ce qui étois icy.] On pourroit presque dire de la Nature ce qu'Ho-race dit de la Fortune.

Hinc apicem rapax
Fortuna cum stridore acuto
Sustulit, hic posuisse gaudet.

or Dien gonvorne

aucun empêchement. Aller son chemin pour la nature raisonnable, c'est empêcher l'imagination de recevoir & d'approuver des idées fausses, ou incertaines & douteuses, diriger tous ses desirs à ne faire que les actions utiles à la societé; n'appliquer ses inclinations, & ses aversions qu'aux choses qui dependent d'elle; & recevoir avec soumission tout ce que luy envoye la nature universelle dont elle est une partie, comme la nature de la seuille est une partie de la nature de l'arbre, avec cette difference pourtant que la nature de la feüille est une partie d'une nature intensible, sans rai-son, & qui peut être traversée & contrainte dans ses operations: au lieu que la nature de l'homme est une partie d'une nature raisonnable, que rien ne peut ni traverser ni troubler, & qui distribue toûjours à chacun également selon ce qu'il est, le temps, la matiere, la forme, les operations, & les évenemens. Pour être convaincu de cette verité, il ne faut pas prendre un seul accident d'une chose, & le comparer au tout d'une autre: mais prendre

VII. Et qui distribue soujours à chacun également.] Ce n'est pas avec une égalité arithmetique; mais geometrique, qui est proportionnée à la nature de chaque sujet.

Il ne faut pas prandre un seul accident d'une chose et le comparer au tout d'une autre.] Quand on confidere un sujet par parties détachées, & que l'on compare le tout de cette chose, & le comparer avec le tout de l'autre. Tu trouveras tout égal.

VIII. Tu ne sçaurois lire. Mais tu peux reprimer tes violences & tes emportemens; mais tu peux surmonter la douleur & la volupte; mais tu peux mépriser la vaine gloire; mais tu peux ne te pas fâcher contre les ingrats & contre les sots, & même avoir soin d'eux & travailler à les guerir.

IX. Que personne ne t'entende blâmer la vie de la Cour, & sur cela ne t'écoute pas toy-

même.

X. Le

chaque partie de ce sujet au tout d'un autre, ou à ce qu'il a de principal, il est certain qu'on trouve une inégalité monstrueuse dans le partage du monde. Mais comme Antonin le dit fort bien, ce n'est pas ainsi qu'il en faut juger. Il faut comparer le tout avec le tout, si nous voulons ne nous pas méprendre: \* Tota simul considerand: sunt, si velimus reste judicare. Par ce moyen en trouve tout égal, & on voit manisestement ce miracle de la nature, que la plus grande chose du monde n'a aucun avantage sur la plus peute. Ainsi voila tout sujet de plainte banni.

VIII. Tu ne squarois lire.] Antonin se parle ainsi à luy-même pour adoucir le chagrin qu'il avoit de ce que les soins dont il étoit chargé ne luy laissoient pas le temps de lire.

IX. Que personne ne t'entende blâmer la vie de la Conr.] Un Prince aussi sage qu'Antonin ne pouvoir que trouver beaucoup de choses à reprendre dans une Cour où le desordre et la licence ne laissoient pas de regner malgré les exemples qu'il donnoit du contraire.

'n

X. Le repentir n'est qu'un blâme qu'on se donne à soy - même d'avoir negligé quelque chose d'utile. Qui dit d'utile, dit un bien & une chose qui doit faire le soin d'un homme de bien, & d'un honnête homme. Or il n'y a point d'honnête homme qui se repente d'avoir negligé une volupté, donc la volupté ne peut être ni un bien, ni une chose utile.

XI:

Il s'exhorte donc icy à ne point parler de la vie de ses Courtisans & à ne s'amuser pas même à y penser. Le temps ne pouvant être plus mal employé qu'à s'entretenir des sautes des autres. C'est peut-être le sens naturel de ce passage. On pourroit pourrant en trouver un autre qui ne me parôît pas moins bon. Antonin travaille à s'ôter tout pretexte de rejetter la cause du moindre relâchement sur la vie qu'on mene à la Cour; car c'est comme s'il disoit, n'allegue point que la vie de la Cour ne s'accorde pas avec la sagesse; & qu'on ne sçauroit bien vivre à la Cour. C'est vouloir se tromper soy même, c'est accuser le lieu du vice que nous y portons.

Locum immeritum causamur inique.
Il a été déja prouvé ailleurs que par tout où l'on peut

vivre, on peut bien vivre, &c.

X. Le repentir n'est qu'un blame qu'on se donne à soyamême.] Ce raisonnement est admirable, on ne peut pas prouver plus solidement que la volupté n'est pas un bien.

Il n'y a point d'honnête homme qui sa repente d'avoir negligé une volupté.] Non seulement qui s'en repente, mais qui ne s'en loue, & qui ne se trouve heureux de l'avoir sait. Il a déja prouvé ailleurs que nulle chose, ne peut être un bien, lors que le mépris qu'on en sait est luymême un bien tres-considerable, & generalement recomnu.

Q 5

XII. Quand XI. Examine toutes choses de cette maniere: Qu'est ce que cela est en luy-même & par sa nature? quelle est sa matiere & sa forme? que fait-il dans le monde, & combien de temps

y fera-t-il?

XII. Quand tu es fâché de te lever matin, souviens-toy que tu es né pour faire des actions utiles à la societé, & que c'est ce que la nature de l'homme demande. Le dormir est commun à tous les animaux sans raison, or ce qui est selon la nature de chaque chose, luy est bien plus propre, plus agreable & plus familier.

XIII. Accoûtume-toy toujours autant qu'il te sera possible, à examiner chaque chose, par rapport à la physique, à la morale & à la dialectique.

XIV.

XII. Quand tu es faché de te lever main pour travail-

ler.] On peut voir le 1. art. du liv. 5.

Ét ce qui est selon la nature de chaque chose luy est bienplus convenable.] Combien y a-t-il de gens aujourd'huy à qui on puisse persuader qu'il leur est plus convenable, plus propre, & plus necessaire de faire du bienque de dormir; Ils sont bien rates, & cela est pourtant tres vray, comme Antonin le prouve d'une mamiere tres-solide.

XIII. Par rapport à la physique, à la morale, & à la dialettique.] Par rapport à la physique, pour sçavoir ce qu'elle est par sa nature, & voir ses causes & ses effets; par rapport à la morale, pour connoître le-

XIV. Avec qui que tu te rencontres, dis en toy-même, quelle opinion a cet homme-là des biens & des maux? car s'il a une telle opinion de la volupté & de la douleur & de ce qui les produit; de la gloire & de l'ignomini e; de la vie & de la mort; je ne trouveray ni étrange, ni surprénant qu'il fasse telle ehose, & je me souviendray qu'il est forcé d'agir ainsi.

XV. Il est ridicule de s'étonner qu'un figuier porte des figues; mais il ne l'est pas moins de trouver étrange que le monde produise les choses qui sont en luy. C'est comme si un Medecin s'étonnoit de poir la fiévre à quelqu'un, & comme si un silote étoit surpris de

voir les vents contraires.

XVI. Souviens-toy bien que tu n'es pas moins libre quand tu changes d'avis, & que tu suis

preuve dans l'art de nombrer, pour t'empêcher de te tromper dans tes jugemens, & pour ne pas prendre un faux raisonnement pour un raisonnement solide. Car comme il est dit dans le liv. de l'Ecclesiastique, la science sans examen est la science du sou. Sciencia insensati est sermo carens examine.

XV. Mais il ne l'est pas moins de trouver étrange.] J'ay taché d'exprimer toute la force du mot ¿visersau dont saint Pierre s'étoit servi avant Antonin pour dire la même chose, peregrinari: être étranger, pour dire, trou-

vor etrange.

XVI. Souviens-toy que tu n'es pas moins libre quandi tu changes d'avis.] Il n'y a rien de plus beau sue cer e

fuis le conseil de celuy qui te redresse, car cette action est toute de toy, elle vient de ton choix,

de ton jugement & de ton esprit.

XVII. Si cela dépend de toy, pourquoy le fais-tu? S'il dépend d'un autre, à qui t'en prens-tu? aux atomes? ou aux dieux? l'un & l'autre est folie. Il faut ne s'en prendre à rien. Corrige la chose, si tu le peux; que te sert-il de t'en plaindre? Il ne faut rien faire en vain.

XVIII. Ce qui meurt, ne sort point du monde, & s'il y demeure, c'est donc une marque qu'il s'y change, & qu'il s'y dissout dans ses propres principes. Ces principes du mon-de sont aussi les riens & ils se changent, mais fans murmurer.

XIX. Chaque chose est faite pour quelque action, le cheval, la vigne. Qu'y a-t-il hà

de-

peaxime. Presque to is les hommes sont dans ce pernicieux prejugé, que quand ils ont dit ou resolu quel-que chose, il est honteux de changer d'avis & de se rendre aux lumières d'un autre. Antonin donc icy un contrepoison tres-salutaire contre ce venin mortel de la honte & de la fausse gloire; & il prouve que quand nous changeons d'avis, l'zetion est toute entiere de nous, puisque c'est nôtre esprit seul qui a jugé de la verité de la chose proposée & qui a choisi.

XVII. Aux Atomes ou aux Dieux.] C'est à dire à la fortune, qui selon le sentiment des Epicuriens gouverne le monde, ou à la providence qui est la mastresse selon

les Storciens.

de surprenant? Le soleil te dira aussi qu'il est au monde pour faire quelque chose; les autres dieux te diront de même. Et toy, pourquoy es-tu donc né? est-ce pour vivre dans les plaisirs? voy toy-même, si le sens commun le soussire.

XX. La nature en disposant chaque chose, n'a pas en moins d'égard à sa sin qu'à son commencement & à sa durée, comme un bon joueur de paume, quand il pousse sa balle. Quel bien ou quel mal arrive-t-il à cette balle quand elle est bien poussée, ou quand elle tombe, & qu'elle va dessous?

XIX. Les autres Dieux te diront de même.] Les autres Dieux, c'est à dire les autres Aftres. Car les Storciens eroyoient que les astres étoient animez, & ils les estimoient des Dieux.

XX. Comme un ben joueur de paume, quand il pousse la balle.] Cette comparaison me paroît sort belle. Comme un bon joueur de paume ne vise pas seulement à pousser la balle, mais à la pousser où il faut & où il veut la placer; tout de même Dieu, qui, comme dit Plaute, nous tient dans sa main comme des balles

#### Enim verd Di nes quasi pilas bemines habent.

ne pense pas seulement à nous faire naître, mais il a ses vûës pour nôtre durée & pour nôtre sin. Ainsi nous ne devons nullement nous mettre en peine. Dieu sçait bien ce qu'il veut faire de nous. Le meilleur joueur de paume peur manquer, mais Dieu ne manque jamais, & ne prend jamais de fausses mesures.

Quand elle tembe ou qu'elle va dessous. Elle tom-Q 7 Ces bouteilles qui se forment sur l'eau, quel bien ou quel mal sentent-elles quand elles sub-sistent ou qu'elles disparoissent? Quel bien ou quel mal sent une lampe quand elle brûle ou qu'elle s'éteint?

XXI. Tourne ton corps comme l'on tourne un habit, & regarde ce qu'il est au-dedans

quand

be souvent contré le dessein de celuy qui la pousse. Mais il ne nous arrive jamais de tomber contre le dessein de Dieu. Ce dessein s'accomplit toujours en mous.

Qual bien on quel mal sens une de ces bouteilles qui se ferment sur l'eau.] Il prend une de ces bouteilles, parce que nôtre vie leur est justement comparée. Il y a sur cela un beau passage dans le Contemplateur de Lucien, où Caron dit à Mercure. Je veux se dire à quoy je compare les pauvres mortels. N'as-su jamais vû de ces ensières d'eau qui se sont dans les torrens, je veux dire de ces bouseilles dons se sorme ensuite l'écume. Il y en a de perites qui crevent presque en naissant, co il y en a de grosses qui durent plus long-temps, co qui aprés s'êsre encore bien enssées du debris des autres, crevent ensin par lour excessive grossent. Telle est la vie de l'homme, coc.

XXI. Tourne son corps comme l'on tourne un babit.]

Cet article est plein de sens. Comme quand on veux examiner un habit & le nettoyer, on le tourne & on met en dehors ce qui étoit en dedans il faut saire de même de nôtre corps, il saut le tourner pour voir au grand jour en quel état il est dans la maladie, dans la vieillesse, & dans la débauche. Ce qui a sourni à Antonin cette belle idée, c'est sans doute la ruse dont on dit que se sert le herisson de mer, quand il a avaléblameçon, il se tourne comme une poche qu'on ren-

quand il vieillit, quand il est malade, & quand

il est plongé dans la débauche.

XXII. Celuy qui loue & celuy qui est loué, le panegyriste & le heros n'ont tous deux qu'une vie tres-courte. D'ailleurs le bruit de ces louanges ne retentit que dans un petit coin du monde. Tous les hommes n'en sont pas d'accord entr'eux, & pas un n'en est bien d'accord avec soy-même. Ensin toute la terre n'est qu'un poinct.

XXIII. Ne sois attentif qu'à ce que tu fais presentement, soit que tu penses, que tu agis-

fes, ou que tu parles.

XXIV. Tu merites tous les malheurs qui t'arri-

il se desait de l'hameçon qui tombe & lache prise. Nous pouvons saire par la sorce & par l'agilité de nôtre esprit ce que le herisson sait par la sorce & l'agilité defon corps.

XXII. Et pas un n'en est bien d'accord avec soy-même. I Que ce trait est beau! Parmi ceux qui nous louent, il n'y en a presque pas un, qui, aprés avoir examiné ce qu'il dit, en soit bien d'accord avec luy-même, & qui ne croye souvent le contraire. On ne loue ordinairement que par bienseance, par coûtume, ou parinterêt. Cela devroit bien guerir l'enssûre que nous cause l'a-

mour des louanges.

XXIV. Tu merites teus ces malheurs.] Antonin se parle ainsi à luy-même selon sa coûtume, sur quelque malheur qui luy étoit arrivé, & dont il n'accuse que se delai qu'il apportoit à s'avancer dans le chemin de la vertu, & à se rendre plus honnête homme. Car selon ce beau mot de saint Jerôme, Persettum esse molte,

delin-

t'arrivent, parce que tu aimes mieux remettre à demain à devenir honnête homme, que de

l'être aujourd'huy.

XXV. Fais je quelque chose? je le fais en le rapportant au bien des hommes. M'arrivet-il quelque chose? je le reçois en le rapportant aux Dieux, & à la source commune d'où dérive tout ce qui se distribue dans cet Univers.

XXVI. Qu'est-ce que le bain? de l'huile, de la sueur, de la crasse, de l'eau, des raclûres. Il n'y a rien là que de sale & de dégoutant; il en est de même de toutes les parties de nôtre vie, & de tout ce que nous sentors & que nous voyons.

XXVII.

delinquere eft. C'est pecher que de ne vouloir pas se rendre parjait.

XXV. Fais-je quelque chose? je le fais en le raportant au bien des hommes.] Antonin avoit ce principe profondément gravé dans le cœur, être soumis à Dieu &

faire du bien aux hommes.

XXVI. Qu'est-ce que le bain? ] Quand on examine chaque chose en détail, il n'y en a pas une, je dis mê. me des plus agreables & des plus propres, qui ne puisse nous donner du dégoût pour nous-mêmes. C'est le but de cette maxime où Antonin examine le bain, e'est à dire ce qui faisoit les délices des Romains; Témoin ce mot qu'un grand homme avoit mis sur la porte de ses bains : Et voluptati plurimum & saluti : pour le plaisir & pour la santé. Que ces examens

XXVII. Lucilla a vû mourir Verus & l'a suivi: Secunda a vû mourir Maxime & est morte aprés; Epitunchanus n'a pas survécu long-temps à Diotime, Antonin a suivi sa Faustine; Celer a été bientôt rejoindre Hadrien. Il en est de même de tout. Où sont presentement ces esprits subtils, tant de grands Astrologues, tant d'hommes picins de vanité? Ces esprits subtils comme Hierax, Demetrius le Platonicien, & Eudemon? Ils n'ont vécu qu'un jour, & sont morts depuis plusieurs siécles. La memoire des uns ne leur a survécu que peu de temps, & les noms de la plûpart des autres ne se sont, conservez que dans des fables qui sont déja surannées. Que tout cela te fasse souvenir que cet assemblage de ton corps

XXVII. Lucilla a vû mourir Verus & l'a suivi.] Il parle de sa fille Lucilla qu'il avoit mariée à l'Empereur Verus. Ce passage prouve qu'il y a dans ce Recueil des maximes qui ont été écrites dans les dernières années de la vie d'Antonin.

Epitunchanus n'a pas survécu long-temps à Diotime.] Je ne connois ni Diotime ni Epitunchanus. Ce dernier est nommé dans les inscriptions des Tombeaux, mais

on n'en sçait pas davantage.

Celer. | Caninius Celer celebre Rheteur qu'Adrien

avoit donné pour maître à Antonin & à Verus.

Et les noms de la plupart des autres ne se sont conservez que dans des sables qui sont déja surannées.] Voilà le chemin que sont d'ordinaire les noms des plus grands hommes, ils vicillissent peu à peu, & n'ont ensin de place que dans les sables qu'on ne lit plus. XXVIII. Le 102 Reflexions Morales de l'Emp.

corps doit aussi être dissipé, & que ton esprit fera ou transporté ailleurs, ou éteint.

XXVIII. Le plaisir de l'homme consiste à faire ce qui est propre à l'homme. Or le propre de l'homme c'est d'aimer son semblable; de mépriser ses passions; de juger de la verité & de la probabilité de ses opinions; & de considerer la nature universelle & tout ce qu'elle fait.

XXIX. Nous avons trois engagemens. L'un nous lie avec la cause environnante, qui est le corps. L'autre nous lie avec la cause divine, d'où descend tout ce qui arrive à tout le monde, c'est à dire avec la raison universelle, avec Dieu. Le troisséme ensin nous lie avec tous les hommes, c'est à dire avec la societé.

XXX La douleur est un mal ou pour le corps ou pour l'ame. Est-ce pour le corps? qu'il s'en plaigne. Est-ce pour l'ame? mais il dépend de l'ame de conserver sa propre serenité & sa tranquillité, & de ne pas juger que ce soit un mal. Car tous nos jugemens, tous nos mou-

XXVIII. Le plaisir de l'homme. ] On n'a qu'à s'examiner felon cette reg'e, & on verra si on ne fait pas consister tout son plaisir à faire le contraire de ce que dit icy Antonin.

XXIX. Nous avons trois engagemens, Dieu, nôtre prochain, & nous mêmes, & voilà les trois sources de tous nos devoirs.

XXX. Car tous nos jugemens, tous nos mouvemens.

mouvemens, toutes nos inclinations, & toutes nos aversions sont au-dedans, & il n'y a point

de mal qui en approche.

XXXI. Chasse toutes tes imaginations, en te disant incessamment à toy-même, il dépend presentement de moy de faire qu'il n'y ait dans mon ame aucun vice, aucun desir, en un mot aucun trouble. Maisen prenant chaque chose pour ce qu'elle est, je m'en sers, comme il faut s'en servir. Souviens-toy que la nature t'a donné ce pouvoir.

XXXII. Et dans le Senat & par tout ailleurs, il faut parler avec décence & modellie, & ne pas chercher les ornemens dans un dif-

co urs qui doit être mâle & sain.

XXXIII

lettre. Mais le peché nous a rendu si soibles que non seulement nous avons perdu l'empire que nous avions au dehors, mais que nous ne pouvons plus désendre le dedans des attaques que les objets exterieurs nous livrent: & c'est ce que ces grands Philosophes n'ont pas connu.

XXXI. Il depend presentement de moy.] Avec le se-

cours de Dieu.

La nature s'a donné ce pouvoir.] La nature, c'est-àdire Dieu.

XXXII. Et dans le Senat & par tout ailleurs, il faut parler avec décence & modessie, & ne pas chercher les ornemens dans un discours qui doit être mâle & sain.] Les Stoiciens inéprisoient extremement l'éloquence à l'exemple de Sociate qui ne pouvoit la souffir. Quand je dis l'éloquence, je parle de celle qui cherche les ornemens du discours, qui ne sont simplement qu'ornemens du discours, qui ne sont simplement qu'ornemens.

## 104 Reflexions Morales de l'Emp.

XXXIII. La Cour d'Auguste, sa semme, sa sa fille, ses reveux, les fils de sa semme, sa sœur, son gendre Agrippa, ses parens, ses amis, Areus, Mecenas, ses Medecins, ses Prestres, tout est mort. Passe de là à d'autres & pense non pas à la mort d'un homme, mais à celle des familles entieres, comme de tous les Pompées, sur le tombeau de l'un desquels on a mis: C'est le dernier de sa race. Quels soins ne se sont pas donnez & quelles peines n'ont pas priss leurs devanciers pour laisser un successeur? Mais il faut ensin que quelqu'un soit

inemens. En effet, cette éloquence est le fruit de la corruption des hommes. Si nous étions tels que nous devrions être, tous nos soins n'iroient qu'à faire connoître la verité: ainsi nous mépriserions les ornemens pour ne nous attacher qu'aux preuves; & contens de ne pas déplaire à ceux qui nous écoutent, nous éviterions de leur donner trop de plaisir. Voilà l'éloquence qu'Antonin appelle mâle & saine, & que Socrate nomme avec raison le Medecin des ames. Mais tout est si perverti, que nous travaillons bien moins à éclairer nos Auditeurs qu'à les seduire; comme ils cherchent bien plus à être trompez qu'à être instruis. S'il étoit possible que nos passions se glissassent dans l'arithmetique & dans la geometrie, comme elles se sont glissées dans la recherche du faux & du vray, toute la connoisfance que nous avons des nombres & des figures, seroit bien-tôt ou alterée ou perduë.

XXXIII. Areus.] Le Philosophe Areus qui étoit fort estimé à la Cour d'Auguste, qui avoit été son disciple.

Marc Antonin. Liv. VIII. 105 foit le dernier. Pense aprés cela à la mort des nations entieres.

XXXIV. Il faut borne & ajuster sa vieà la mesure de chaque action. Si ce que nous faisons presentement a tout ce qu'il luy faut, & qu'il dépend de nous de luy donner, c'est assez. Or personne ne peut empêcher que mon action n'ait tout ce qu'il luy saut pour être entiere. Peut-être que quelque obstacle viendra du dehors. Qu'est-ce qui pourra t'empêcher de vivre justement, sagement, & prudemment? peut-être quelqu'autre ch se viendra-t-elle empêcher l'esset de mon action. Mais si tu prens doucement cet obstacle & que tu te serves patiemment de cette action, il en naîtra tout d'abord une autre action qui tiendra la place de la premiere, & qui s'ajustera parsaitement avec la regle dont j'ay parsé.

XXXV. Recevoir fans orgueil & rendre

sans peine.

XXXVI.

XXXIV. Il faut borner et ajuster sa vie à la mesure de chaque action.] Il ni a rien de plus sage que ce precepte. Nous ne sommes pas dans le monde pour y saire un certain nombre d'actions; une seule suffit pour rendre notre vie entiere & complette, pourvû qu'elle soit bien saite, & qu'il n'y manque rien de nôtre part. Or il n'y a personne qui puisse nous empêcher de la bien saire & de l'achever.

XXXV. Recevoir fans orgueil er rendre sans peine.] Il ne faut ni s'enorgueilir des biens que Dieu nous fait, ni murmurer quand il les retire. Ce precepte d'Anto-

XXXVI. N'as tu jamais vû un pied, une main, ou une tête coupée & separée de son corps? Celuy qui refuse ce qui luy arrive, qui se separe des autres, & qui dans toutes les actions n'a aucun égard à la societé, se rend. autant qu'il peut, semblable à ces parties coupées. Tu t'es separé, tu as rompu cette union que la nature avoit faire; car tu étois membre d'un corps, & tu l'as quité. Mais tu as cer avantage qu'il est encore en ton pouvoir de t'y reunir, grace que Dieu n'a accordée à aucune de ces autres parties. Quand elles sont une fois coupées, cela est fait pour toûjours, elles ne peuvent plus se réjoindre. Admire donc la bonté dont Dieu a ulé envers l'homme; afin

nin s'accorde fort bien avec ces paroles de saint Paul: Qu'as-tu que tu ne l'ayes reçû; & si tu l'as reçû, pourquoy t'en glorisses-tu?

XXXVI. Admire donc la bonté dont Dieu a nse envers Ibomme.] C'est à peu prés le même raisonnement que fait saint Paul lors qu'en parlant aux Gentils qui avoient été entez sur l'olivier stanc à la place des Juiss que Dieu en avoit retranchez comme branches inutiles, il leur dit: Voyez donc la bonté et la severité de Dieu, sa seve- êté sur ceux qui sont tombez et sa bonté sur vous, si vous perseverez dans sa grace. Car autrement vous serez aussi retranchez; mais eux-mêmes, s'ils ne s'obstinent pas dans bour incredulité, ils seront entez de nouveau, car Dieu été puissant pour les entes encore. En effet, si vous avez été couper de l'olivier sauvage pour être entez contre vôtre

107

fin qu'il ne pût pas se se se parer de la societé tout d'un coup, & pour jamais, il a fait dependre de luy de retourner, de se réjoindre & de reprendre le même poste qu'il avoit occupé.

XXXVII. Comme chaque animal raisonnable a reçû de la nature universelle presque
toutes ses autres facultés, il en a aussi reçû
celle-cy: C'est que de la même maniere
qu'elle plie, tourne, accommode à son usage,
& fait entrer dans l'ordre de sa predestination
tout ce qui s'oppose à elle, l'animal raisonnable peut aussi convertir en sa propre action
tous les obstacles qu'il rencontre, & s'enservir pour parvenir à ses sins.

XXXVIII. Que l'idée de toute ta vie confide-

XXXVII. Comme chaque animal a reçû de la Nature universelle presque toutes ses autres qualités.] Cet article me paroît parsaitement beau, & je ne trouve rien de plus noble & de plus grand que cette pensée, que comme Dieu a communiqué presque toutes ses autres sacultés à nôtre ame: car il luy a donné sa spiritualité, son immortalité, & une partie de ses autres qualités & de ses lumieres, (& il dit presque parce qu'elle ne luy a donné ni son essence éternelle, ni ses persections, elle luy a communiqué aussi la vertu de tirer une aide & un secours de tout ce qui luy sait obstacle; de même que Dieu convers en la propre action, tout ce qui semble s'opposer à sa providence, dont tous les obstacles en sont que hâter que l'accomplissement.

XXXVIII. Que l'idés de toute la vie.] Antonin combat icy la malheureuse erreur des hommes, qui en considerant la vie en gros, prevoyent tous les accidens

fâcheux

fiderée en gros ne te trouble point. Ne te tourmente point à prevoir tous les maux qui peuvent vray-semblablement t'arrive dans la suite, mais à mesure qu'ils t'arriveront, demande toy à toy-même, cela est-il-si insuportable? Tu auras honte de l'avouer. D'ailleurs souviens-toy que le passé ni l'avenir ne sont point fâcheux, il n'y a que le present, or le present se reduit à peu de chose, si tu le regardes tout seul & en luy-même, & si tu fais des reproches à ton ame de succomber si lâchement sous un si petit fardeau.

XXXIX. Panthée ou Pergame sont-ils encore assis sur le tombeau de leur Maître? Cabrias

fâcheux qui peuvent leur atrivet, s'en tourmentent pa avance, & souffrent des maux qu'il n'ont pas.

Ni le passé ni l'avenir ne sont point fâcheux.] Car l'un n'est plus, & l'autre n'est pas encore. On peut ajoûter même que le souvenir des maux passez est plus agreable que sâcheux.

Il n'y a que le present. Car on ne peut souffrir veritablement que de ce qui est present, comme dit Ciceron dans le premier livre De finib. Corpore nil niss quod prasens est & adest sensire possumus.

Or le present se reduit à peu de chose, si tu le regardes tout seul er en soy-même. En effet, le present n'est qu'un point: & ce qui nous le fait trouver si considerable, c'est que nous ne le detachons pas entierement du passé ni de l'avenir.

XXXIX. Panthée ou Pergame sont-ils encore assissur le tombeau de leur maître? Un des grands hon-

brias & Diotime pleurent-ils encore sur celuy d'Adrien? Cela est ridicule, & quand ils y seroient encore, ces morts le sentroient-ils? Et s'ils le sentoient, s'en réjourroient-ils? Et s'ils s'en réjouissoient, cela rendroit-il ceux-cy immortels? N'est-ce pas aussi leur destinée de vieillir & de mourir ensuite? Et quand ceux-cy seroient morts, que deviendroient donc les autres? Tout n'est que puanteur & pourritu-re au sonds du sac.

XL. Si tu as le discernement si fin, sers t'en dans

que leur principaux amis alloient passer les jours & les nuits sur leur tombeau, qu'ils arrosoient de leurs larmes. Antonin condamne icy cette superstition. Mais son principal dessein est de faire voir qu'il est ridicule à un Prince de s'enorgueillir de tous ces honneurs, puis qu'il n'y prendra plus aucune part; & que supposé même qu'il y en prist, & qu'ils eussent la verte de le rejouir, ceux qui les rendent étant mortels, il faudroit ensin qu'il en sût privé. De maniere qu'à examiner la chose à sond, on n'y trouve que misere. C'est le veritable sens de cet article qui est fort beau.

Panthée ou Pergame.] Ce dernier étoit un Affranchi de l'Empereur Verus; & Panthée étoit cette be'le fille qu'il mena d'Ionie à Rome; qu'il affranchit, & dont il fit sa maîtresse. Elles parvint à une si grande for une qu'elle avoit des Gardes & tout le train d'une Prince sse. C'est la même dont Lucien fait le portrait dans le Dialogue des Images, & qu'on a prise mal à propos pour l'Imperatrice.

XL. Si tu as le discernement si sin, sers t'en dans tes jugemens. Rien n'est plus ordinairement que de voir Tome II. R des

dans tes jugemens, comme a fort bien dit un

Sage.

XLI. Je ne vois dans l'animal raisonnable aucune vertu qui soit opposée à la justice; mais j'y en vois une qui est opposée à la volupté, c'est la temperance.

XLII. Si tu peux t'empêcher de juger de tout ce qui te paroît fâcheux, te voila dans un asyle assuré. A qui parles tu? à mon ame.

Mais

des hommes qui se piquent d'avoir du discernement : mais ils nesentent pas qu'ils parlent contreux. Car comment s'en servent-ils, & à quoy le font-ils paroître; le mieux qui leur puisse arriver, c'est de se tromper dans cette opinion.

XLI. Je ne vois dans l'animal raisonnable aucune vertu qui soit opposée à la justice.] Toutes les fois que deux contraires il y en a un qui est une vertu, il s'ensuit delà necessairement que l'autre est un vice. Or il est constant qu'il n'y a aucune vertu opposée à la justice, & que la temperance est une vertu contraire à la volupté: donc la volupté est un vice & la justice & la temperance sont des vertus. C'est une demonstration que rien ne sçauroit combattre.

XLII. Si tu peux l'empêcher de juger de ce qui te paroît facheux.] Si nôtre opinion ne fait pas tout nôtre
mal, elle l'augmente confiderablement, c'est pourquoy il ne faut pas s'étonner qu'Antonin recommande
si souvent de le faire faire; & de nous empêcher de
juger. Que si nous voulons tant juger, il faut le faire
comme cet Anaxarchus qui dit au Tyran de Cypre
qui le faisoit piler dans un mortier: Pile tant que tu
voudras, c'est l'étui d'Anaxarchus que tu piles, & non
pas luy.

Mais est-ce que je suis seulement une ame? n'ay-je pas aussi un corps? j'en conviens. Que mon ame donc ne se trouble point elle-même, & si le reste se trouve mal, qu'il en juge seul.

XLIII. Tous les obstacles qui empêchent le sentiment & le mouvement, sont contraires à la nature animale. Ceux qui empêchent la vegetation, sont contraires à la nature des plantes; & ceux qui empêchent l'esprit, sont contraires à la nature raisonnable. Fais toy à toy-même l'application de toutes ces verités; es-tu chatouillé par la volupté, ou tourmenté par la douleur? C'est l'affaire du sentiment; Qu'il y prenne garde. S'oppose-t-on à tes volontés & à tes desirs? si tu as sormé ces desirs sans exception, cet obstacle est assurément contraire à la nature raisonnable? Mais si tu t'es

Mais est-ce que je suis seulement une ame? C'est la réponse ordinaire de ceux qui veulent excuser leur mollesse & leur lacheté; Mon ame est si mêlée avec le corps, qu'elle ne peut s'empêcher de participer à tout ce qu'il sousse. Antonin y répond fort bien.

XLIII. Tous les obstacles qui empêchent le sentiment & le mouvement.] Il n'y a rien de mieux pensé que toutes ces differences d'obstacles, n'y rien de plus vray que

l'application qu'Antonin en fait.

Si tu as formé ces desirs sans exception, cet obstacle est assurément contraire à la nature raisonnable. Mais cet obstacle vient alors de toy, & non pas de la chose, expar consequent la verité qu'il demontre demeure dans son entier.

E

rt'es proposé tous les accidens qui pouvoient arriver, & qui arrivent d'ordinaire, il n'y a point encore là d'obstacle pour toy: car nul autre que toy-même ne peut empêcher ni rezarder les mouvemens de ton esprit; ni le ser, ni le seu, ni les tyrans, ni la calomnie; rien ensin n'en peut approcher, quand il est bien recucilli & ramassé en luy-même, & qu'il est, pour ainsi dire, parsaitement rond.

XLIV. Pourquoy me ferois-je du mal à moy-même? je n'en ay jamais faitaux autres

que malgré moy.

XLV.

Et qu'il est pour ainsi dire parsaitement rond.] Antonin fait allusion icy à certains vers d'Empedocle qui soûtenoit que la rondeur est la plus parsaite & la plus durable de toutes les figures, & ce sentiment est expliqué au long dans les Timée de Platon: on peut voir l'art. 111. du Liv. x11. C'est sur cela qu'Horace a dit dans la sat. v11. du Liv. 11. en parlant de l'homme libre.

- Et in se ipso totus teres atque retundus,

Externine quid valeat per leve morari. Qu'il est sout rensermé en luy même es si rond qu'il ne donne aucune prise à rien d'étranger.

XLIV. Pourquoy me ferois-je du mal à moy-même?] Voilà un beau mot & bien plein de fens. Antonin se parloit ainsi à luy-même dans quelque rencontre où il se voyoit en état de succomber aux attaques de quelque passion. Pourquoy me ferais-je du
mal à moy-même? Nous devons tenir le même langage toutes les sois que nous nous trouvons dans le même danger. Quoy pendant que je veille avec tant de

XLV. Les uns se plaisent à une chose, les autres à une autre; pour moy je ne me plais qu'à avoir un esprit sain & exempt de toute sorte d'aversion, soit pour les hommes, soit pour les accidens qui leur peuvent arriver; en un mot un esprit qui voye tout avec des yeux tranquilles; qui reçoive tout avec plaisir; & qui se serve de tout selon son prix & son merite.

XLVI. Donne-toy desormais le temps present. Ceux qui se tourmentent à remplir de leur gloire toute la posterité ne songent pas que ceux qui leur succederont seront semblables à ceux avec lesquels ils vivent, & qu'ils ne peuvent soussiris; ils ne songent pas que tous

aux autres, j'aurois la cruauté de me donner moy-mê; me la mort?

MLVI. Donne-ton desormais le temps present.] Comme s'il disoit, au lieu d'être toùjours flotant dans l'attente d'un avenir incertain, dubia spe pendulus hora, commence desormais à te procurer le seul bien qui soit en ta puissance qui est de jour du present. Les hommes sent si aveugles qu'ils quittent toujours ce-qui est pout

ce qui n'est pas.

Ne songent pas que ceux qui leur succederont serent semblables à ceux avec lesquels ils vivent, et qu'ils ne peuvent sousser. Ce raisonnement est subtil, mais il ne laisse pas d'être solde. En esset, si on étoit capable d'examiner un moment la chose sans interêt & sans passion, on trouveroit un ridicule extreme à rechercher avec tant d'empressement l'essime de gens qu'on ne verra point, & qu'on ne pourroit souvent ni esti-

R 3

mer

tous ces gens-là mourront comme eux. Que cela te fait-il donc qu'ils changent tes louaq-ges, ou qu'ils ayent de toy telle, ou telle opnion.

XLVII. Prens-moy, jette-moy où tu voudras; par tout j'auray mon ame paisible & tranqu'lle; c'est à dire qu'elle sera contente pourvû qu'elle se possede, & qu'elle puisseagir selon sa nature & son devoir.

MLVIII Une telle chose merite-t-elle que mon ame se trouble, & qu'elle devienne pire qu'elle n'est, en se rabaissant, en desirant, en se laissant abattre & épouvanter? Eh que trouveras-tu qui le merite?

XLIX. Il ne peut rien arriver à l'homme qui ne soit de l'homme; ni au bœuf rien qui n'ap-

mer, ni souffrir, si on les voyoit. Il y a dans ce sentiment une contradiction qu'on ne peut ni expliquer, ni comprendre.

XLVIII. Une telle chose merite-t-elle que mon ame sezrouble.] Quand on est capable d'examiner ainsi chaque chose en détail pour voir si elle merite que nous cedions, & que nous nous troublions, il est certain. qu'on n'en trouve pas une qui soit digne de cet honneur; & quand nôtre ame est assez lâche pour rendre les armes & pour succomber, nous pouvons luy dire avec une juste indignation,

Cui tantum de te licuit?

Malheureuse, qu'est-ce qui a eu tant de pouvoir sur toy? XLIX. Il ne peut rien arriver à l'homme qui ne soit de l'homme.] De tout ce qui peut arriver à l'homme il Marc Antonin. Liv. VIII. 115
n'appartienne au bœuf; ni à la vigne, ni à
la pierre, rien qui ne leur soit convenable.
Donc, si ce qui arrive à chaque chose, est ce qui
luy est propre & naturel, de quoy te fâches-tu?
la nature universelle ne sçauroit t'apporter
rien d'insupportable.

L. Si tu es troublé par quelque objet exterieur, ce n'est pourtant pas cet objet qui te trouble, c'est l'idée que tu en as, & il dépend de toy de l'essacer. Si c'est quelque chose qui dépende de la disposition de ton esprit, pourquoy ne le corriges-tu, & ne le redresses-tu pas, qu'est ce qui t'en empêche? Il en est de même si tu es assigé de ne pas faire une telle action qui te paroît bonne; pourquoy ne l'afais-tu pas au lieu de t'assiger? Un obstacle plus puissant m'en empêche. Ne t'assige donc pas, puisque la cause de cette privation n'est point en toy. Mais je ne sçaurois vivre sans cela.

accident humain dit une chose qui n'est pas étrangere à la nature de l'homme & qui luy est proportionnée. Si elle luy est proportionnée, elle n'est donc pas insupportable, & il est honteux d'y succomber. Cette verité seroit incontessable si la nature humaine étoit dans la persection où les Stouciens la concevoient; mais le peché l'a si fort affoiblie qu'on peut dire que le moindre accident est au-dessus d'elle si Dieu ne luy donne la force d'y resister.

L. Ne l'afflige donc pas, puis que la cause de cette privation n'est point en toy.] Quand nous nous sommes portez à saire le bien, si une cause étrangere nous a

K 4

cmpê-

cela. Sors donc de la vie tranquillement, & comme tu ne sortirois si tuavois réissi. Mais n'oublie pas de pardonner à ceux qui t'ont fait obstac e.

LI. Souviens-toy que la partiesuperieure de l'ame est invincible quand elle est bien ramassée en elle-même, & qu'elle se contente de

empêchez de l'achever, nôtre peine n'est pourtant pas perduë, & nôtre bonne volonté est prise pour l'esset. C'est pourquoy saint Chrysostome remarque tort bien que saint Paul dit \* que chacun sera recompensé selon son travail. Il n'a garde de dire selon ses succés; car les succés ne dependent pas de nous. Il dit selon son travail, parce que comme dit Isaie, † quoy que nous travaillions en vain, & que nous employons inutilement toutes nos forces, nôtre œuvre est pourtant entre les mains du Seigneur, nôtre travail est devant nôtre Dieu.

Sors donc de la vie tranquillement, & comme tu en fortirois si tu avois reussi ] Il n'y a que cela à repondre à cette ridicule proposition, je ne seaurois vivre si je ne sais cela. Meurs donc, mais meurs avec la même tranquillité que tu serois si tout t'avoit succedé selon tes descins. Ce qu'il ajoûte est digne d'un Chrêtien. C'est le veritable sens de ce passage, qui avoit été malheureusement corrompu. Comme il seroit aisé de le prouver, s'il s'agissoient icy de critique.

Ll. Souviens-toy que la parti superieure de l'ame est invincible.] Cet article est parfaitement beau. Nôtre ame est invincible, alors même qu'elle s'opiniâtre contre toute sorte de justice & de raison. Que sera-ce donc quand elle joindra à ses propres sorces, celles de la justice dont le propre est de triompher de tout, & qu'un Poète Grec Marc Antonin. Liv. VIII. 117
de ne pas faire ce qu'elle ne veut pas, lors même qu'elle s'opiniâtre & qu'elle resiste contre toute sorte de raison. Que sera-ce donc quand elle se portera à quelque chose aprés une meure deliberation & par un choix raisonnable & juste? voilà pourquoy un esprit libre & patient est une forteresse imprenable; l'homme n'a point d'asyle plus seur où il puisse sereirer pour ne plus craindre de surprise. Celuy qui ne le connoît pas, est ignorant; & celuy qui le connoît & nes'y retire pas, est malheureux.

LII. N'ajoûte rien à ce que tes premiers sentimens te rapportent. On te dit qu'un tel a mal parlé de toy. Voilà le rapport qu'on te fait. Mais te dit-on que cela te blesse? non sans doute. Vois-je un enfant malade? Je le voy bien, mais qu'il soit en danger, c'est ce que je ne vois pas. Demeure donc toûjours de

LII. N'ajoûte rien à ce que tes premiers sentimens te rapportent.] Ce precepte est tres-sage. C'est Dieu qui nous envoye tout ce qui nous arrive, mais c'est nous qui l'expliquons, & qui le prenons toûjours en mal au lieu de le prendre en bien. C'est en nous mêmes que nous prenons tout ce que nous y trouvons de rude & de sacheux; & c'est ce que les Stoiciens condamnoient. Ils vouloient qu'on se contentat d'envisager l'objet tel qu'il est, & tel qu'il se presente d'abord, sans y tien ajouter, & sans en croire le rapport de nôtre imagination qui nous le déguise. On peut voir sur cela le chap, I. du xix, liy, d'Aujugelle.

R٠٢

de même dans tes premieres pentées; n'y ajoûte rien, de toy & rien ne t'arrivera que ce
que tu vois, ou plûtôt ajoûtes y, mais en
homme qui connoît tout ce qui peut arriver
dans le monde.

LIII. Le concombre est amer; n'en mange pas. Il y a des ronces dans le chemin; évite-les. Cela suffit. Garde-toy bien de dire, pourquoy cela est-il dans le monde? car tu serois la risée d'un physicien, comme tu le terois d'un cordonnier & d'un menuisser, si tu trouvois mauvais qu'ils eussent dans leur boutique

On plutôt ajoutes-y, mais en homme.] Cette reprise est merveilleuse. Mon fils est malade, au lieu d'ajoûter à ce premier obiet, il mourra, je suis perdu, je ne puis plus vivre; ajoûtes-y en homme qui connoît les caufes de tout, il est mortel, Dieu n'a fait que me le preter, c'est luy qui le redemande; il en est le maitre, il pous le prendre quand il voudra; (a volonté soit saite et non

LIII. Le concombre est amer: n'en mange pas. Il y a des ronces dans le chemin: évite les.] Antonin veuts'empêcher de tomber dans le ridicule de la plûpart des gens qui condamnent tout ce dont ils ne connoissent pas l'utilité, & qui demandent, Pourquoy cela est-il dans le monde? Mais au lieu de s'amuser à rechercher l'usage de cheque choie, ce qui seroit trop-long, il se contente de faire voir en general que tout ce qui nous paroît le plus inutile est, comme tout le reste, la matière dont la nature se ser pour produire tous les Ouvraiges qui partent d'elle. Cet article est parfaitement beau est resediene d'un giand Philosophe.

tique les rognures & les sieures de leur travail. Cependant tous ces ouvriers ont des endroits où ils peuvent jetter tout leur rebut, au lieu que la Nature n'en a point, puis qu'il n'y a rien hors d'elle. Mais c'est ce qui fait tout ce qu'il y a dé plus merveilleux & de plus surprenant dans son art: car la nature n'ayant d'autres bornes qu'elle-même, change & convertit en sa propre substance tout ce qui te paroît corrompu, vieilly & inutile au-dedans d'elle, & s'en sert pour produire d'autres ouvrages nouveaux: de sorte qu'elle n'a besoin ni de matiere étrangere, ni de lieu pour y jetter ses ordures. Elle trouve en elle-même le lieu, la matiere & l'art.

LIV. Il ne faut jamais être lâche dans ses actions; turbulent ou inquiet dans le commer-

ce

Car la nature n'ayant d'antres bornes qu'elle-même. T C'est ce que Seneque a fort bien dit, Omnia qua usquam erant clusit er seipsam sui sinem fecit. La nature a rensermé tout ce qui étoit par tout er s'est donnée elle-même pour bornes.

Elle trouve en elle-même le lieu, la matiere & l'art. I Cette idée me paroît heureuse & noble, la nature n'agit que sur elle, par elle & en elle. Et si quelque chose pout faire comprendre comment Dieu a creé le mondo

de rien, c'est ce qu'Antonin explique icy.

LIV. Il ne faut jamais être lache dans ses actions.]
C'est le sens de cet article qui contient des preceptes excellens. Combien de gens ne reconnoît-on pas à ces caracteres qu'Antonin blâme?

R .6

LV. si

ce du monde, incertain & vague dans ses opinions; opiniatre & precipité dans ses jugemens, ni enfin trop occupé de ses emplois ou de ses affaires.

LV. On me tuë; on me déchire, on me charge de maledictions. Que cela me fait-il? cela empêche-t-il que mon ame ne foit toûjours pure, prudente, sage, & juste? Si quelqu'un assis prés d'une fontaine d'une cau douce & claire s'amusoit à luy dire des injures, la fontaine en donneroit-elle moins son eau pure & claire? Et s'il y jettoit de la boue & du sumier, n'auroit-elle pas bientôt lavé & dissipé ces ordures, sans en être gâtée? Que seras-tu donc pour voir au-dedans de toy une sontaime toûjours vive, & non pas une citerne? travaille incessamment à te procurer la liberté,

LV. Si quelqu'un assis près d'une sontaine.] Je ne trouve rien de plus beau que cette comparaison. Comme une sontaine donne toûjours son eau pure & nette, & dissipe les ordures qu'on jette dans son lit, il faut de même que l'homme sasse toûjours de bonnes actions quelques obstacles qu'on luy oppose, & qu'il surmonte le mal par le bien.

Que feras-tu donc pour avoir au-dedans de soy une fontaine toujours vive? Cela ressemble bien à ce que Je su s Christ dit dans saint Jean, que l'eau qu'il nous donne a boire produit en nous une sontaine saillante en vie éternelle. Sed aqua, quam ego dabo ei, sies in eo sons aqua salientis in vitam aternam. Car les vertus dont Antonin parle, sont l'eau que Dieu donne, & que

la simplicité, la douceur & la modestie.

LVI. Celuy qui ne içait pas qu'il y a un monde, ne sçait où il est. Et celuy qui ne sçait pas pourquoy il est creé, ne sçait ny quel est le monde, ny ce qu'il est luy-même. Celuy à qui l'une ou l'autre de ces deux connoissances manque, ne sçauroit rendre raison de luymême, ny dire pourquoi il est né. Que te semble donc de celuy qui craint le blame & qui desire les louanges de ces sortes de gens, qui la plûpart ne sçavent ny où ils sont, ni ce qu'ils sont.

LVII.

LVI. Celuy qui ne sçait pas qu'il y a un monde, ne sçait pas où it est.] Y a-t-il quelqu'un qui ignore qu'il v ait un monde? les plus ignorans ne sçavent-ils pas qu'il y a des élemens, une terre, des cieux? Mais ce n'est pas ce qu'Antonin a voulu dire. Sçavoir qu'il y a un monde, c'est, dans le sens de cet Empereur scavoir, comment il a été fait, & qui le gouverne; connoître ses differentes parties, & ce qui les unit; quelle portion de ce tout on est soy-même, & à quel usage on y est destiné? Ces deux connoissances, celle du monde & celle de soy même, font fi liées & si dépendantes l'une de l'autre, qu'on ne peut être privé de l'une sans être privé de toutes les deux. Cela est tres-beau & tres-folide.

Que te semble dons de celuy qui craint le blame?] On ne s'attendoit pas qu'Antonin en viendroit là. Il n'y a rien de plus fin ni de plus fort, que la maniere dont il laisse tirer les consequences des principes qu'il

a posez.

Qui ne sçavent la plûpart ni où ils sont, ni ce qu'ils sont. On ne scauroit peindre plus vivement ni en moins

LVII. Tu veux être loué d'un homme qui se maudit lui-même trois fois dans une heure. Tu veux plaire à un homme qui se déplait à luy-même. Car celuy-là peut-il se plaire, qui se repent presque de tout ce qu'il sait?

LVIII. Désormais il ne faut pas seulement respire l'air qui t'environne, il faut aussi respirer cet Esprit divin qui gouverne tout & qui remplit tout. Car cette vertu intelligente n'est pas moins dissus & répandue, & ne se presente pas moins à celuy qui sçait l'attirer, que l'air à celuy qui a la respiration libre.

LIX. En general le vice ne nuit point au

monde,

moins de mots, la misere de l'homme; il ne sçait où

il est, ni ce qu'il est.

LVIII. Desormais il ne faut pas seulement respirer l'air qui t'environne, il faut aussi respirer cet esprit divin.] Il y a pour nôtre ame un air natal, bien plus pur, & qui guerit bien plus seurément toutes ses maladies, que l'air natal que les Medecins nous ordonnent, ne guerit les maladies du corps. Heureux si nous sçavions recourir au premier, comme nous sommes soigneux de chercher l'autre!

LIX. En general le vice ne nuit point au monde.] Il est impossible que le vice nuise en general au monde, puis qu'il ne subsiste pas par luy-même, & qu'il n'est qu'un accident qui arrive à nôtre ame, qui par consequent est la seule qui en patst, pendant qu'elle n'a pas la force ou le courage de le chasser & de s'en defaire. C'est une verité qu'Epictete a demontrée par cette belle comparaison, Comme on ne met pas un but pour la manquer.

Marc Antonin, Liv. VIII.

122 monde, & en particulier il ne nuit qu'à celuylà seul qui est le maître de s'en défaire quand : il voudra.

LX. La volonté d'un autre ne fait rien à la mienne, & ne luy est pas moins indifferente que son corps & son esprit. Car quoy que nous soyons nés les uns pour les autres, nean-

manquer, aussi le mal ne subsisse-t-il pas dans le mon-Comme s'il disoit; si le mal subsistoit par luymême, il seroit donc le but de ceux qui le commettroient, mais on voit au contraire que le but de tous les hommes est de l'éviter : car il n'y en a point qui ait dessein de faire le mal; quand ils le font c'est que ce mal étoit caché fous un bien faux & imaginaire, qui étoit le but qu'ils se proposoient. Cela étant, comme on ne peut en disconvenir, si le mal subsistolt, il subsisseroit donc afin qu'on l'evitat, c'est à-dire il seroit pour ne point être; ce qui est aussi absurde que de soutenir qu'un but est pour ne pas servir de but, & : qu'on le met pour le manquer, ou pour ne l'avoir pas en vûe.

LX. La volonté d'un autre ne fait rien à la mienne. 1 Ce libre arbitre, c'est à dire la liberté de nous porter au bien ou au mal, est égal dans tous les hommes. Mais le choix de l'un ne détermine pas le choix de l'autre: car cette détermination ruineroit cette liberté. Ainsi il ne dépend pas de mon prochain de me rendre bon ni méchant; heureux ni malheureux. Son exem ple peut ou me corriger, ou me seduire; mais il faut toujours que je donne mon consentement; & c'est un grand bonheur pour les hommes que personne ne puisse être rendu miserable, que par le vice qui est en luy: Bone loco res humana (unt, quod nemo nife vitto sus miler oft. Seneque. LXI

moins l'ame de chacun conserve toûjours l'empire d'elle-même libre & independant; autrement le vice de mon prochain pourroit me nuire; ce que Dieu n'a pas voulu, afin qu'il ne dépendit pas d'un autre de me rendre malheureux.

LXI. Le soleil semble épandu par tout, & il l'est en effet; mais il remplit tout de sa lumiere sans la quitter & sans la perdre: car cet épan-

LXI. Le foleil semble épandu par tout il l'est en effet: mais il remplit tout de sa lumiere sans la quitter [ fans la perdre. ] Par une comparaison très fine & très-solide Antonin explique très-sensiblement de quelle maniere nôtre esprit doit faire ses fonctions & communiquer ses lumieres. Il doit ressembler, dit-il, au soleil, qui pour éclairer les objets ne leur partage pas sa lumière, & ne s'en prive pas luy-même, mais au contraire en la retenant toute entiere au dedans de luy, la communique par le mouvement de l'air qui l'environne & quand ses rayons, c'est à dire les lignes d'air, rencontrent un corps opaque & solide, au lieu de tomber & de se perdre, ils changent seulement de détermination, & faisant un angle de reflexion egal à l'angle d'incidence, portent la lumiere en un autre endroit. Nôtre esprit doit faire la même chose, sa lumiere en s'attachant à un sujet ne doit ni quitter sa source, ni tomber & se perdre quand elle trouve de la resistence dans le sujet qu'elle veut éclairer; il faut qu'elle se soutienne, & qu'en se détournant elle aille illuminer tout ce qui est en état de la recevoir. Si on s'oppose à elle, nôtre esprit n'en souffre non plus que le soleil quand ses rayons sont repoussez par un corps opaque. Ce qui s'y oppose en souffre seus en demeurant dans

125

LXII.

épanchemens de lumiere n'est qu'une extension, c'est pourquoy on appelle ses rayons d'un mot qui signisse étendre, & tu connoîtras ce que c'est qu'un rayon tu prens garde à ce filet de lumiere qui entre par un petit trou dans un lieu obscur. Car il va tout droit, & il est coupé & rompu lors qu'il rencontre un corps opaque & solide qui s'oppose à son cours, &

nous là suivions, nous ne serions pas st opiniâtres dans nos disputes, & nous ne nous offenserions jamais qu'on resistat à nos raisons, qui éclaireront celuy là, si elles n'eclairent pas celuy-ci. La seule chose qu'il y a à dire dans la comparasson dont il se sert, c'est que le Soleil ne donne sa lumière que par le mouvement qu'il imprime à l'air qui l'environne, & sans lequel nous n'en serions point éclairez, au lieu que nôtre esprit porte luy-même par tout sa lumière sans aucun milieu. Et Dieu

agit de cette maniere.

N'est qu'une extension. ] Comme Antonin s'explique, il semble qu'il ait crû que les rayons de la lumière sont des lignes & des filets du corps lumineux, & une extension de la propre matiere du Soleil. La plupart des Philosophes de sa secte étoient assez méchans Physiciens pour confondre ainsi la lumiere primitive : c'est à dire les parties du corps lumineux, avec la lumiere derivée, c'est à dire avec la lumiere que cause le mouvement de l'air que ce corps lumineux pousse à la ronde. Neanmoins on peut expliquer favorablement la pensée de cet Empereur en disant qu'ici par extension il n'a parlé que du mouvement de la matiere qui environne le Soleil, & qui étant étendue continuellement, & ayant beaucoup de pente & d'inclination à le mouvoir. porte & transmet au long & au large l'action qu'il luy a communiquée.

& qui l'empêche d'éclairer l'air qui est derriere. Ce rayon demeure donc là, il se soûtient ssans tomber ni se perdre. Telle doit être la lumiere de nôtre esprit; il faut qu'elle se détache de sa source sans la quitter; qu'elle s'épande sans se perdre; qu'elle ne s'opiniatre & ne heurte point avec trop de violence contre les objets qui luy resistent; & qu'elle ne s'écoule ni ne tombe point, mais qu'en se soûtenant elle éclaire tous les objets qui la reçoivent. Tout ce qui ne donne pas un passage libre à ses rayons demeure dans l'obscurité.

LXII. Celuy qui craint la mort, craint ou d'être privé de sentiment, ou d'avoir un autre sentiment. Si c'est le premier, tu ne sentiras donc point de mal. Et si c'est le dernier, tu seras un autreanimal & tu ne cesseras pas de vivre.

LXIII. Les hommes sont nés les uns pour · les autres. Il faut donc ou les enseigner ou ī.XIV. les fouffrir.

LXII. Celuy qui craint la mort, craint ou d'êtreprivé de sentiment. ] Ce raisonnement étoit fort bon pour des Philosophes aveugles qui croyoient ou que l'ame mouroit avec le corps, ou qu'après leur separation elle alloit se reunir à la Divinité. Mais il ne vaut rien pour nous, qui connoissant la corruption de nôtre nature, & les peines refervées aux pecheurs, ne pouvons nous rasseurer contre l'attente terrible de la Justice de Dieu que par nôfre penitence, & en esperant en sa milericorde.

Marc Antonin. LIV. VIII. 12

LXIV. Autre est le mouvement d'un fléche, & autre est le mouvement de nôtre esprit. Une sléche ne va bien que lors qu'elle va droit; mais nôtre esprit ne va pas moins bien quand il se detourne ou qu'il s'arresse sur un sujet pour le bien considerer, que quand il va droit à son but.

LXV.

Si on les enseigne on les rend meilleurs, & si on les souffre

on se rend meilleur soy-même.

LXIV. Autre est le monvement d'une fleche & autre le mouvement de nôtre esprit. ] Antonin veut prevenir ici les impatiences, où l'on ne tombe que trop fouvent dans les operations de l'esprit; on veut aller d'abord droit au but, & par cette precipitation au lieu de s'en approcher on s'en éloigne. C'est à une sléche à aller sans detour où l'on a visé, elle manque toûjours son coup pour peu qu'elle s'écaste. Mais notre esprit ne peut pas, & ne doit pas toujours aller si directement. Il faut qu'il considere & qu'il tâte les objets voifins de celuy qu'il veut connoître, & qu'iltourne autour d'eux, pour en examiner toutes les parties: Ce mouvement circulaire n'est pas moins droit que celuy de la fléche, & ces detours l'approchent de son but au lieu de l'en éloigner. L'exemple de Platon rendra cela sensiole. Dans la plupart de ses Dialogues il semble d'abord qu'il s'éloigne de son dessein par les frequentes digressions qu'il fait, mais enfin on est tout é onné de voir que ce qui semb'oit l'en éloigner l'y a conduit d'une maniere merveilleuse, & que les verités qu'il a expliquées par-cy par-là, étant ramafsées, font & achevent ses demonstrations, qui ne seroient ni si sûres ni si droites, s'il y étoit allé tout droit.

LXV. Entre dans l'esprit de tout le monde, & permets à tout le monde d'entrer dans le tien.

LXV. Entre dans l'esprit de tout le monde. ] Ce precepte est très-utile à tous les hommes, mais particulierement aux Princes: le pouvoir absolu qu'ils ont, & dont il est aisé de faire un méchant usage, les doit obliger à entrer dans l'esprit de tout le monde, c'est à dire à chasser la credulité & la precipitation dans leurs jugemens; ils ne doivent pas s'arrêter à ce qu'on dit, ou qu'on fait, il fant qu'ils aprofondissent par quel esprit on agit & on parle, & les motifs que l'on a. Voilà pour la premiere partie du precepte. L'autre leur ordonne de bannir de leurs actions & de leurs pensées la feinte, la dissimulation, & la tromperie, que la politique humaine érige en vertus, & dont la Morale & la Religion, qui ne déguisent & qui n'empoisonnent jamais rien, sont des vices très-odieux & très-condamnables.

#### LIVRE NEUVIE'ME.

I. T Out homme qui fait une injustice est impie. En effet, la nature universelle ayant

Is Tout homme qui fait une injustice est impie. ]
Voilà déja une grande verité dont Dieu a daigné
éclairer les Payens, en leur faisant connoître qu'il n'y
a point d'injustice qui ne soit une impieté. Qu'on
parle mal de son prochain; qu'on neglige de secourir
un pauvre; qu'on fasse un mauvais usage de son temps &
de ses talens; ce sont autant impietés, parce que ce
sont autant d'injustices. Marc Antonin étoit bien plus
religieux que la piùpart des Chrêtiens d'aujourd'huy

ayant creé les hommes les uns pour les autres, afin qu'ils se donnent des secours mutuels, celuy qui viole cette loy commet une impieté envers la divinité la plus ancienne. Car la nature universelle est la mere de tous les êtres; & par consequent tous les êtres ont une liaison naturelle entr'eux. On l'appelle aussi verité, parce qu'elle est le premiere cause de tou-tes les verités. Voila pourquoy celuy qui ment de son bon gré est impie, parce qu'il fait une injustice en trompant; & celuy qui ment malgré luy est aussi un impie, parce qu'il rompt l'harmonie de la nature universelle, & qu'il se soustrait à la loy du mondeen comba-tant contre la nature de l'univers. Car il combat contre elle, puis qu'il va tête baissée & par son propre choix contre ses ordres, c'est à dire contre ses verités fondamentales, & que par le mépris qu'il a eu pour les secours que cette mere

On l'appelle aussi la verité, parce qu'elle est la premiere cause de toutes les verités. ] Car Dieu est également appellé la verité & le pere de la verité.

Et celui qui ment malgré luy et sans le seavoir est aussi un impie. ] Pendant que nous avons tant de complaisance pour le mentonge volontaire, & que nous luy donnons tant de passeports, un Philosophe Payen est persuadé que le mensonge involontaire est une impieté, & il le prouve par des raisons incontestables.

Car il combat contre elle, puis qu'il va tête baissée; or par son propre choix, contre ses ordres. C'est à dire, contre ses verités fondamentales, or que par le mépris

mere commune luy avoit donnez, il s'est mis en état de ne pouvoir discerner la verité d'avec le mensonge. Celuy qui fuit la volupté comme un bien & qui suit la douleur comme un mal, est encore un impie; car il est impossible qu'il n'accuse la nature d'avoir sait un partage injuste aux bons & aux méchans, puis qu'on voit ordinairement que les méchans sont dans les plaisirs, & qu'ils possedent tous les biens qui les procurent, lors que les bons sont accablez de

qu'il a en &c. ] Il n'y a pas là un mot qui ne soit d'un poids accablant. Antonin dit que Dieu ayant donné à l'homme le libre arbitre avec toutes les lumieres necessaires pour connoître les verités sondamentales qu'il a établies, & qui sont comme autant de slambeaux qui éclairent l'univers, son ignorance ne peut jamais être traitée d'involontaire; elle vient purement de son choix; il a méprité les secours que Dieu luy avoit donnez & ce n'est que par ce mépris qu'il est justement tombé dans l'aveuglement qui l'empêche de discerner la verité d'avec le mensonge. Que de verités éclaircies par ce seul principe! & que de lumiere dans un Philosophe Payen!

Car il est impossible qu'il n'accuse la nature d'avoir sais un partage injuste. C'est le piege suneste où ce-luy qui a composé le Pseaume exxis, avoue qu'il avoit pensé tomber. & dont il ne s'étoit garanti qu'en se jettant dans le Temple du Seigneur, où il voit consideré la fin du juste & de l'impie: Mei autem pene moti sunt pedes, pene essus suns gressus mei, quia zelavi suter iniquos pacem peccatorum videns, coc. Do-

de peines & de douleurs. D'ailleurs celuy qui craine la douleur, craindra à quelque heure une des choses qui arrivent necessairement dans la nature, ce qui déja est impie; & celuy qui court aprés la volupté ne s'empêchera jamais de commettre des injustices; cela est encore impie sans contredit: car toutes choses étant égales à la nature universelle, qui ne les auroit pas creées sans cela, il faut que ceux qui veulent suivre les loix de cette mere commune, entrent dans le même esprit, & qu'ils les tiennent aussi pour indifferentes. Tout homme donc qui ne regarde pas avec des yeux indifferens la douleur & la volupté; la mort & la vie; la gloire & l'ignominie; dont la nature se sert également & sans distinction, est manisestement impie. Quand je dis que la nature s'ensert également, je veux dire qu'elles arrivent toutes comme une suite des choses qui se font & qui se succedent les unes aux autres, selon le premier dessein de la providen-ce par laquelle la Nature entreprit dans un certain temps la disposition & l'arrangement de cet univers, aprés avoir conçû en elle-même les raisons de tout ce qui devoit être, &di-

Après aveir conçû en elle-même les raisons de tout ce qui devoit être. ] Car rien n'arrive que selon les loix de la providence, Dieu ayant de toute éternité conçû en luy-même les idées de tout ce qui devoit être, & qui étoit possible, comme cela a été expliqué aileurs.

stribué par tout les semences secondes, & de l'existence, & des changemens & de la vicissitude continuelle de toutes choses.

II. C'est être parfaitement honnête homme, & avoir sait un voyage tres-heureux que de sortir de la vie sans avoir connu ni le mensonge, ni l'hypocrisse, ni le luxe, ni l'orgueil. Aprés ce premier degré de bonheur, le plus grand ensuite, c'est d'en sortir las, & degouté de ces vices, & sans souhaiter d'y croupir. L'experience ne te persuade-t-elle pas encore de fuir la peste? La corruption de l'esprit est une

leurs. Mais cette providence generale & premiere, s'il est permis de parler ainsi, n'empêche pas que Dieu n'agisse continuellement, puis que c'est luy même qui execute tout ce qu'il a resolu. Car Dieu ne s'est pas contenté d'imaginer & de le disposer une sois les choses dans le commencement des temps, pour cesser ensuite comme un Legissateur se repose après avoir donné ses Loix. La bonté de Dieun'a ni commencement, ni fin, puis qu'elle est en luy & de son essent, le est toûjours present à tout sans être rensermé dans rien, & sa providence s'étend actuellement sur toutes choses.

II. Après ce premier degré de bonheur, le plus grand ensuite J Les hommes ne peuvent guere-aspirer au premier bonheur; car il est bien difficile, sur-tout pendant une longue vie, qu'ils soient exempts de tous ces vices, mais rien n'empêche qu'ils n'obtiennent le second, qui est de les avoir en horreur, de s'en repentir & de souhaiter une peste bien plus dangereuse & plus mortelle que la corruption & l'intemperie de l'air que nous respiront. Celle-cy est la mort des animaux entant qu'animaux, & l'autre est la mort des hommes entant qu'hommes.

III. Ne méprise point la mort, contentetoy de la recevoir de bon cœur comme une de choses que la nature a ordonnées. Car il n'est pas moins naturel de mourir & d'être dissous, que d'être jeune ou vieux; de croitre; d'entrer dans sa fleur de son âgé; d'avoir des dents, de la barbe & des cheveux; & que de fournir à toutes les autres operations de la nature, selon les différentes saisons de la vie. Il est donc du devoir d'un homme sage & prudent de ne faire point le temeraire, d'être moderé

Celle cy est la mort des animaux.] L'une ne tuë que le

corps, & l'autre tue le corps & l'ame.

III. Ne méprise point la mort, contente toy de la red cevoir de bon ceur. La mort étant une des fonctions de la nature, il faut être sur celle là comme sur toutes les autres, c'est-à-dire, l'attendre tranquillement sans la desirer, ny la craindre. Mais cela peut il s'accorder avec le mépris que la religion nous enseigne d'avoir pour la mort? parsaitement; nous ne méprisons pas la mort entant qu'elle est suvent un vain fantome qui veut nous épouvanter, comme si son pouvoir n'avoit pas des bornes fort étroites; qu'elle pût nuire aux gens de bien, & que nous ne sussions pas assurez de triompher d'elle. C'est ainsi que les Martyrs l'ont méprisée avec un conrage plein d'humilité.

deré, & de ne témoigner aucun mépris quand il s'agit de la mort, mais de l'attendre comme une des fonctions de la nature. En un mot attens le moment où ton ame sortira de sa prison, comme tu attens celuy où l'enfant dont za femme est grosse, sortira du ventre de sa mere. Et si tu as besoin d'un secours plus vulgaire, mais que peut pourtant donner du courage, & faire une forte impression, rien ne te rendra plus tranquille sur la mort que de bien considerer les objets que t'environnent. Par exemple, quels hommes tu vas quitter; dans quelle étrange societé ton ame ne sera plus engagée ni confonduë. Ce n'est pas qu'il faille choquer ni offenser les autres, au contraire il faut les supporter & en avoir soin; mais il est bon de se souvenir qu'on ne quitte pas des hommes qui ayent les mêmes sentimens que nous. Car ce seroit la seule chose qui pourroit nous faire balancer & nous retenir dans ce monde, si nous pouvions vivre avec des gens qui pensassent comme nous, & qui eussent les mêmes gouts & les mêmes opinions. Mais au lieu de cela tu vois tout ce qu'on a à souffrir

Tu mois tout co quien a à Couffrie de la commaniste

Ce n'est pas qu'il saille choquer ny offenser les autres.] Comme ce qu'il vient de dire paroît dur, & semble inspirer la haine ou le mépris des autres hommes, il a soin de l'adoucir en expliquent sa pensée

frir de la contrarieté qu'on trouve dans le commerce des hommes; elle est si grande qu'on est souvent obligé de dire: O mort, viens promptement à mon secours, de peur que je ne m'oublie, & que je ne sois enfin different de moy-même.

IV. Celuy qui peche, peche contre luy, & celuy qui fait une injustice se fait du mal & luy-même en se rendant méchant.

V. Souvent on n'est pas moins injuste en ne faisant rien, qu'en faisant quelque chose.

VI.

ne parle pas icy de la contrarieté sur les choses indifferentes qui causent tous les jours tant de disputes parmi les hommes : il parle de la contrarieté sur les choses essentielles, comme sur le juste & l'injuste; le bien & le mal; & sur la Religion même. Il n'y a rien qui doive plus degouter de la vie que ces contradi-, ctions.

O mort, viens promptement à mon seceurs, de peur que je ne m'oublie.] C'est-à-dire, de peur que les opinions depravées des autres ne me séduisent, & que je ne me laisse enfin emporter au torrent. Car comme dit l'Auteur du livre de la Sagesse, le charme de la de-pravation est grand; il éteint facilement le bien er la concupiscence effrenée change l'ame sans malice, co corrompt le meilleur naturel. Ce n'est que par une grace particuliere du Ciel qu'on resiste à tant de pernicieux exemples.

V. Souvent on n'est pas moins injuste en ne faisant rien. ] Car l'homme n'est pas seulement né pour ne pas saire le mal, il est né pour saire le bien, & c'est ce que Jesus - Christ a voulu nous apprendre par la parabole de l'homme qui ayant reçû un talent de son

VI. C'est assez pour le present d'avoir une opinion saine des choses; d'agir pour le bien de la societé, & d'être disposé à recevoir agreablement tout ce qui viendra de la cause generale & universelle.

VII. Defais-toy de tes imaginations, retiens tes mouvemens, éteins tes desirs, & con-

fervé ton ame libre & independante.

VIII. Une même ame a été distribuée à tous les animaux sans raison, & un même esprit intelligent a été donné aux animaux raisonnables, comme toutes les choses terre**ftres** 

Mastre l'avoit ensour, & s'étoit contenté de ne pas le perdre. (a)

VI. C'est assez pour le present d'avoir une opinion saine des choses. Antonin se parle ainsi à luy-même pour chasser quelque imagination facheuse qui venoit

troubler sa tranquillité.

VII Retiens des mouvemens. Retenir ses mouvemens c'est les remettre dans les bornes qu'ils doivent avoir, les raporter au bien de la societé; les faire avec exception, & les proportionner au merite des chofes.

Eteins tes desirs. ] Car les hommes ne sçavent point

du tout ce qu'ils doivent desirer.

WIII. Et un même esprit intelligent a été donné aux animaux raisonnables.] Quoy que cela ne soit pas vray dans le sens des Storciens qui croyoient que cet esprit intelligent étoit une partie de Dieu même, il ne laisse pas d'être vray au fond. Le même esprit a été donné à tous les hommes, il n'est different qu'à proporstres n'ont qu'une même terre, & comme tout ce qui voit & qui respire ne voit que la même lumiere, & ne respire que le même air.

IX. Tous les estres qui ont quelque chose de commun entr'eux, tâchent de sejoindre. Ce qui est de terre tend vers la terre; l'humide coule avec l'humide, & l'air avec l'air; de sorte que pour les tenir separées, il faut leur faire violence. Le seu se porte en haut à cause du seu élementaire. Le seu d'icy-bas est si prompt à s'embraser & à s'unir ensemble, que même tout ce qu'il y a de materiel & d'un peu sec, s'enssame facilement, parce qu'il est moins meléavec ce qui pourroit l'empêcher de prendre seu. De riême aussi tout ce qui participe à la nature intelligente & raisonnable tent d'autant

IX. Tous les estres qui ent quelque obose de commun entr'eux, tachent de se joindre.] Antonin prouve icy que tous les estres ont une inclination & une pente naturelle à s'unir avec leurs semblables, & que cette inclination est plus forte à mesure qu'ils sont plus parfaits. Il n'y a que l'homme qui rebelle à cette loy generale de la nature tâche de rompre ses liens & de mépriser l'union qu'elle luy inspire. Mais cette même revolte est une des plus sensibles preuves de ce qu'il établit: car il a beau saire, la nature est toujours la plus sorte: s'il se détache de l'un, il saut necessairement qu'il se joigne à l'autre, & plus il s'éloigne, plus il serre ses nœuds. Tout ce chapitre est admirable.

tant plus vers son origine, & est d'autant plus prompt à se mêler avec ce qui luy est naturel, qu'il cit plus excellent & plus accomply. C'est de là que parmy les animaux sans raison on voit des essaims, des troupeaux, de petites familles de poussins, & comme des amours: car déja ils sont animez, & ce principe d'assemblage & d'union est répandu dans les êtres les plus parfaits, & ne se trouve pas tant dans les plantes, dans les pierres & dans le bois. Parmy les animaux raisonnables il y a des republiques, des amitiés, des maisons, des assemblées. & au milieu même des plus grandes guerres il y a des tréves & des traités de paix. Et dans les creatures encore plus parfaites, quoy qu'elles soient fort éloignées les unes des autres, on ne laisse pas d'y remarquer une maniere

Es comme des amours ] Il dit comme des amours, parce que les Stoiciens ne vouloient pas reconnoître dans les animaux de veritables passions: i's disoient seulement qu'ils avoient comme des passions. Car les passions, disoient ils, sont des modifications de la raisson, & ne subsistent pas sans elle. L'opinion que les animaux ne sont que des machines, n'est donc pas née anjourd'huy.

Une maniere d'union comme dans les asses. ] Car

quoy que les astres soient éloignez & separez les uns des autres, ils sont en quelque maniere unis par leurs sonctions; ils ne sont pas moins d'accord que constans dans leur niere d'union comme dans les astres. Tant ce degré éminent de persection a eu de sorce pour communiquer une espece de sympathie à des astres entierement separez. Mais voy ce qui arrive presentement; les creatures raisonnables sont les seules qui ont oublié cette assection reciproque & cette mutuelle bienveillance, & où l'on ne trouve plus cette même pente & ce concours. Mais elles ont beau sur, elles sont toûjours arrestées; la nature est la plus sorte; & situ y prens bien garde, tu verras manisessement la verité de ce que je te dis. En esset, on trouveroit plûtôt un corps terrestre entierement détaché de tout autre corps de même nature, qu'un homme desuni & separé de tout autre homme.

X. Dieu, l'homme & le monde portent des fruits chacun en son temps. Car quoy que

Les creatures raifonnables sont les jeules.] Avec quelle force & quelle adresse Antonin meticy la corruption des

hommes dans tout fon jour?

Mais elles ont beau fuir, elles sont toujours arrestées.] Cela est vray, & cela sussition pour la preuve de ce qu'il veut établir; mais les hommes n'en sont pas plus heureux, & leur revolte n'en est pas moins grande; ils se separent des bons & se joignent aux méchans.

On trouveroit plûtôt un corps terrestre entierement détaché de tout autre corps.] Rien ne marque mieux que cette idée la necessité de l'union, les hommes ne sçauroient se passer de ce secours; les plus scelerats le

recherchent.

que l'usage ait consacré cette expression à la vigne & aux plantes, cela n'empêche pas qu'on ne puisse s'en servir figurément. La raison porte aussi son fruit qui est en même temps propre pour elle, & commun pour tout le monde. Et de ce fruit il en naît encore d'autres, & ils sont tous de la même nature que la raison qui les produit.

XI. Corrige & redresse les méchans si tu le peux; sinon, souviens-toy que c'est pour eux que t'a été donnée la douceur & l'humanité.

Lcs

X. Car quoy que l'usage aix consacré cette ex; resson à la vigne es aux tlantes, cela n'emtéche pas qu'on ne puisse s'en servir sigurément.] Antonin a ciù être le premier qui se soit servi figurement de cette expression porter du fruit. Car autrement il n'auroit pas cherché cette espece d'excuse, '& cela semble prouver qu'il n'avoit pas lû les livres de l'Ecriture sainte, où rien n'est plus ordinaire que cette expression.

La raison por e aussi son fruit qui est en même temps propre pour elle & comme pour tout le monde.] Tous les fruits qui ne sont pas utiles à la societé, ne sont que les fruits d'une raison alterée & corrompuë. Car comme la raison est commune à tous les hommes, il saut necessairement que les fruits quelle porte leur soient aussi communs. On trouvera ce principe admirable si on l'examine bien. Il n'est rien de plus aisé que de juger sur ce pied là de la raison des hommes, à fru-tibus eorum cognoscetis eos. Vous les connoîtres à leurs fruits.

XI. Souviens-toy que c'est pour eux que t'a été donnée la douceur & l'humanité. Car s'il n'y avoit des méchans, la douceur & l'humanité seroient des vertus inutiles.

Les Dieux mêmes usent tous les jours de clemence envers eux. & en plusieurs rencontres ils les aident de leurs secours; ils leur donnent la santé, les richesses & la gloire, tant ils ort de bonté. Tu peux les imiter, ou tu dois dire qui t'en empêche.

XII. Travaille, non pas comme un miserable, ny pour attirer l'admiration ou la pitié. Mais dans ton travail, comme dans ton repos, aye seulement en vûe de faire ce que la

societé demande de toy.

XIII.

Tu peux les imiter, ou du dois dire qui s'en empêche.] Cet argument est plus pressant qu'il ne parost; car il n'y a point d'homme en quelque état qu'il soit, qui puisse alleguer une excuse legitime & valable pour s'empêcher d'avoir de l'humanité & de la douceur.

XII. Travaille, non pas comme un miserable.] C'estadire, en te plaignant toujours, comme si ce travail étoit au dessus de tes forces, & qu'il te rendit malheureux, car il n'y a rien de plus indigne d'un honnéte homme, c'est pourquoy Sophocle a mis dans la

bouche d'Hercule ces belles paroles.

(a) άλλ' άστενάκτος άιεν εσπόμην κακοῖς.
 Mais je soûtenois tous mes travaux sans me plaindre.

Ny pour attirer l'admiration ou la pitié.] Car le plus souvent ceux qui pratiquent des austerités si grandes, ne le font que pour être vûs des hommes. Platon dit sort bien un jour à des gens qui admiroient la patience de Diogene. & qui avoient pitié de luy de ce qu'il se baignoit dans l'eau glacée: Si vous voulez avoir pitié de lui, vous n'avez qu'à vous retirer, & à ne le plus voir. Né les regardez plus, ils ne setont plus is ennemis d'eux-mêmes.

XIII. Aujourd'huy je me suis mis hors de tout chagrin & de toute inquietude, ou plûtôt j'ay mis tous mes chagrins & toutes mes inquietudes dehors: car ils n'étoient pas hors de moy, mais au dedans, c'est-à-dire dans mes opinions.

XIV. Toutes les choses du monde sont semblables, & toûjours les mêmes; communes & ordinaires dans leur usage; momentanées dans leurs cours; & méprilables dans leur matiere. En un mot tout ce qui subsiste presentement est comme ce qui étoit du temps de ceux que nous avons enterrez

XV. Les choses sont hors de nous & comme à la porte, sans rien sçavoir d'elles-mêmes, & sans nous declarer ce qu'elles sont. Qui est-ce donc qui nous le declare, & qui en juge? C'est l'esprit.

XVI. Le bien & le mal des animaux raisonnables & nez pour la societé, ne consiste pas dans

XIV. Tentes les choses du monde sont semblables et tousours les mêmes ] Car le monde ne jouë qu'un seul & même rolle, & de plus sort court. Quand il a achevé, il n'y sçait d'autre finesse que de recommencer.

XVI. Le bien & le mal des animaux raisonnables & nez pour la societé. ] Il est important de faire icy une dissinction très-necessaire. Pour ce qui regarde les hommes & la societé, Antonin a raison de dire que notre persuation est une des choses indisferentes, &

Marc Antonin. L.IV. IX.

dans la persuasion, mais dans l'action, non plus que leurs vices & leurs vertus.

XVII. Cen'est pas un mal pour une pierre qu'on a jettée; d'être portée en bas, ny un

bien non plus d'aller en haut.

XVIII. Entre bien dans l'interieur des hommes, examine-les, & tu verras quels juges tu crains, & quels jugemens ils font d'euxmêmes.

XIX. Toutes choses font dans un continuel changement; toy-même tu ne fais que changer tous les jours, & ta vie n'est qu'une espece de corruption continuelle. Il en est de même du monde entier.

XX. C'est la faute d'un autre, ton devoir est de la laisser-là.

XXI.

dans l'action. Mais par rapport à nôtre ame, à la Re-ligion & à Dieu, si la persuasion seule ne sait pas toujours le bien, elle fait le mal. C'est la source & le principe du peché; car comme Jesus-Christ nous l'a enseigné, (a) de la persuation, c'est-à-dire, de la disposition du cœur, partent tous les crimes, & ce qui fort de l'homme, c'est ce qui soulle l'homme. C'est de quoy Antonin étoit très-persuadé.

XVII. Ce n'est pas un mal pour une pierre qu'on a jettée d'être portée en bas. ] On peut voir ce qui a esté remarqué sur l'article xx. du Liv. viii. car c'est la mê-

me chose.

XX. C'est la faute d'un autre, son devoir est de la laisser là. La faute d'un autre ne fait rien pour moy, puis qu'elle ne peut me rendre méchant, sans que j'y COB

XXI. Toute cessation d'action, de mouvement & d'opinion, est une espece de mort, & ne fait pourtant aucun mal. Les disserens âges, c'est-à-dire les changemens qui arrivent dans l'enfance, dans la jeunesse, dans l'adolescence & dans la vieillesse, tont encore une mort. Qu'y a-t-il là de si terrible? Considere aprèscela la vie que tu as passée sous ton ayeul, enfuite sous ta mere, & enfin sous ton pere; & en pensant à toutes les differentes cessations & changemens que tu as éprouvez dans tous ces états, demande-toy à toy-même si c'est un si grand mal. Par une consequence évidente & juste, tu trouveras de même que le changement & la cessation de la vie entiere n'en sçau-XXII. roient être un non plus.

consente. Il faut donc la laisser là, à moins que le bien de la societé ne requiere qu'on la releve, & qu'on la fasse connostre. Mais il faut bien examiner auparavant cette necessité.

XXI. Les differens ages, c'est-à-dire, les changemens qui arrivent dans l'ensance, dans la jeunesse.] Comme le printemps est la mort de l'hyver; l'esté celle du printemps; & l'hyver celle de l'esté; il en est de même des saisons de la vie. Celle qui suit est la mort de celle qui precede. L'ensance meurt quand nous entrons dans l'adolescence. Celle-cy finit quand l'âge viril arrive; & la vieillesse est le dernier soupir de l'âge

parfait. Avez vous senti, comme dit saint Jerôme dans quelqu'une de ses Lettres, tous ces disserens passages d'un état à l'autre. Car c'est proprement mourir.

XXII. Examine bien ton esprit, celuy de l'univers, & celuy de ton prochain. Le tien, pour le rendre juste; celuy de l'univers, pour tesouvenir de quel esprit tu fais partie; & celuy de ton prochain, pour connoître s'il agit par raison, & en même temps pour te dire sou-.vent à toy-même que c'est ton parent.

XXIII. Comme tu es né pour remplir & parfaire un même corps de societé, toutes tes actions doivent de même être faites pour remplir & parfaire une même vie civile. Toute action donc qui ne se rapporte pas ou de prés ou de loin à cette fin, separe & déchire ta vie, & l'empêche d'être une; enfin elle est seditieuse, comme celuy qui fait une sedition & une

XXII. Examine bien son esprit, celuy de l'univers, er celuy de ton prochain.] Cela répond aux trois de-voirs qui lient l'homme. Le premier est envers Dieu, le second envers luy-même, & le troisième envers

fon prochain.

XXIII. Comme tu es né pour remplir & parfaire un même corps de societé ] Ce principe est admirable. Com-me il n'est pas permis à un homme d'être separé un seul moment de la societé, il ne luy est pas permis non plus de faire aucune action qui ne remplisse quelqu'un des devoirs de la vie civile. Toutes celles qu'il fait hors de cette vûë, & pour un autre fin, sont non seulement inutiles, mais criminelles, & il en rendra compte un jour devant Dieu. Cela s'accorde parfaitement avec ce que Issus-Christ nous dit: Je vous declare qu'au jour du juupte de toutes les paroles gement les hommes rendrent inutiles qu'ils auront dites.

revolte dans un Etat, en rompant, autant qu'il dépend de luy, sa concorde & son harmonie.

XXIV. Veux-tu sçavoir ce que sont les occupations des hommes? des querelles & des jeux d'enfant. Et eux-mêmes que sont-ils? des esprits qui portent & promenent des cadavres, afin que l'on voye à l'œuil, & qu'on touche à la mains, ce qu'Homere dit des morts qui se promenent dans les ensers.

XXV.Regarde à la qualité de la forme, se-

XXIV. Afin que l'on voye à l'œuil & qu'on touche à la main ce qu Homere a dit des morts qui se promenent dans les Ensers.] Tous les efforts inutiles que l'on a faits pour expliquer ce passage, me persuadent qu'il étoit fort obscur, & j'ose esperer qu'on sera content de l'explication que je luy ay donnée. Le sens en est parsaitement beau. Dans l'onviéme Livre de l'Odyssée Homere décrit la descente d'Ulysse dans les Ensers, & la conversation qu'il a avec les morts, & ce Livre est appellé par cette raison Necuia. C'est ce qui a fourni cette belle idée à Antonin qui dit que dans ce monde les hommes ne sont qu'une representation, une image palpable de ce qui se passe dans les Ensers. Ley comme là on ne voit que des ombres, avec cette difference qu'icy on les touche, & que là on ne sçauroit les toucher. Avant Antonin Sophocle avoit dit dans son Ajax: Je vois que nous tous qui vivons sur là terre, nous ne sommes que des ombres & des phantômes vains. Mais l'Empereur a ajouté beaucoup de sel à la pensée du Poète.

XXV. Regarde à la qualité de la forme.] Il faut oter le masque aux choses aussi bien qu'aux hommes

Marc Antonin. Liv. IX. pare-la de la matiere, examine-la bien, & determine ensuite à peu près le temps ordinaire de sa durée.

XXVI. Tu as souffert une infinité de maux pour n'avoir pas voulu te contenter que ton esprit fit les choses pour lesquelles il a été creć. Mais c'est assez, ne fais plus la même chose.

XXVII. Quand on te blâme, ou qu'on te hait, ou enfin qu'on s'oppose à tes sentimens. entre dans l'esprit de ces gens-là, penetre dans leur intention, & voy quels ils sont, tu verras en même-temps que quelque chose qu'ils pen-sent de toy, tu dois ne t'en pas chagriner; mais au contraire leur vouloir du bien, car ils sont naturellement tes amis. Et les Dieux mêmes ont la bonté de leur donner, par les fonges & par les oracles, les secours dont ils ont besoin pour

ses c'est considerer leur sorme separément de leur matiere; car c'est ordinairement la forme qui nous épouvante, ou qui nous ravit.

XXVI. Tu as souffert une infinité de maux pour n'avoir pas voulu te contenter.] On peut dire que tous

nos maux viennent de cette cause.

XXVII. Et les Dieux mêmes ont la bonté de leur. donner.] Puis que Dieu même qui est plus offensé que toy ne laisse pas d'avoir de la bonté pour les méchans, pourquoy refuses-tu d'en avoir?

Par les songes et par les oracles.] Il a esté déja parlé des songes. Pour les oracles, il est certain qu'Antonin y ajoûtoit beaucoup de foy, & fa superstition pensa luy coûter un jour la ruine de ses affaires dans un combat qu'il perdit.

pour parvenir à ce qu'ils souhaitent avec tant d'inquietude & d'empressement.

XXVIII. I outes les choses du monde ne font qu'un même cercle, qui en roulant ramene les siecles, & sait monter ce qui étoit rempant, & descendre ce qui étoit élevé. Il faut donc ou que l'intelligence universelle agisse sur chaque chose, & cela étant il n'ya qu'à recevoir ce qu'elle a determiné; ou qu'elle ait donné une seule fois le mouvement par sa providence, & que tout le reste arrive en consequence de cette premiere impulsion, & ait toûjours sa cause marquée; ou enfin ce sont les atomes & le hasard qui gouvernent tout. S'il y a un Dieu, tout va bien. Si tout depend du hasard, n'en depends-tu pas aussi?

XXIX.

XXVIII. Il faut donc ou que l'intelligence universelle agisse sur chaque chose, & c. ou qu'elle ait donné une seuse fois le mouvement ] L'un n'exclut pas l'autre. Ils sont tous deux vrais, la providence a donné une sois le mouvement, mais cela n'empêche pas qu'elle n'agisse toûjours sur chaque chose, comme cela a esté prouvé ailleurs.

Si tout depend du hasard, n'en depends-tu pas aussi? Ce n'estoit pas l'opinion d'Antonin; mais il veut faire voir aux Epicuriens que selon leurs principes mêmes ils ne doivent ny murmurer, ny se plaindre, puisque le hasard gouverne tout, il nous gouverne par consequent nous-mêmes; or il y a de l'injustice & de

XXIX. La terre nous couvrira bien-tôt tous, & se convertira en d'autres choses qui se convertiront ensuite en d'autres jusques à l'infini. Tout homme qui considerera bien ce slux & ressux de changemens continuels, & cette rapidité avec laquelle toutes choses sont emportées, ne pourra s'empêcher de mépriser tout ce qui est terrestre & mortel.

XXX. La cause premiere de toutes choses est un torrent qui entraîne tout, & qui ne s'ar-

rête jamais.

XXXI. Que ces petits hommes qui se piquent d'être grands Politiques, & de traiter toutes les affaires selon les maximes de la Philosophie sont méprisables! ce ne sont que des enfans. Mon ami, de quoy s'agit-il? Il s'agit de faire ce que la Nature demande de toy.

Tra-

XXXI. Que ces petits hommes qui se piquent d'être grands politiques.] Antonin veut s'empêcher icy de donner dans le piege de certains Sophistes qui se piquant d'être grands Politiques & grands Philosophes tout ensemble, se vantoient d'enseigner aux Princes l'art de regner & d'accorder la Politique avec les maximes de la Philosophie Cet empereur se moque de ces vaines promesses & avec raison. Tout la Politique d'un bon Prince consiste à faire ce que Dieu demande de luy. S'il le fait, la Philosophie & la Politique sont d'accord, il n'est pas necessaire qu'il en sçache davantage. Ceux qui étudient si fort les moyens de les accorder, cherchent bien plûtôt à les brouïsler pour jae mais, & à fortisser l'une aux dépends de l'autré.

Travaille donc, si tu le peux, & ne regarde point si cela sera sçû. N'atrends point icy une Republique comme celle de Platon; mais commence, & quelque peu de progrés que tu sasses d'abord, ne pense pas que ce soit peu de chose; car qui est-ce qui pourra changer entierement toutes les opinions des hommes? & sans ce changement, que peut-on attendre d'eux qu'une obessiance sorcée, & qu'une servitude

N'attends point icy une Republique comme celle de . Platon.] Quand on se moquoit de ces Sophistes dont parle Antonin, & qu'on traitoit leur science de vaine & de chimerique, ils avoient accoûtumé d'alleguer en leur faveur les Livres politiques de Platon, c'est à dire, les Livres de la Republique, où ce Philosophe accorde d'une maniere merveilleuse la Politique avec la Religion. Pour prevenir donc cette objection, ce fage Empereur dit qu'il ne faut pas esperer de voir icybas un Etat comme celuy que Platon décrit. Car il n'y a que Dieu qui put effectuer cette idée, les Princes n'ont pas ce pouvoir, puis qu'il ne depend pas d'eux de changer l'opinion des hommes. Aussi Platon n'at-il sait cette description que pour donner le modelle parfait d'un gouvernement tres-juste, afin que tous les Etats puissent sur ce portrait juger des vices & des vertur de leur police. Que doit donc faire un Prince qui desespere de pouvoir porter les choses à cette perfection? Il faut qu'il fasse ce qui depend de luy, qu'il obeisse à Dieu, & qu'il luy laisse le soin du reste.

Et sans ce changement, que peut-on attendre d'eux qu'une obeissance forcée. ] Ce passage est tres remarquable. Les Princes ne peuvent attendre qu'une obeissance ou vitude accompagnee de la mes & de soupirs? Va presentement & me parle d'Alexandre, de Philippe, & de Demetrius Phalereus. C'est à eux à voir s'ils ont bien connu ce que demande la Nature universelle, & s'ils ont prosité de ses leçous. Car s'ils n'ont eu qu'une gravité affectée comme des Rois de Theatre, personne ne me condamne à les imiter. La Philosophie agit d'une maniere modeste & simple;

1)C

& ne connoissent pas tous leurs devoirs. Aussi Socrate prouve en quelque endroit, que plus un homme est instruit, plus il obeit avec soumission à son Prince legitime. Quand il n'y auroit que ce seul interêt, il est assez grand pour devoir obliger les Princes à savonser les Lettres qui sont un des plus solides appuis de leur grandeur.

Va presentement et me parle d'Alexandre, de Philippe, et de Demetrius Phalereus.] C'étoient là les exemples que ces Sophistes citoient comme de grands hommes qui avoient sçu toûjours garder une certaine gravité avec les Peuples, & accorder la Politique avec la Religion. Antonin ne veut pas approfondir cette matiere par le respect qu'il a pour ces grands noms, il se contente de dire que c'est à eux à voir s'ils ont été tels qu'ils ont voulu paroître, & si leurs actions ont répondu à leur gravité; car la gravité peut être fausse, au lieu que la justice ne l'est jamais.

La Philosophie agit d'une maniere modeste et simple.] Voila en deux mots le caractère d'Antonin. Il regarde l'orgueilleuse gravité comme la marque d'un Prince qui fait ceder la Religion à la Politique; & au contraire il regarde la simplicité & la modestie comme le veritable caractère d'un Prince qui tient la Politique humiliée sous la Religion. Il n'étoit donc as de l'o-

pinio3

ne me porte donc point à une orgueilleuse

gravité.

XXXII. Il faut regarder d'enhaut ces millions de troupeaux, cette varieté infinie de ceremonies dans la Religion, ces differentes navigations dans la tempôte & dans la bonace; toutes les differences des choses qui sont, qui arrivent, & qui passent. Il faut considerer aussi la vie de ceux qui ont vêcu avant nous, celle de ceux qui vivront aprés, & celle des peuples qui vivent presentement dans les nations barbares, & se dire à soy-même: Combien y at-il de gens dans le monde qui ne connoissent pas même ton nom? combien y en aura-t-il qui l'oublieront en peu de temps? & parmi ceux qui te connoissent & qui te louent presentement, combien s'en trouvera-t-il qui te blameront bien-tôt? Enfin, il faut se persuader que ny la memoire de nôtre nom, ni la gloire, ni rien de tout ce qu'on voit icy bas, n'est digne de nos soins, ni de nôtre estime.

XXXIII. Sois tranquille dans toutes les cho-

ícs

pinion de ceux qui foutiennent que les affaires d'Etat ont des preceptes plus hardis, & que les regles de la Religion y font ineptes & dangereuses.

XXXII. Il faut regarder d'enhaut ces millions de troupeaux.] Car le moyen le plus seur pour trouver toutes les choses du monde petites 8 sindiagne de pâtre estima

ses qui viennent du dehors, & juste dans celles qui viennent de toy. C'est à dire, dans tous tes desirs & dans toutes tes actions n'aye d'autre vûë que l'utilité du public; car voilà ce qui est conforme à la nature.

XXXIV. Tu peux retrancher beaucoup de choses superfluës qui te troublent, & qui consistent toutes entieres dans ton opinion. Et le plus sur moyen de te mettre au large, c'est de saire passer devant toy le monde entier comme en revûë, & sur tout ton propre siecle; de considerer separément le changement soudain qui arrive à chaque chose en particulier, & de penser que tout le temps qui coule depuis qu'elle est formée jusqu'à ce qu'elle soit détruite, est tres-court, & que comme celuy qui precede sa naissance est infini, celuy qui suivra sa mort le sera de même.

XXXV. Tout ce que tu vois perira trespromptement. Ceux qui le verront perir, periroit bien-tôt eux-mêmes; & celuy qui est mort dans une extreme vicillesse, sera bien-tôt égal à celuy qui est mort fort jeune.

XXXVI.

XXXIII. C'est à dire, dans tous tes desirs & dans toutes tes actions. Il explique ce que c'est qu'estre juste, les actions seules ne suffisent pas, si les desirs n'y répondent.

XXXV. Et celuy qui est mort dans une extrême vieillesse sera bientôt égal à celuy qui est mort fort jeune.] Car tout le passé est égal, & d'ailleurs un homme qui

XXXVI. Examine bien quel est l'esprit de ces gens-là; quelles occupations ils ont; quelles sont les choses par les quelles on peut attirer leur amour & leurs respects. Enfin regarde leurs ames toutes nues, & voy que quand elles pretendent servir par leurs louanges, & nuire par leurs satires, c'est une pure vanite.

XXXVII. La perte de vie n'est qu'un échange. C'est à cela que se plust la Nature universelle, qui fait tout si bien & si sagement. Cela a été toujours & sera de même jusqu'à l'infini. Qui es-tu donc, toy qui dis que tout a été mal dés le commencement & na toûjours mal de même? Quoy! parmi tant de Dieux dont

aura vécu mille ans, sera tout aussi long-temps mort, que

s'il étoit mort en nourrice.

XXXVI Examine bien quel est l'esprit de ces gens là, quelles occupations ils ont.] Si nous ne nous trompions pas

dans cet examen, nous nous moquerions de leurs mepris, & rougirions de leurs loüanges.

C'est une pure vanité.] Il n'y a rien de plus vray que cette decision. Qu'il y a dans le monde de ces hommes vains!

XXXVII. Qui es tu donc toy qui dis que teut a esté mal dés le commencement? ] Antonin combat ici le sentiment de ceux qui soutenoient que le monde n'est que desordre & que consusion, & qu'il se gouverne ou hazard. Est-ce à un ver de terre de decider ainsi d'une chose qui est si sort au-dessus de luy? Quoy! il se constitue juge des ouvrages de la Nature universelle qui l'a sormé, & il se pretend plus parsait que sa cause. Quel aveuglement, & quelle temerité!

dont tu crois que le monde est rempli, il ne s'en est pas trouvé un seul qui ait eu la force de corriger ce desordre? & le monde est donc condamné à être éternellement malheureux?

XXXVIII. La matiere de chaque chose n'est que pourriture; de l'eau, de la poudre, des os, de l'ordure. Le marbre n'est qu'un calus de la terre; l'argent & l'or n'en sont que la lie. Les étosses ne sont que les excremens des animaux; la pourpre n'est que le sang d'un coquillage; & ainsi du reste Ta vie même est quelque chose de pareil; elle vient de la & elle y retourne.

XXXIX.

de est rempli.] Quoy que les Stouciens crussent un seul Dieu createur & maître de toutes choses, is ne laisfoient pas d'établir plusieurs Divinités inserieures plus ou moins parsaites selon que l'esprit du premier être leur étoit

plus ou moins communiqué.

Et le monde est donc condamné à être éternellement malheureux? Cela ne sçauroit être. Dieu ne peut avoir rien creé dans la vûë de le rendre malheureux. Ainsi la malediction tombée sur le monde n'est pas l'ouvrage de Dieu; mais ce qu'Antonin n'a pas connu, elle est l'ouvrage du peché: car le monde entier est sujet au Demon; & bien loin que Dieu ait voulu danner le monde, il ne s'est fait homme que pour le sauzver.

XXXVIII. La matiere de chaque chose n'est que pourriture.] Voicy un exemple de ces examens qu'Antonin veut qu'on fasse pour apprendre à mépriser tout ce qui est perissable & mortel.

Ta vie même est quelque chose de pareil. ] Elle ne yient que de la corruption, ne s'entretient que par la

XXXIX. C'est avoir assez vécu dans la misere, dans les lamentations & dans les grimaces. Qu'est-ce qui te trouble? que trouves-tu là de nouveau? qu'est-ce qui t'epouvente? Estce la forme? regarde-la. Est-ce la matiere? examine-la. Il n'y a rien au delà de ces deux choies. Sois donc desormais plus simple, plus équitable & plus complaisant envers les Dieux.

XL. Voir ce monde cent années ou ne le

voir que trois, tout cela est égal.

XLI. S'il a peché, le mal est en luy. Mais

peut-être n'a-t-il pas peché.

XLII. Ou tout ce qui arrive part d'une mê-· me source intelligente, & arrive également pour tout le corps; & ainsi il ne saut pas qu'une partie se plaigne d'une chose qui est destinée

corruption, & ne finit que par la corruption. Comment

est-on donc attaché à une choie corrompuë.

XLI. S'il a peché, le mal est en luy, mais peut-être n'a-t-il pas peché.] Il est si difficile de juger sainement des actions de nôtre prochain, que le plus seur est de n'en point juger du tout, de peur que nous n'en fas-fions des jugemens temeraires. C'est pourquoy Nôtre Seigneur nous dit : (a) Ne jugez point, afin que vous ne soyez point jugez. Pourquoy juges-tu ton frere qui est peut-être plus innocent que toy? (b) Celui qui juge son frere, médit de la loy, & juge la loi. Si ton frere a mal fait, il n'a fait mal qu'a luy-même. Mais peut être n'a t-il pas mal fait. Attends donc le jugement de Dieu qui nous jugera tous selon nos œuvres.

XLII.

Marc Antonin. Liv. 1X.

757

néepour le tout, & non pas pour elle seule; ou tout se fait par le concours fortuit des atomes, & le monde n'est qu'un mêlange & qu'une dissipation. De quoy t'étonnes tu donc? & pourquoy dis-tuà ton esprit; tues mort, tues perdu? Est-ce donc luy qui mange, qui boit, qui se fâche, qui rit, & qui fait toutes les autres fonctions corporelles?

XLIII. Ou les Dieux ne peuvent rien, ou ils peuvent quelque chose. S'ils ne peuvent rien, pourquoy les pries-tu? & s'ils peuvent quelque chose, au lieu de les prier qu'un tel accident arrive ou n'arrive pas, pourquoy ne les pries-tu pas plûtôt de te faire la grace de ne craindre rien, de ne desirer rien, de ne t'affliger de rien? Car si les Dieux peuvent aider les hommes, ils peuvent sur-tout les aider en cela. Tu me diras peut-être qu'ils ont mis tout cela

XLII. Et pourquoy dis-tu d ton esprit, tu es mort, tu es perdu? Est ce donc luy qui mange, qui boit, &c.] Quand nous disons, je suis perdu, nous ne pouvons le dire qu'a nôtre esprit, puis que le corps ne perit point. Or cette plainte est ridicule, car nôtre esprit étant immateriel, il ne peut perir par consequent. & comme il ne subssiste pas par le concours sortuit des atomes, il ne se déruit pas non plus par leur desunion & par leur derangement. Ce raisonnement d'Antonin est vray au sond, mais c'est une de ces regles qui excedent nôtre usage, ce sont de ces rointes élevées de la Philosophie sur les quelles aucun être humain ne se peut rasseoir.

Tome II.

cela en ton pouvoir. Ne ferois-tu donc pas beaucoup mieux de te servir avec une entiere liberté de ce qui dépend uniquement de toy, que de te tant tourmenter pour ce qui n'en dépend point, & que de le desirer dans la servitude & dans la bassesse? Mais qui t'a dit que les Dieux ne nous secourent pas dans les choses qui sont en nôtre pouvoir? commence seulement à faire de ces sortes de prieres & tu verras. Celuy-cy prie qu'il puisse obtenir des faveurs de sa maîtresse; & toy prie de n'avoir jamais de pareils desirs. Celuy-là demande d'être

XLIII. Et que de la desirer dans la servitude d'ans la basses, et a basses de la contra del la contra del la contra del la contra de la contra de la contra de la contra de la contra del la c

Mais qui t'a dit que les Dieux ne nous secourent pas dans les choses qui sont en nôtre pouvoir? Ce passage est fort beau. Antonin y reconnoît & avoue clairement que quoy que Dieu en nous donnant le libre arbitre nous ait donné le moyen de faire le bien, il ne laisse pas de nous secourir encore pour nous porter à le faire, & ce nouveau secours ne détruit nullement nôtre liberté. Car c'est par la douceur de ses inspirations essicaces qu'il determine nôtre cœur sans luy impôser de necessité, & en luy laissant toújours la liberté du choix.

commence seulement à faire de ces sortes de prieres es tu verras.] Antonin a bien connu que Dieu ne pouvoit pas refuser ce bon esprit à ceux qui le luy demandent. Et c'est ce que Nôrre Seigneur nous dit (a) A combien plus sorte raison vitre vere qui est au Ciel vous donnera

d'être défait d'une telle choie; & toy demande de n'avoir pas besoin d'en être défait. Un autre que son fils ne meure point; & toy prie de ne pas craindre qu'il meure. En un mot tourne ainsi toutes tes prieres, & tu en verras le fruit.

XLIV. Epicure dit en quelque endroit:

Dans mes maladies je n'entretenois nullement de mon mal ceux qui me venoient voir, & ja n'avois point avec eux de ces conversations da malade; mais je passois les journées à discourir des principes des choses, & sur-tout, à prouver que l'ame en participant aux douleurs du corps, peut conserver sa tranquillité & se maintenir dans la possession de son veritable bien. En ma mettant entre les mains des Medecins, je no leur donnois pas lieu de s'enorgueillir comme se c'étoit

XLIV. Et je n'avois point avet eux de ces conversaaions de malade.] Il n'y a rien de plus ordinaire aux hommes que le défaut qu'Epicure condamne icy. Dans les moindres maladies ils ne sçavent parler que de leur mal, ils en sont si frapez qu'ils en parlent même fort long-temps aprés leur guerison. Quelle soiblesse, & quelle ignorance! Si ces conversations de malade paroissoient messeantes & indignes à Epicure a que ne doivent elles point paroître à un Chrétien?

En me mettant entre les mains des Medecins je ut leur donnois pas lieu de s'enorqueillir.] Ces paroles sont plus precieuses que l'or. Elles nous apprennent corriger un abus qui n'est que trop ordinaire. L'amour demesurée que nous avons pour la vie fait tout l'or-

T 2

gueil

donner la santé. Et en ce temps-là même, je passois ma vie doucement & heureusement. Fais donc comme luy, & dans les maladies & dans tous les autres accidens, que rien ne te separe jamais de la Philosophie, & ne t'amuse point à discourir avec les sots, ni avec les Physiciens. C'est une regle commune à tous les mêtiers & à tous les arts, qu'il ne saut s'attacher qu'à ce qu'un fait, & à l'instrument avec lequel on le fait.

XLV. Quand quelqu'un t'a offensé par son impudence, demande toy à toy-même: Se peut-il faire que dans le monde il n'y ait point d'impudens? Non, cela ne se peut. Ne demande donc point l'impossible. Celuy qui t'a offensé est du nombre de ces impudens qui doivent

gueil des Medecins. Nous les regardons comme des Dieux & comme si nôtre salut dependoit uniquement de leurs remedes. N'estimons nôtre santé que ce qu'elle vaut, nous rabatrons beaucoup du respect que nous avons pour la Medicine.

Es nes'amuse point à discourir avec les sots, ny avec les Physiciens.] Car les uns & les autres t'enseigneront à rapporter tout au corps.

Qu'il ne faut s'attacher qu'à ce qu'on fait, & à l'instrument avec lequel on le fait.] C'est à nous à voir sonus sommes en ce monde pour chercher la santé du corps, ou celle de l'ame. Cette recherche est bien-tot saite. Il ne saut plus qu'agir conformement aux vûes que nous devons avoir. & à la sin qui nous est proposée : & à

doivent être necessairement dans le monde. Pense de même iur un fourbe, sur un perside, & sur tout autre homme qui aura peché de quelque maniere que ce soit. Car dés le moment que tu te souviendras qu'il est impossible qu'il n'y ait pas dans le monde de cette race de gens tu trouveras en toy plus de facilité à les supporter chacun en particulier. Il est aussi tres-utile de rechercher d'abord quelle vertu la nature a donné pour l'opposer à un tel vice. Car elle n'a pas manqué d'en donner une contre chaque vice comme une espece de contrepoison. Par exemple, contre la cruauté elle a donné la douceur, & contre un autre venin un autre antidote. Enfin il dépend de toy de montrer le bon chemin à celuy qui s'égare: or tout homme qui peche s'égare & s'éloigne de son but. Et quoy t'at-on donc offemé? Si tu y prens bien garde, tu trou-

XLV. Qu'il est impossible qu'il n'y ait pas dans lé monde de cette race de gens.] Puis que le monde a ét assujetti au Demon par le peché, il est impossible qu'il n'y ait des méchans. C'est pourquoy faint Paul dit (a) que si on ne vouloit pas vivre avec ces sortes de gens il faudroit sortir du monde.

Quelle vertula nature a donné pour l'oppaser à un tel vice ] Ce passage est beau. Comme il n'y a point de mal qu'i n'y ait un bien qui luy reponde, & qui luy soit opposé, i y a de même une vertu opposée à chaque vice. Car un vice qui n'auroit pas sa vertu contraire demeureroit

pouvoir être combattu.

C'eft

trouveras qu'aucun de ceux contre qui tu te mets si forten colere, n'a rien fait qui puisse rendre ton ame moins parfaite qu'elle n'est. C'est pourtant en cela que consiste tout le tort Ex tout le mal qu'on te peut faire. D'ailleurs qu'y a-t-il là de mauvais & d'étrange; qu'un ignorant fasse les actions d'un ignorant? Ne dois-tu pas plûtôt te plaindre de toy-même de ce que tu n'as pas prevû, & que tu ne t'es pas attendu qu'une tel feroit ce qu'il a fait? car la raison t'a souvent donné lieu de penser que vray-semblablement il seroit une telle faute. Cependant tu l'as oublié, & tu es surpris qu'il l'ait faite. Sur toutes choses quand tu te plaindras d'un ingrat & d'un perfide, ne t'en prensqu'à toy-même, car c'est manisestement ta saute, soit d'avoir crû qu'un homme ainsi disposé te garderoit le secret; soit, quand tu as fait un plaisir, de ne l'avoir pas fait liberalement, sans en attendre aucune reconnosssance, & de n'avoir pas recueilli tout le fruit de ton action, dans le moment même de l'action. Car que veux-tu davantage? N'as-tu pas fait du bien à un homme? cela ne te suffit-il pas? & en faisant ce qui est selon la nature, deman-des-tu d'en être recompensé? C'est comme si l'œuil demandoit d'être payé parce qu'il voit,

& les pieds parce qu'ils marchent. Car comme ces membres sont faits pour cela, & qu'en remplissant leurs fonctions ils ont tout ce qui leur est propre; de même l'homme est né pour faire du bien, & toutes les sois qu'il est dans cet exercice, ou qu'il fait quelque chose d'utile à la societé, il accomplit les conditions sous lesquelles il est au monde, & il a ce qui luy convient.

tous les membres du corps servent à leurs dépens sans attendre aucune recompense, nous qui sommes membres d'unitout bien plus considerable, nous devons saire de même & servir pour rien.

#### LIVRE DIXIE ME.

I. Moname! quand scras-tu donc bonne, simple, sans mêlange & sans fard? Quand scras-tu plus visible & plus aisée à connoître que le corps qui t'environne? Quand goûte-

I. Quand feras tu plus visible & plus aisée à connoŝtre que le corps qui t'environne.] L'ame peut être plus visible & plus aisée à connoître que le corps, puis qu'elle est un être immortel & permanent, qui ne change jamais quant à sa substance, & qui peut s'attacher à la verité éternelle qui est Dieu; au heuque le corps est changeant, & que sa vie est non seulement passagere, mais empruntée. L'ame donc devient visible quand elle fait ses fonctions, qu'elle agit conformément à son origine, & qu'elle s'attache à cette forme primitive, comme dit Platon, & à ce modele

T 4

parfait:

goûteras-tu les douceurs qu'on trouve à avoir de la bienveillance & de l'affection pour tous les hommes; Quand seras-tu pleine de toymême & riche de tes propres biens? Quand renonceras tu à ces folles cupidités & à ces vains desirs qui te font souhaiter des creatures animées, ou inanimées, pour contenter tes passions; du temps pour en jouir davantage; des lieux & des pais mieux fituez; un air plus pur; & des hommes plus sociables? Quand seras-tu plainement satisfaite de ton état! Quand trouveras-tu ton plaisir dans toutes les choses qui n'arrivent? Quand seras-tu persuadée que tu astoutentoy? que tout va bien pour toy? que tout ce que tu as vient des Dieux; que ce qui leur plaît t'est bon; & que tout ce qu'ils t'envoyent te d à la conservation de cet être tresparfait, tres-bon, infiniment juste, infiniment beau

parfait & immuable de toutes choses. Autrement elle est obscure, & si fort confonduë avec le corps & avec les sens qu'on ne sçauroit la reconnoître. L'ame a en cela le même avantage que Dieu qui par ses operations est devenu plus visible que le monde même

Que tu as tout en toy ] L'ame a tout en soy quand elle est bien unie à Dieu & bien remplie de son amour.

Tend à la conversation de cet être tout parsait.] On peut voir le qui a été remarqué sur l'article VII. du LIV. V. Il entretient la prosperité et la selicité de Dieu même, et contribue à la persection; et si on l'ose dire.

beau, qui produit; qui comprend, qui environne, & qui embrasse toutes choses, & qui, quand elles se dissolvent & se separent, les reçoit en luy pour en produire de nouvelles & toutes semblables. Enfin, quand seras-tu si bien d'accord & si bien unie avec les hommes & avec les Dieux que vivant avec eux sous les mêmes loix, & comme sous la même police, tu ne puisses plus ni te plaindre d'eux, ni leur donner lieu de condamner ta conduite?

II. Regarde bien ce que demande ta nature re p comme si tu étois gouverné par la nature seule, & le fais si la nature de l'animal n'en est point blessée. Regarde ensuite ce que demande la nature de l'animal, & ne te le resuse point à moins que cela ne soit contraire à la nature de l'animal raisonnable. Car qui dit animal raisonnable dit politique, c'est-à-dire né pour la societé. Si tu observes bien ces regles, ne te mets en peine de rien.

III. Ou tu peux supporter ce qui t'arrive, ou tu ne le peux pas. Si tu le peux, ne t'en fache point, mais supporte-le. Si tu ne le peux.

pas p

II. Regarde bien ce que demande ta nature, comme si tu étois gouverné par la Nature seule.] C'est une excellente regle pour apprendre à distinguer les choses permises d'avec les choses désendues; il n'y a rien de défendu que ce qui blesse la nature de l'animal, ou celle de l'animal raisonnable. Tout le reste est legitime & permis.

pas, ne t'en fâche pas non plus, car en te confumant il se consumera aussi. Souviens-toy pourtant qu'il est en ton-pouvoir de soussirir tout ce qu'il dépend de ton opinion de te rendre supportable, en te persuadant que c'est ton interest ou ton devoir qui le veulent ainsi.

IV. Quand quelqu'un peché, enseigne-le doucement, & luy remontre sa faute. Et si tu ne le peux faire, n'accuse que toy-même, ou plûtôt ne t'accuse point.

V. Tout ce qui t'arrive t'étoit preparé dés l'éternité. L'enchaînement fatal des causes enfilant dés le commencement des siecles la tra-

me de ta vie y a joint & mêlé ces accidens.

VI. Que ce soit les atomes ou la nature, il faut d'abord poser que je suis une partie de ce tout que la nature gouverne; & ensuite que je suis lié naturellement avec les autres parties de même espece. Etant bien persuadé de ces veri-

III. Car en te consumant il se consumera aussi. C'eRoit-là une des plus grandes consolations des Payens
dans les grandes douleurs d'esperer qu'elles seroient courtes. Les Chretiens en ont de plus solides; car lls sont
affurés que les maux de cette vie leur produiront une
gloire qui ne finira jamais.

Que ton interest ou ton devoir.] C'est plûtôt l'un & l'autre.

IV. Ou plutôt ne t'accuse point.] Car le succés ne dépend point de toy.

VI. Que ce soit les atomes ou la nature.]: C'est--

verités, je ne pourray jamais prendre en mau-vaise part rien de ce qui me sera distribué par un tout dont je fais partie: car il n'est pas pos-sible qu'une chose soit mauvaise pour une par-tie, quand elle est bonne pour le tout. Et ce tout ne peut rien avoir en soy qui ne luy soit utile. C'est un avantage qui est commun à toutes les natures. Mais la nature de l'univers a de plus ce privilege, qu'aucune cause ex-terieure ne peut la forcer à rien produire qui luy soit nuisible. Cette premiere verité, que je suis une partie de ce tout, me sera acquiescer à tous les accidens qui m'arriveront dans la suite; & la seconde, que je suis lié naturelle-mentavec les parties de même espece, me portera à ne rien faire qui ne soit utile à la societé; à avoir toûjours devant les yeux ces autres parties; à rapporter à leur utilité toutes mes actions & tous mes desseins, & à éviter tout ce qui pourroit leur être contraire. Pendant que je seray dans cette disposition, il faut necessairement que ma vie soit heureuse, comme tuconçois que seroit celle d'un bourgeois, qui rapporteroit toutes ses actions au bien de ses concitoiens, & qui recevroit de bon cœur tout ce que sa ville luy départiroit.

VII.

Mais la nature de l'Univers a de plus te trivilece. Car il n'y a rien hors de la nature de l'Univers, & tout est sous sa dependance.

T. 6. VIII

VII. Toutes les parties de cet univers qui sont rensermées dans les espaces du monde doivent necessairement perir. C'est-à-dire s'alterer & se changer. Si c'est un mal pour elles & un mal inevitable, la condition de cet univers est donc bien malheureuse, que toutes ses parties soient destinées à perir & à changer en mille saçons. La nature a-t-elle donc voulu procurer ce mal à toutes ses parties, & saire qu'elles ne sussent seulement sujettes au mal; mais, ce qui est bien pis, qu'elles ne pûssent jamais l'éviter? Ou les a-t-elle saites ainsi par mégarde & sans le sçavoir? l'un & l'autre sont également incroyables. Que si laissant là la Nature on s'avise de dire que tou-

VII. Toutes les parties de cet univers.] Toutes les parties du monde sont saites pour perir, soit que la nature universelle les ait condamnées à cela, ou qu'elles y tendent d'elles mêmes par la seule loy de leur naissance. Lequel des deux qui soit vray, la mort ne peut être un mal, & il est ridicule de se plaindre; car d'un côté la Nature ne sçauroit avoir tait le monde pour le rendre malheureux, & de l'autre la dissolution des êtres ne leur est pas plus contraire, n'y plus nuisible, que leur assemblage & que leur union, puis qu'ils ne sont que retourner dans leurs premiers principes, & que ce que nous appellons perir n'est proprement que changer. C'est le sens de cet article.

tes.

C'est-à dire s'alterer & se changer.] Car rien ne peut se reduire à rien. Ainsi tien ne perit dans le montes ses parties sont nées pour une telle fin, n'estce pas une chose bien ridicule que dans le même temps qu'on soûtient que les parties de l'univers font nés pour le changement, on ne laisse pas d'en être surpris & de s'en fâcher comme si cela étoit contraire à la Nature; surtout chaque chose retournant par la dissolution dans les mêmes principes d'où elle atiré son être. Car sa dissolution n'est, ou qu'une dissipation des élemens qui l'ont composée; ou qu'un changément par le quel ce que nôtre corps a de solide se change en terre, & ce qu'il a de spiritueux se change en air, de sorte que tout retourne sous les ordres & en la disposition de cet univers, soit qu'il doive perir par un embrasement general après une certaine revolution de siecles; ou qu'il ne fasse jamais que

Comme si cela étoit contraire à la nature.] Car une même chose peut être en même temps, & selon la nature.

Ou qu'une dissipation des élemens.] Si tout se fait par.

le concours des atomes.

Soit qu'il doive perir par un embrasement general airés une certaine revolution de siecles; ou qu'il.] Les Philosophes de l'Academie & du Portique ayant lû apparemment dans les Livres Saints que le seu consumeroit le monde, & qu'il y auroit ensuite de nouveaux Cieux & une nouvelle terre, & ne comprenant pas les suites merveilleuses de ces verités, les ont expliquées à leur fantaisse. Les uns se sont imaginez que le monde après s'être renouvellé plusieurs sois par le seu en seroit ensin consumé; & les autres, qu'il se renouvelleroit éter-

ferenouveller par des changemens continuels. Quand je te parle de ce que tu as de solide & de spiritueux, ne t'imagine pas que cesoit ce que tu as eu à ta naissance; l'un & l'autre ne sont que d'hier ou d'avanthier par le moyen des alimens que tu as pris & de l'air que tu as respiré. C'est ce que tu reçois de jour en jour qui se change, & non pas ce que ta mere t'a donné. Et quand on supposeroit même que ce que tu as reçu de ta mere & qui t'a fait ce que

nellement de la même maniere, & qu'aprés chaque embrasement, qu'ils regardoient comme un embrasement expiatoire, selon ce mot d'Isaïe qui dit à Babylone toute noircie de pechez, (a) Habes carbores ignis, seda super eos, hi tibi erunt auxilio, Tu as des charbons de seu, assieds-toy dessus, ils te secourront, les mêmes choses reviendroient comme auparavant. Que Socrate par exemple resusciteroit, & qu'il se oit accusé par Anytus & par Melitus, & condamné par les mêmes Juges. Voilà quelle étoit l'idée que leur avoit donné la doctrine de la resurrection des morts qu'ils avoient mal conçûë.

Ne t'imagine pas que ce soit ce que tu as eu à ta naisfance, l'un er l'autre ne sont que d'hier er d avanthier.] Car tout ce que nous avons de materiel en nous s'écoule continuellement, & fait place à la nouvelle matiere qui vient continuer & soutenir nôtre être, de sorte que le corps que nous avions hier n'est pas celuy que nous avons

aujourd'huy.

de ta mere.] Comme cette opinion que nous n'avons plus le même corps que nous avions en naissant paroît

que tu es, est mêlé & confondu avec ce que tu as tiré de la nourriture & de la respiration, cela ne detruiroit pas ce que je viens de dire,

qui demeure constamment vray.

VIII. Quand tu te seras une sois donné le nom de bon, de modeste, de veritable, de prudent, de complaisant, & de magnanime, prens bien garde de ne les pas changer. Et si par malheur tu venois à les perdre, tâche de les recouvrer au plûtôt. Mais souviens-toy que celuy de prudent t'avertit que tu dois

t'appli-

ser le contraire, parce que cette supposition ne détruit en aucune maniere les verités qu'il vient d'enseigner. Car quoy que nous ayons encore le même corps que nôtre mere nous a donné, il sera toûjours vray de dire qu'il ne subsiste que par le changement de la nou-velle matiere qui s'ajoûte tous les jours à la premiere, & que l'une & l'autre seront ensin alterées & changées, par la mort qui les reduira dans leurs premiers principes. C'est à mon avis le sens de ce passage qui étoit aflez obscur.

VIII. Quand tu te seras une sois donné le nom de bon & de modeste.] Il y a une terrible contradiction dans les hommes. Il depend d'eux de prendre justement les plus grands noms & de les conserver, & ils n'en veulent rien faire. Il ne depend pas d'eux d'obliger les autres à les leur donner, & quand ils le pourroient, ce ne seroit pas une marque seure qu'ils les eussent, ou qu'ils les meritassent, & c'est ce qu'ils poursuivent avec opiniâtreté.

Mais souviens tey que celuy de prudens s'averist.]
Car les noms ne sont rien, si on n'a en soy les choses

qu'ils signifient.

s'appliquer serieusement & sans relâche à con-noître chaque chose par toy-même; que celuy de complaisant t'engage à recevoir de bon-cœur ce qu'il plaît à la Nature universelle de t'envoyer; & que celuy de magnanime t'oblige à élever ton esprit au dessus de tous les mouvemens de la chair, & à mépriser la gloire, la mort & toutes les autres choses semblahles. Si tu conserves donc ces beaux noms sans te soucier que les autres te les donnent, tu. seras un autre homme, & tu meneras une autre vie, car de vouloir être encore tel que tu as été jusques 1cy, & de te laisser encore déchirer & traîner par les mêmes soins, cela est. d'un homme lâche, trop attaché à la vie, & entierement semblable à ces miserables qui combattent contre les bêtes, & qui à demimangez & tout couverts de sang & de blessures demandent d'être reservez au lendemain pour être encore exposez aux mêmes dents & aux mêmes ongles. Tâche donc de parvenir à ce peu de noms, & quand tu y seras parvenu, tâche de t'y maintenir comme si tu étois transporté dans les isles des Bienheureux. Que si tu t'aperçois que tu ne puisses pas les garder tous, retire-toy dans quelque coin que tu puisfcs:

X.

ses désendre, ou sors même du monde entierement sans te fâcher, avec un esprit de simplicité, de liberté & de modestie; & ravi de pouvoir au moins faire cette bonne action dans la vie, que d'en sortir courageusement. Mais ce qui t'aidera le plus à retenir tous ces noms, c'est de te souvenir des Dieux, & de penser qu'ils ne veulent pas que les hommes les slatent, mais qu'ils leur ressemblent, & qu'ils sassent ce qui est de l'homme, comme le signier sait ce qui est du figuier; le chien ce qui est du chien; & l'abeille ce qui est de l'abeille.

IX. La comedie du monde, la guerre, la frayeur

toutes les vertus ensemble se dépitent & n'en veulent aucune. Il n'y a pas de plus grande erreur, les vertus naissent les unes des autres, & nôtre persection ne s'accomplit que par dégrés.

Et de penser qu'ils ne veulent pas que les hommes les flatent, mais qu'ils leur ressemblent. Il n'y arien de mieux dit; flater Dieu c'est luy offfir des sacrifices, chanter ses louinges, & luy demander pardon de ses sautes sans se corriger. Car c'est traiter Dieu comme un ensant qu'on veut amuser par de saux semblans & par de belles paroles. Pour plaire à Dieu il saut luy ressembler & être (à) sransformé en son image, comme dit saint Paul.

IX. La comedie du monde, la guerre, la frayeur.]
Une seule de ces choses sussit pour nous faire perdre
Dieu, quand nous ne sommes pas étroitement uni avec luy.
Mais quand cette union est parsaite (b) ruen ne scauroit nous
separer de son amour, ny la mort, ny la vie, ny les Anges, ny
les vertus, erc.

174

frayeur, la paresse ou l'esclavage essacerone peut-être dans un seul jour toutes ces saintes maximes de ton esprit.

X. Sur combien d'objets un Physicien ne promene-t-il pas son imagination? Combien de choses fait-il passer devant luy comme en revûë! Mais il ne faut pas se contenter de connoître; il saut agir & joindre la pratique à la theorie, si l'on veut bien faire son devoir, & conserver pur & entier en soy-même le plaisir que donne la connoissance des choses; ce plaisir qui pour être secret n'en est pourtait ny moins sensible, ni plus caché.

X. Sur combien d'objets un Physicien ne promene t il pas son imagination? ]. Il n'y a rien de plus dangereux que l'étude de la Physique: car en fixant les yeux de nôtre corps sur des choses purement corporelles, elle detourne les yeux de nôtre intelligence, de la contemplation de l'être incorporel & invisible, seul veritable & seul solide, c'est à dire de Dieu, & de la meditation de ses vertus. C'est pourquoy saint Paul nous avertit de prendre garde qu'on ne nous seduise (a) par la Philosophie & par les principes de la science mondaine. Antonin ne veut pas blâmer entierement cette science; car elle peut être utile, pourveu qu'on joigne la pratique à la theorie, & que la contemplation des beautés de cet univers nous portes à rendre à son Createur le culte qui luy est dû.

Ce plaisir, qui pour être secret n'en est pourtant ny moins sensible, ny plus caché. Ce jugement est beau. Antonin y prouve deux verités tres importantes; la premiere, que le plaisir que donne la connoissance des choses n'est ny pur ny entier, quand cette con-

XI. Quand jouiras-tu de la simplicité & de la gravité? Quand auras-tu une connoissance si distincte de chaque chose, que tu sçaches ce qu'elle est dans son essence; quel lieu elle occupe dans l'Univers; de combien de temps sera sa durée; ce qui entre dans sa composition; à qui elle peut être donnée; & ceux qui peuvent & la donner & l'ôter?

XII. Une araignée se glorisse d'avoir prisune mouche; & parmi les hommes l'un se glorisse d'avoir pris un lieure; un autre d'avoir pris un poisson; celuy là d'avoir pris un sanglier ou un ours; & celuy-cy d'avoir prisdes Sarmates. Ne les trouvera-t-on pas tous devrais brigands si l'on examine bien leursopinions?

noissance n'opera pas des actions qui luy soient consormes; & l'autre, que ce plaisir ne doit pas être estimé par ce qu'il a d'exterieur, & qui se repand au dehors; car ce n'est pas-là ce qui constitué son essence. C'est ce qu'il a d'intérieur qui en fait le prix. Les hommes donc qui ont établi cette maxime, que tout noire stavoir n'est riens il les autres ne sçavent que nous l'avons, n'estoient que des hommes vains qui cherchoient hors d'eux mêmes ce qu'ils ne pouvoient pas trouver en cux, & qui connoissoient nullement la nature du plaisir que l'intelligence donne. Il est secret, mais il en est d'autant plus pur, plus sensible & moins caché.

XI. Et qui sont ceux qui peuvent la denner et l'oter.] Cette connoissance seule suffit pour nous détacher des creatures & nous ramener à Dieu. Car c'est Dieu seul qui peut ôter & donner toutes choses.

XII. Ne les trouvera-t-on pas tous de vrais brigands, fi l'on examine bien leurs opinions.] Antonin se moque

XIII. Accoutume-toy à connoître & à examiner comment toutes choses se changent les unes dans les autres; sois attentif à ces changemens, & t'exerce continuellement à cette maniere de meditation. Il n'y a rien qui rende l'ame si grande; car celuy qui sçait que dans un moment il sortira de la vie, & quitera tout par consequent, il a déja dépouillé son corps, & s'est remis tout entier, pour ce qui regarde ses actions, entre les mains de la souveraine justice,

icy des pretextes specieux que les hommes donnent à leurs inclinations; le Chasseur dit qu'il ne va à la chasse que pour taire de l'exercice, & pour s'accou-tumer au travail; le Pêcheur qu'il n'aime la pêche que pour se delasser, & pour aiguiser l'industrie dont on a besoin pour surprendre par ruses & par finesses les plus fins & les plus soupçonneux de tous les animaux; & l'Officier dit qu'il ne va à la guerre que pour la gloire & pour servir son l'rince & son païs. Cet Empereur assure que rien n'est plus saux, & que si l'on pouvoit penetrer dans leur interieur, & connoître ce qui les fait agir, on verroit, que la plupart n'aiment la pêche, la chasse ou la guerre que par un esprit de brigandage, ou pour l'a-mour du gain, & que les uns & les autres sont des voleurs & des brigands, comme les Scythes répondirent à Alexandre: Toy qui te vantes d'estre venu tour exterminer les voleurs, tu es le plus grand voleur de la terre Et c'est par cette même raison qu'un Ancien a appellé la chasse une injustice & la mere de la cruauté. Si on approfondissoit bien les opinions des hommes, on ne trouveroit que trop cet esprit de brigandage dans les emploisles plus justes & les plus saints. XIII. Et s'est remis tout entier pour ce qui regarde

stice; & entre celles de la nature universelle pour ce qui regarde les accidens qui peuvent luy arriver. Du reste il n'a pas seulement la moindre attention à ce qu'on pourra dire, penser ou faire contre luy; content de ces deux avantages, d'agir avec justice dans ce qu'il fait, & d'embrasser avec joye ce qui luy arrive, il renonce à tous les autres soins & à toutes les autres occupations du monde. Il ne demande qu'à marcher droit par le chèmin de la loy, & qu'à suivre Dieu, dont toutes les voyes sont droites, & tous les jugemens justes.

XIV. Que sert-il d'avoir des désiances & des soupçons, quand il dépend de toy de voir dequoy il s'agit, & ce qu'il saut faire? Si tu le

vois,

C'est-à-dire qu'il conforme tous ses desirs, toutes ses actions, & toutes ses pensées aux regles immuables de la souveraine Justice, à laquelle il le soumet entierement. Il n'y

a rien de plus deau que tout cet article.

Il ne demande qu'à marcher droit par le chemin de la Loy, et qu'à suivre Dieu.] Marcher droit par le chemin de la Loy, c'est ne faire rien que de juste. Suivre Dieu, c'est se consormer entierement à ses volontés, & recevoir avec plaisir tout ce qu'il ordonne. On ne sçauroit faire l'un que l'autre; c'est pourquoy Antonin les a joints tous deux. Toutes ces verités sont tirées du 1v. Liv. des Loix de Platon.

XIV. Que sert il d'avoir des désiances et des soupcons, quand il dépend de toy de voir de quoy il s'agit.] Il n'y a rien de plus dangereux pour les hommes, & sur tout pour les Princes, que les irresolutions où les jette tres-souvent une inutile & superstitieuse prevovance vois, fais-le avec douceur, & sans regarder derriere toy. Si tu ne le vois pas, suspens ton action, & consulte tes conseillers les plus habiles. Que si quelqu'autre chose vient à la traverse, conduy-toy sagement selon l'occasion en suivant toujours ce qui te paroît juste. C'est le meilleur but que l'on puisse se proposer, & ce n'est qu'en s'en éloignant qu'on tombe dans un égarement funcite.

XV. Tout homme qui obeit toûjours à la raison est en même-temps agissant & tranquille,

yance: fi l'on voit ce qu'il faut faire, on doit agir sans regarde plus loin, & si on ne le voit pas, il faut prendre conseil des'autres. Ces soupçons, mais il arrivera cety, mais il arrivera cela, sont étrangers à la chose, & doivent être cejetter.

Et ce n'est qu'en éloignant qu'en tembe dans un égarement sunesse. L'irresolution qui nous sait manquer à une chose juste nous sait plus de mal que ne pourroient saite les inconveniens que nous prevoyons quand ils arriveroient tous ensemble. Cet endroit est intelligible dans le texte, & j'ay pris la liberté de le corriger en ajoutant un mot blabera esti.

XV. Tout homme obeit à la raijon est en mêmesemt sagissant et tranquille.] C'est un tresor que cet anicle. Quoy que nous tassions, si nous agissons avec agitation & avec tumulte, c'est une marque seure que la raison n'en est point. Et ce qui est dit de Dieu dans l'Ecriture, qu'il n'étoit point dans le tourbillon ny dans les tempestes, mais seulement dans la douce haleine du Zephyre: nous quille, serieux & gay.

XVI. Dès que tu es éveillé, demande toy s'il t'importe beaucoup qu'un autre fasse ce quiest bon & juste, tu trouveras qu'il ne t'im-

porte nullement.

XVII. Quand tu vois des gens qui parlent en maîtres, & qui louent & blâment avec autorité & avec orgueil, ne manque pas d'examiner leur vie : tâche de découvrir ce qu'ils sont à table & dans leur cabinet, penetre leurs desseins,

Serieux & gay.] Voilà encore une precieuse verité qu'Antonin nous enseigne icy en deux mots. Les emportemens de joye & le rire excessif ne se trouvent jamais avec la raison. La joye & la gayeté, que la raison accompagne toûjours, sont inseparablés de la gravité & de la severué, s'il est permis de se servir de ce terme pour exprimer la force de ce mot admirable de Seneque, severa res est verum gaudium, La veritable joye est quelque chose de severe, c'est à dire de gravé & de serieux. Le rire à gorge déployée est ridicule & fol.

XVI. Des que tu es éveillé, demande-toy s'il s'imporse beaucoup.] Nous ne devons attendre que de nousmêmes tout le bien & tout le mal qui peuvent nous arriver. La justice ou l'injustice des autres ne nous regardent point, & nous doivent être entierement indisferentes; la seule part que nous y devons prendre c'est pour l'interest de nôtre prochain que nous devons ai-

mer comme nous mêmes.

XVII. Tâche de découvrir ce qu'ils sont à table & dans leur cabinet. ] Si on pouvoit interroger la table & le cabinet de ces censeurs publics, & que la lampe qui éclaire la nuit dans leur chambre pût parler encore comme elle parle dans Lucien, nous découvrirons

desseins, ce qu'ils recherchent & ce qu'ils fuyent, & souviens-toy qu'ils ne vivent que de rapines & que de vols, qu'ils sont, non pas, comme on dit, avec les pieds & avec les mains, mais avec la plus precieuse partie d'eux - mêmes, avec laquelle, s'ils vouloient, ils pourroient acquerir la soy, la modestie, la verité, la loy & le bon genie.

XVIII. Un homme modeste & bien in-

une infinité de chose qui en nous vangeant de leur orgueil, nous feroient bien voir qu'il ne leur appartient pas de juger des autres.

Et jouviens toy qu'ils ne vivent que de rapines es que de vols.] Cette pensée me paroît parfaitement belle. Ceux qui s'attribuent insolemment je droit de louer ou de blâmer les hommes, ne vivent que de rapines & de vols: car outre qu'ils s'élevent un tribunal qui ne leur appartient point, & qu'il établissent leur reputation sur les ruines de celle de leur prochain, ils volent à Dieu le principal de ses droits, & jugent de la loy & de la justice. S'Ecriture même appelle rapine quand la creature s'égale à Dieu. Or c'est s'égaler à Dieu, & se mettre même au-dessus de luy que de juger des hommes.

Et avec laquelle s'ils vouloient ils pourroient acquerir.] Qu'Antonin met bien dans tout leur jour la folie & l'aveuglement de ces hommes vains! il dépend d'eux d'acquerir legitimement tant de rares vertus, & ils aiment mieux faire un tresor d'injustice & de mentonge.

La loy.] Acquerir la Loy, c'est à dire au lieu de la violer en s'en declarant le juge, s'y soumettre de tout son

struit dit à la Nature qui donne tout & qui retire tout, donne-moy tout ce que tu vou-dras, & reprens ce qu'il te plaira. Et il le dit non pas avec une fierté insolente, mais d'une maniere qui luy marque son respect, son obeissance & son affection.

XIX. Le temps qui te reste à vivre est court, vis comme sur une montagne; car il n'importe icy ou là, si tu es dans le monde comme dans une ville.

XX. Montre aux hommes un homme vraiment homme, & qui vive selon la nature. Qu'ils le voyent, qu'ils l'interrogent. Et s'ils ne peuvent le supporter, qu'ils le fassent mourir.

XVIII. Et il la dit non pas mus une fieret infolonet. I Antonin sçavoit bien qu'il y a des hommes qui disent per fierté & par insolence ce qu'on doit dire par obeissance & par soumission. Car on ne voit que trop de ces gens que ne sont hardis que contre Dieu.

XIX. Vis comme jur une montagne.] C'est-à-dire J vis comme si le lieu que tu habites étoit le plus agreable & le plus délicieux lieu du monde. Car. les Anciens n'estimoient que les lieux qui étoient bâtis sur des montagnes. On peut voir l'article xx111. de ce même livre.

Car il n'importe sey ou là, fi tu es dans le monds comme dans une ville.] Si le naonde n'est pour toy qu'une seule & même ville, tous les lieux te seront égaux.

XX. S'ils no peuvent le supporter, qu'ils le sussent mourir ] Antonin avoit sans doute devant les yeux l'excellent passage de Platon, où Socrate parle de la con-

182 Reflexions Morales de l'Emp.

rir. Il vaut beaucoup mieux mourir, que de vivre comme eux.

XXI. Il n'est plus temps de disputer quel

est l'homme de bien, mais de le devenir.

XXII, Pense incessamment à l'éternité & à la matiere universelle, & souviens-toy que chaque chose en particulier est à l'égard de la matiere un grain de sable, & à l'égard du temps un clin diseil,

XXIII. Sur chaque objet qui t'environne pense d'abord qu'il se dissout déja, qu'il change, qu'il se dissipe & qu'il se corrompt. Enfin que la vie n'est pas plus en luy que la mort.

XXIV. Regarde ce que sont les hommes, ils mangent, ils dorment & font toutes les au-

tres

contradiction que la justice trouve dans l'esprit des hommes, & où il assure qu'elle est si forte que si la souveraine justice venoit au monde sous une figure humaine, les hommes ne pourroient la soussirir, & la livreroient à une

mort ignominieuse & cruelle.

XXI. Il n'est plus temps de disputer quel est l'homme de bien, mais le dévenir.] C'étoit le desaut le plus ordinaire des Philosophes & sur-tout des Stosciens; ils passoient leur vie à disputer sur la desinition de l'homme de bien. Antonin lassé de ces disputes, dit admirablement qu'il ne s'agit plus de disputer quel il est, mais de l'être. Car ce n'est pas l'être que de disputer. Au contraire la chaleur & l'animosité, sœurs inseparables de la dispute; sont bien plus capables de nous éloigner de cet état que de nous y mettre.

XXIV. Rezards ce que sont les hommes, ils mangent, ils dorment, &c.] Autonin veut faire connoître tres fonctions naturelles. Regarde qui sont ceux qui commandent aux autres; ils sont remplis d'orgueil, ils semettent en colere, & traitent de haut en bas ceux qui sont soûmis à leur autorité. Remets en ta memoire de combien de chose ils sont eux-mêmes les esclaves, & à quel prix. Et pense à ce qu'ils seront bientôt.

XXV. Ce que la nature universelle porte à chaque

la misere de l'homme par les necessités indispensables ausquelles il est assujetti. En effet, rien n'est plus miserable.

Regarde qui sont coux qui condamnent aux autres.] Après avoir parle de la milere des hommes en general, il parle de celle des grands Seigneurs. Ce n'est le plus souvent qu'orgueil, emportement, injustice, igno-rance.

De combien de chose ils ésoient eux-mêmes les esclaves, il n'y a que peu de temps, es à quel prix.] Antonin nous fait entendre qu'on peut souvent dire à ceux qui nous veulent maîtriser ce que Davus dit à Horace dans la vii. Satire du livre ii.

Tunc mihi Dominus rerum impariis hominumque Tot tantisque minor, quem ter vindicta quaterque

Imposita haut umquam misera sormidine privet? Vous estes mon maîtro vous que tant de choses or tant d'hommes differens tiennent assujetti? Vous que toutes les ceremonies des Preteurs cent sois resterées ne pourroient jamais assranchir de la crainte?

Les mots ajoûtent beaucoup à ce qu'il vient de dire; car l'esclavage des grands cst d'autant plus honteux que celuy des plus vils esclaves, que le prix qu'ils en retirent est honteux & bas.

2 XXV

184 Reslexions Morales de l'Emp.

chaque particulier, c'est ce qui luy est utile, Scil luy est utile dés le moment qu'elle le luy

porte.

XXVI. La terreaime la pluye; l'air aime à la donner. Le monde aime à faire ce qui doit necessairement être fait. Je dis donc au monde: j'aime ce que tu aimes. N'est-ce pas même le langage ordinaire & commun, & sur tout ce qui se fait, ne dit-on pas que cela aime à si faire.

XXVII.

XXV. Et il luy of utile des le moment qu'elle le luy perse. C'est pour refuter l'opinion de ceux qui difoient qu'une chose pouvoit être utile pour l'avenir, 82 facheuse pour le present. Antonin fourient qu'elle est utile des le moment qu'elle est donnée par la Nature, qui ne donne jamais rien que quand il le faut.

XXVI. La terre aime la playe, d'air aime à la donner. ] Ce font des vers d'Euripide rapportés par Aristote dans le 1. chap. du v111. de ses Morales. Et sur ces vers Amonin sait sa ressexion suivante.

Je dis donc an monde: J'aime ce que in aimes ]
Car puisque le monde aime tou ce qui arrive, c'est
une injustice à une partie de n'aimer pas ce qu'aime le
tout.

Et sur tout ce qui se sait pe dit-on pas que cela aime à se saire. Il samble qu'Antonin tombe un peu icy dans le desaut des Stoiciens qui philosophosent souvent sur un jeu de mots. Cette saçon de parler des Grecs & des Latins, car elle n'est nullement Françoise, cela aime à se saire, veut dire simplement cela a accon-

XXVII. Ou tu vis dans ce lieu là, & tu y es déja accoûtumé; ou tu vas ailleurs, & c'est ce que tu demandes; ou tu meurs, & voilà ton ministere achevé. Il n'y a rien au delà a aye donc bon courage.

XXVIII. Soit persuade que ce petit coin de terre est comme tous les autres, qu'on y est aussi bien, & qu'on y trouve les mêmes choses que sur le sommet d'une montagne, & que sur le rivage de la mer. Par tout tu reconnoîtras la verité de ce que dit Platon que le sage est enfermé dans les murs d'une ville

comme

parce que ce qui est le plus agreable au monde, c'est ce qui

arrive le plus souvent.

XXVII. On tu vis dans ce lieu là & tu y es déja atcoutumé.] C'est pour s'empêcher de tomber dans le dégout des lieux que l'on habite. On nous y fommes pour toûjours, & la coutume nous les rendra supportables; ou nous en sortirons, & nous voilà contens; ou nous mourrons, & voilà tout fini: pourquoy se donner donc tant de chagrin & tant de peine?

Et voilà ton minissere achevé. ] Antonin appelle la vie un ministere, un service, parce que les hommes ne sont nez que pour travailler & pour servir aux desseins de Dieu.

XXVIII. Et qu'on y trouve les mêmes cheses.] C'est ce qu'Epicure disoit : Et quelque lieu que j'aille j'y trouveray un Soleil, une Lune, des Astres, des senges,

des auspices & des Dienx.

La verité de ce que dit Platon, que le Sage oft en formé.] C'est dans le Theætetus, dans ce Dialogue admirable, où Socrate compare les avantages que les hommes d'Etat ont sur les Philosophes avec ceux que

186 Reflexions Morales de l'Emp.

comme dans l'enceinte d'un parc de brebis sur

une haute montagne.

XXIX. Fais-toy toûjours ces questions: En quel état est presentement mon ame? quel bien luy sais-je? à quel usage est-ce que je la mets? Est-elle sans intelligence? S'est elle separée & retranchée de la societé? Est elle si fort mêlée, confondue & collée avec cette miserable chair qu'elle suive tous ses mouvemens, & qu'elle luy obeisse comme son esclave?

XXX. Quiconque s'enfuit de chez son maître, est un esclave sugitif. Nôtre maître c'est la loy. Quiconque donc transgresse la loy, est un sugitif. Celuy qui s'asslige, qui se sache ou qui craint, l'est tout de même: car que

vcut-

les Philosophes ont sur les hommes d'Etat, & où il dit que (2) le Philosophe à cause du peu dexperience qu'il a dans les affaires, paroîtra toujours ausse ignorant er ausse grosser que les bêrgers car quoy qu'il vive dans une ville au milieu de ses Concitoiens, il y est comme s'il étoit dans un parc de brebis sur le sommes d'une montagne. Et Antonin ne se sent de ce passage que pour en tirer cette consequence que puisque le Sage trouve les delices de la montagne au milieu du tumulte des villes, tout le monde peut les y trouver comme luy.

XXX. Nosre maisre c'est la Loy.] La Loy, c'est-à-dire Dien, qui est la Loy vivante & éternelle. C'est pourquoy. Platon dit, que la Loy est le Dien des Sages, Epist. VIII.

veut-il? il veut, autant qu'il est en son pouvoir, s'oppose à ce qui est ordonné & resolu par l'esprit universel qui gouverne & qui regle tout. Or cet esprit n'est autre que la loy qui distribue à chacun ce qui luy convient & qui luy est propre. Donc celuy qui craint, qui se fâche, & qui s'afflige est un esclave su-

gitif, car il s'oppose à la loy.

:

•

ţ

XXXI. Quand la femme a conçû, d'autres choses viennent achever & former l'enfant. Quel merveilleux effet d'une telle cause! Dés que cet enfant est formé, il avale de la nourriture, & derechef d'autres causes viennent concourir à luy donner le sentiment & le mouvement, en un mot, la vie, la force & coutes les autres qualités. Combien y a-t-il là de merveilles? Ce sont ces secrets de la nature qu'il faut mediter. Il faut tâcher de voir la vertu qui opere toutes ces choses, comme on voit celle qui pousse les corps en bas & en haut.

XXXI. Comme on voit celle qui pousse les corps en bas er en hant.] La vertu qui opere tous les mysteres de la naissance & de l'accroissement des hommes ne se voit qu'avec les yeux de l'esprit, non plus que celle qui sait la pesanteur ou la legereté des corps; soit que cette pesanteur & cette legereté viennent de ce que chaque chose tend à se joindre avec celle qui est de même nature qu'elle, comme les Stoiciens le croioient, car les corps n'ont d'eux-mêmes ni pesanteur ni legereté: soit qu'elles ne viennent que du mouvement de la terre, qui tournant autour de son centre, fait que toutes-

188 Reflexions Morales de l'Emp.

haut. Non pas veritablement avec les yeux, mais aussi clairement.

XXXII. Pense tres-souvent que toutes choses sont & seront comme elles ont êté; & remets-toy devant les yeux toutes les comedies
toutes les scenes semblables que tu as vûës
toy-même, ou que tu as lûës dans l'Histoire;
par exemple la Cour d'Adrien, celle d'Antonin, celle de Philippe, celle d'Alexandre, celle de Cresus; c'est toûjours la même chose,
il n'y a de difference que le changement d'Acteurs.

## XXXIII.

les parties de fa maffe tendent à s'en éloigner, se qu'elles s'en éloignent avec plus ou mains de viteffe; felonqu'elles ont plus ou moins de mouvement. Celles qui en ont le moins étant repoussées avec violence par celses qui en ont le plus, se qui par là les font paroître pesantes.

Nen pas verisablement avec les yeux, mais aufi clairement. Les yeux du corps sont bien moins sideles que ceux de l'intelligence, car ils ne sont échairez que par une lumiere materielle qui nous trompe à tous momens, au lieu que les yeux de l'esprit sont éclairez par la lumiere éternelle & veritable, qui ne trompe jamais, et auprès de laquelle tout n'est que tenebres. C'est pourquoy Saint Ambroise disoit sort bien en parlant des accremens: On voit bien mieux les choses qu'an na voit pas que celles qu'on voit. Melius videntur, qua mon videntur, quam que videntur.

XXXII. Il n'y a de difference que le changement d A-Eleurs.] Car ce changement n'empêche pas que les choses ne soient toûjours les mêmes, comme une piece de XXXIII. Celuy qui s'afflige & qui se plaint de quelque chose que ce soit, est très-semblable à un pourceau qu'on égorge, & qui regimbe & fait de grands cris. C'est la même chose de celuy qui seul dans son lit se lamente pour les chaînes dont nous sommes liez & garotez. Souviens-toy qu'il est donné à l'animal raisonnable de suivre volontairement sa destinée, & que la suivre seulement c'est une necessité imposée à tous les animaux.

XXXIV. Considere separément tout ce que tu fais, & sur chaque chose sais toy cette demande: La mort est-elle donc si cruelle, parce

qu'elle me privera de cecy.

(i)

XXXV.

XXXIII. C'est la même chose de celuy qui sont dans son lir se lamente pour les chaînes dont nous sommes liez.] Il parle des chaînes de la fatale necessité, c'est-à-dire de la destinée que les hommes no peuvent ny

eviter ny rompre.

Es que de la suivre seulement, c'est une necessité imposée à sous les animaux.] Voila une distinction bieur avantageuse à l'homme, Dieu a imposé à tous les animaux la necessité de suivre leur detinée, il n'y a que l'homme à qui il a donné le pouvoir de la suivre voi lontairement: & ce n'est que par cette soumission qu'il en devient le maître; car toutes choses sont soumises à celuy qui est soumis à Dieu.

XXXIV. La mort est-elle denc si cruelle, parce qu'elle me privera de cecy? Si nous examinions ainsi en détail toutes nos occupations, nous n'en trouve-rions pas une qui dût nous faire regreter la vie.

XXXV. Quand tu es choqué de la faute de quelqu'un, examine-toy d'abord toy-mê-me, & regarde si tu n'as jamais rien fait de pareil. Par exemple, si tu n'as jamais pris pour une veritable bien l'argent, les plaisirs, la vaine gloire ou d'autres choses semblables. Cette reflexion dissipera dans le moment toute ta colere, sur-tout si tu te souviens en même temps que ce malheureux a été forcé de saire ce qu'il a fait: car comment pouvoit-il s'en empêcher? Si tu le peux, arrache-le à cette force majeure qui l'entraîne.

XXXVI. Quand tu vois Satyrion sectateur de Socrate, represente-toy Eutyches ou Hymenes. Quand tu vois Euphrates, represente-toy

TXXV. Que ce malheureux a été forsé de faire.ce qu'il a fait.] Car il est vaincu & entraîné par ses passions; comme il l'a déja fait voir ailleurs.

XXXVI. Quand tu vois Satyrion Sectateur de Soerate.] Satyrion, Euphrates, Alciphron, Xenophon,
étoient des Philosophes du temps d'Antonin. Euphrates ne peut donc pas être celuy dont Pline fait l'Eloge
dans la dixième Lettre du Livre v. Car il étoit mort
avant qu'Antonin vint au monde, Adrien luy ayant permis
de prendre du poison à cause de sa vieillesse & d'une maladie desesperée dont il étoit attaqué. C'étoit sans doute un
de ses sils. Il nous reste encore des Lettres qui portent le
nom d'Alciphron.

Entyelles, on Hymenes. Eutyches, Hymenes, Eutychion, Sylvain, Tropeophore, Criton & Severe Philo-

toy Eutychion ou Sylvain. Quand tu regardes Alciphron, pense d'abord à Tropeophore. Quand tu vois Xenophon, imagine-toy Critonou Severe, & quand tu jettes les yeux sur toy-même, represente-toy quelqu'un dés Cesars. Ainsi sur chacun trouve dans les siéceles passés quelqu'un qui luy ressemble, & fais ensuite cette ressexion: Où sont tous ces gens-là? ils ne sont plus. De cette maniere tu t'accoutumeras à voir que toutes les choses humaines ne sont qu'une sumée & qu'un rien. Sur-tout si tu te souviens en même temps que ce qui est une fois changé ne paroîtra plus dans toute la suite innombrable des siécles. Et toy quel

Ains sur chacun crowve dans les siecles passez quelqu'un qui luy ressemble.] Pour se souvenir de la fragisité des choses humaines, il semble qu'il devroit suffire de penser en general aux hommes qui ont vécu avant nous & qui sont morts; mais comme nous nous aimons nous-mêmes & tout ce qui a rapport à nous plus que toutes choses, la ressemblance que ceux qui nous ont precedés ont avec nous & avec ceux qui vivent de nôtre temps mous touche davantage & fait plus d'impression sur raôtre esprit. Voilà le fondement de cette maxime.

Que ce qui est une fois changé dans toute la suite innombrable des siecles. ] Quoy que les Storciens susfent persuadez que la Nature renouvelleroit plusieurs sois le monde, ou même toûjours. & qu'ils crussient par là une espece de resurrection, comme cela parost par ce beau passage de. Chrysippe dans le Livre de la Providence, Cela étant, il est maniseste qu'il n'est pass impossible qu'après nôtte mort par la revolution de certains periodes

quel espace de temps y occupes-tu? mais quelque court que soit cet espace, n'est-ce pas assez de le passer honnêtement? Quelle matiere & quelle occasion veux-tu éviter de déplover ta force & d'exercer ta vertu? Car que sont zous les accidens qu'un exercice de la raison qui connoit exactement la nature & la qualité des choses qui arrivent dans cette vie? Demeure donc ferme jusqu'à ce que tu te les sois toutes rendu familieres, comme un bon estomac s'accommode de tout, s'approprie tout, & comme un grand seu convertit en samme & en lumiere tout ce qu'on y jette.

XXXVII. Que personne ne puisse dire veritablement que tu n'es ni de mœurs simples. ' ni homme de bien. Fais mentir tous ceux qui penseront cela de toy. Cela est en ton pou-voir. Qui t'empêche d'être homme de bien & simple? resous toy sculement à ne plus vivre si tum'es tel. Car sans cela la raison ne veut XXXVIII. pas que tu vives.

periodes de temps nous ne soiens rétablis dans le même si-gute où nous semmes. Ils soûtenoient pourtant que ce ne seroient pas les mêmes choses qui reviendroient; mais des choses entierement semblables. Par exemple que le même Socrate ne reviendroit pas, mais un autre tout semblable à luy.

Car que sont tous les accidens qu'un exercice de la raison. J' C'est pourquoy les Grecs les appellent tous des combats ayavas.

XXXVII. Car sans cela la raison ne veut pas que m vives.] La vio ne nous est donnée qu'afin que nous

XXXVIII. Qu'est-ce qu'on peut dire ou faire de mieux sur cette matiere? Quoy que ce puisse être, il est en ton pouvoir de le dire ou de le faire, n'allegue point pour excuse que tu en es empêche. Tu ne cosseras de gemir & de te plaindre que quand tu te seras mis en état de faire dans toutes les occasions qui se presenteront tout ce qui est propre & convenable à la nature de l'homme, avec le même plaisir que le voluptueux trouve dans le luxe & dans les delices. Car tout ce que tu peux faire selon ta propre nature, tu dois le regarder & l'embrasser comme la jouissance d'un tres-grand bien. Or en tout temps & en tous lieux il depend de toy d'agir de cette maniere. Un cylindre, le feu, l'eau, & toutes les autres choses qui sont regies par une na-ture & par une ame privée de raison, ne reu-vent pas toûjours conserver le mouvement qui leur est propre, car elles trouvent souvent des obstacles sur leur chemin. Mais il n'en est pas ainsi de l'ame ou de la raison, elle continuë toûjours son essort selon son essence, & comme il luy plaît, au travers de toutes ses difficultés qui s'opposent à son passage. Metstoy donc bien devant les yeux cette facilité a-VCC'

avancione dans la perfection; dés que nous nous arrêtons, ou que nous reculons, c'est un bien dont nous ne jouissons qu'avec injustice.

XXXVIII

194 Reflexions Morales de l'Emp.

vec laquelle la raison perce & surmonte tous les obstacles comme le feu se porte enhaut; comme une pierre descend en bas; & comme un cylindre roule sur un sieu penchant; & n'en demande pas davantage. Car tous les autres empêchemens que tu pourras trouver, ou ils viendront de ce cadavre que tu traînes, ou bien ils ne pourront te nuire, nite faire aucun malfans le secours de ton opinion, & sans la permission de ta raison même. Autrement celuy qui les souffriroit deviendroit tout aussisôt méchant. Veritablement pour tous les autres ouvrages de l'art ou de la nature, dés que le moindre mal leur arrive, ils sont gâtez & ne sont plus de même prix: mais icy on peut dire tout le contraire, & assurer que l'homme qui se sert bien des accidens qui le traversent, en devient & plus estimable & meilleur. Enfin,

XXXVIII. Ou bien ils viendront de ce cadavre que tui traines.] Et par consequent ils sont sans effet; car comment une chose morte pourroit-elle nuire à ce qui est immateriel & immortel?

Ausrement celuy qui les soussiriest deviendroit tout aussirie méthant. Si les choses pouvoient nous nuire malgré nous et sans nôtre consentement, il n'y a personane qui pût s'empêcher d'être méchant. Mais elles ne nous nuisent qu'autant que nous leur en donnons là liberté en les rendant maîtresses de nos opinions.

L'homme qui se serr bien des accidens qui le traversent, en devient et plus estimable et meilleur.] Car ces accidens sont comme le seu qui épure l'or. Un

homme-

fin, souviens-toy qu'aucune chose ne nuit au Citoien, quand elle ne peut nuire à la Ville; & qu'elle ne nuit point à la Ville quand elle ne nuit point à la Loy. Or ce qu'on appelle des malheurs & des infortunes ne nuit point à la Loy, & ne nuisant point à la Loy il ne sçauroit par consequent nuire, ni au Citoien, ni à la Ville.

XXXIX. Quand un homme est bien imbu & bien penetré des veritables opinions, le moindre mot & le plus commun suffit pour luy faire rappeller sa constance & sa gayeté. Par exemple ce mot d'Homere, Quand

tiomme devient par leur moyen venerable & comme facré; & l'on peut dire de lui ce qu'un Historien (a) dit admirablement de Marius: Redit ab Africa Marius clade major, si quidem carcer, catena, suga, exiliave horriscaverant dignitatem. Marius revint d'Afrique plus grand par ses malheurs, car sa prison, ses chaînes, sa fuite, son exil relevoient sa dignité en inspirant peur lui des sentimens d'une sainte horreur.

Or ce qu'on appelle des malbeurs & des infortunes ne nuis point à là Loy.] A la Loy, c'est-à-dire à l'ordre que Dieu a établi pour le gouvernement du monde; la beauté de cet ordre ne peut-être troublée par lès infortunes ny par les calamités, puis qu'au contraire ellès sont dans les mains de Dieu les instrumens de sa bonté & de sa justice, & qu'il ne s'en sert que pour éprouver les bons & châtier les méchans. Ce raisonnement d'Antonin est sublime & beau.

XXXIX. Par exemple ce mot d'Homere.] C'est un Passage du vi. Livre del Iliade v. 147. Mais il y a bien de l'apparence qu'Antonin n'en avoit rapporté que les premieres paroles, puis qu'il dit le moindre mot suffit.

Quand le vent fait tomber les feuilles de nos bois, Le printemps aussi-tôt en fait renaître d'autres. Les mortels sey bas suivant les mêmes Loix. Quand l'un naît, l'autre meurt.

Tes enfans aussi sont de veritables seuilles : vraves feuilles ces hommes qui crient si haut, & qui comme s'ils étoient seuls dignes d'être crûs, louent ou blament les autres en public, ou les déchirent & s'en moquent en partieulier. Feuilles encore ceux qui dans les siécles suivans recevront la memoire de ton nom, & la feront passer à leurs descendans. toutes choses sont autant de seuilles, le printemos les produit, le vent les abat, & la forêt en pousse d'autres à leur place, & ellesont toutes cela de commun, qu'elles sont de peu de durée. Mais toy tu les crains ou tu les dosires comme si elles devoient durer toûjours. Encore un petit moment, & tes yeux seront fermez; & d'autres viendront bien-tôt pleurer ceux qui auront assisté à tes suderailles.

XL. Un œuilsain doit voir tout ce qui est visible, & ne pas dire, je ne veux voir que du verd. Car c'est le propre d'un œuil malade. L'ouie & l'odorat bien sains doivent être toûjours prêts & à entendre & à sentir tout ce qui peut-être sentir & entendu. Un bon esto-

toutes sortes de grains. Il faut de même qu'un esprit sain soit preparé à tout ce qui luy arrive. Celui qui dit, que mes ensans vivent, que tout le monde louë ce que je sais, c'est un œuil qui demande à voir du verd, c'est une dent qui ne veut que des choses tendres.

XLI. Dans le monde il n'y a personne de fi heureux qui à sa mort n'ait autour de luy des gens qui se rejouissent du mal qui luy arrive. Si c'est un honnête homme éc un homme sage, il se trouvera toûjours quelqu'un qui dira: ensin, nous pourrona respirer, nous voilà delivrez de ce pedagogue. Il est vray qu'il n'étoit sacheux, ni incommode à personne, mais j'ay remarqué très-souvent qu'il nous condamnoit en secret. Voilà ee qu'on dira de cet honnête homme. Mais pour nous, combien d'autres choses avons nous qui font desirer à une infinité de gens d'en être désaits. Si en mou-

XLI. Qui la rejouissent du mal qui luy arrive. ] Can'est pas qu'Antonin regarde la mort comme un mal, mais il parle selon le sentiment du peuple, qui la croyant un mal ne laisse pas de se réjouir de ce qu'elle arrive à ceux qu'il hait ou qui l'incommodent.

Il oft vray qu'il n'étoit fâcheux ni incomme de à personne. ]' C'ast le veritable carachere d'un honnête homme; il condamne les vices sans toucher aux personnes, infestatur vitia, non bomines, non cossigns errantes, sed emendat. Plin.

L 1 v. 1. Epist. 10.

Mais pour nous, combien d'aueres chosos avons nous qui font desirer à une infinité de gens d'en être défaits.]

mourant tu as ces pensées, tu mourras plus volontiers; car tu feras ce raisonnement: Je quite une vie où ceux qui en jouissent avec moy, & pour lesquels j'ay souffert tant de peines, fait tant de vœux, & passé par tant d'inquietudes, sont les mêmes qui veulent qui je meure, esperant que ma mort leur procurera peut-être quelque soulagement. Pourquoy donc voudrois-je faire ici un plus long sejour? Que ces reslexions ne t'obligent pourtant pas à en sortir mal avec eux; mais au contraire en suivant ta bonne coutume, témoigne leur toûjours tous les sentimens d'amitié, de douceur et de bienveillance. D'un autre côté aussi ne les quite pas comme malgré toy, & comme en étant arraché; mais comme dans ceux qui meurent heureusement l'ame se détache doucement & volontairement du corps, il faut que tu te détaches d'eux de la même maniere. Car la Nature t'a attaché & lié avec eux. elle t'en délie présentement. Je m'en détache donc, non pas par force, ni avec violence, mais.

Puis qu'un si bon Empereur croit avoir sujet de penser ainfi, que doivent faire les autres? On voit dans ce Chapitre des marques d'une douceur & d'une charité fort sares, même parmi les meilleurs Chrétiens.

Que ces reflexions ne t'obligent pourtant pas à en

mais de mon bon gré: car c'est une des choses

qui se font selon la nature.

XLII. Sur tout ce que tu vois faire, accoutume-toy autant qu'il t'est possible à rechercher pourquoy on le fait. Commence par ce que tu fais toy-même, & tâche de découvrir le but où tendent toutes tes actions.

XLIII. Souviens-toy que ce qui te remuë & qui te fait agir comme une marionnette, ce sont les ressorts cachez au dedans de toy; & ces ressorts ce sont tes sens qui n'ont toûjours que trop d'éloquence pour te persuader: c'est l'amour de la vie & toutes les autres passions; en un mot, l'homme intérieus. Ne t'amuse donc point à considerer le vaisseau exterieur & les

XLII. Tâche de découvrir le but en tendent toutes ses affiens. ] Car si elles tendent à contenter nos desirs déreglez, elles produirent la corruption & la mort; & si elles vont à operer les biens de l'esprit, elles produiront la vie éternelle.

XLIII. Et ces ressorts ce some tes sons qui n'ent toujours que trop d'éloquence pour te persuader. Il n'y
a dans le texte que ces-deux mots: C'est la Rhetorique,
mais il est aisé de voir que le passage n'est pas entier,
& qu'il faut ajouter ou de pustuer des opinions, ou air s'ece un des sens; c'est la Rhetorique de tes sens ou de tes opinions.
Car c'est asseurément ce qu'Antonin a voulu dire, & le
Passage est fort beau.

C'est 1 homme interieur. 1 C'est à dire l'ame, qui est à proprement parler l'homme, dont le corps n'est que l'organe, c'est luy que Saint Pierre (a) appelle l'homme caché du cœur.

200 Reflexious Morales de l'Emp.

les organes qui en dependent. Ils en sont que comme une scie ou un autre instrument, avec cette dissernce pourtant qu'ils sont nés avec toy: Maissans la cause qui les meut & qui les arrête, ils seroient aussi inutiles que la navéte au Tissern; la plume à l'Écrivain; & le souse au Cocher.

## LIVRE ONZIEME.

Es proprietés de l'ame raisonnable sont, qu'elle se voit elle-même, qu'elle se compose elle-même; qu'elle se rend telle qu'elle weut;

I. Es proprietés de l'ame raisonnable sont, qu'elle se voit elle même. Il n'en est pas de l'ame comme des yeux du corps; ceux-cy ne peuvent se voit que dans un miroir ou dans un autre œuil: au lieu que l'ame se voit elle même, se connoît en elle-même, se ce qui est encore plus considerable; elle connoît en elle la souyeraine sagesse, c'est-à-dire. Dieu Mais d'un autre côté aussi elle n'a pas plus davantage que les yeux: car si les yeux ne peuvent voir que quand ils sont éclairez par une lumiere qui est hors d'eux, l'ame ne peut voir non plus que quand elle est éclairée par la umiere éternelle se vivante; pour peu qu'elle s'éloigne de Cet objet, se qu'elle s'attache aux objets grossiers se paipables, elle tombe dans de prosondes tenebres, se n'est plus qu'aveuglement.

Qu'elle compose elle-même, qu'elle se rend telle qu'elle

veut; qu'elle jouit des fruits qu'elle porte, au lieu que tout ce que portent les plantes & les animaux ne va qu'au profit des autres & jamais au lieu; qu'elle parvient toûjours à fa fin entiere & parfaite, quelque bornée que foit fa vie, car il n'en est pas d'elle comme de la danfe d'une comedie, ou d'autres choses semblables, dont on ne sçauroit retrancher la moindre chose sans rendre l'action inparfaite & défectueuse,

· Qu'elle jouit des fruits qu'elle porte, au lieu que tont ce que portent, erc. | Les fruits de l'ame ce sont les fruits que l'Ecriture appelle les fruits de la humiere, les fruits de la justice, & les fruits de l'esprie, pour les opposer aux fruits de la chair, qui nesont que tenebres, qu'injustice, que méchanceté: les fruits de l'ame sont la charité, la joye, la paix, la patience, la douceur, la tranquillité, la bonté, la fidelité, la justice, la sagesse, & la temperance. Et il y a deux differences effentielles entre ces fruits & ceux de la chair; la premiere, celle qu'Antonin explique icy, que l'ame en jouit, au lieu qu'on ne peut pas dire proprement que le corps jouisse des fruits de la chair, non plus que les autres animaux de ce qu'ils produisent : & la seconde que ces fruits de l'ame demeurent éternellement, au lieu que les fruits de la chair perissent avec elle. Ce passage me paroît fort beau.

Qu'elle parvient toujours à sa sin entière et parseite, quelque bornée que soit sa vie. I A quelque heure que la mort arrive, l'ame est en état de partir; car elle est à sa persection, elle est toujours entière & parsaite; & non seulement cela, mais elle sait encore que son entrée dans la monde, quelque courte qu'elle soit, est comme une piece de theatre qui a toutes ses parties. Il n'en est pas de même du corps.

fectueuse. En quelque endroit qu'on la surprenne, au commencement, au milieu, à la fin, elle fait que ce qui a parûest toûjours une piece complete & finie, de sorte qu'elle peut toûjours dire, j'ay tout ce qui m'appartient. De plus l'ame parcourt tout cet univers; elle se promene dans les especes immenses qui l'environnent; elle contemple sa figure; elle mesure en quelque maniere l'éternité; elle penetre & conçoit la regeneration periodique des choses: & lisant ainsi dans l'avenir elle voit clairement que coux qui viendront après nous ne verront rien de nouveau, comme ceux qui nous ont precedez n'ont vû que ce que nous voyons. On peut dire même que par la raison de cette uniformité un homme qui n'a vécu

De plus l'ame parcourt tout cet Univers, &c. ] Tous les Philosophes se sont servis de cet argument pour prouver la spiritualité & l'immortalité de l'ame. En effet si elle n'étoit pas spirituelle & immortelle, elle ne seroit nullement capable des proprietés que Dieu lui a communiquées, comme de n'être rien d'étendu dans l'espace; de mesurer l'éternité; de comprendre l'infini; de penetrer dans les cleux & dans les abymes de la terre : & de jouir de la contemplation de l'immen-fité de Dieu, comme si elle n'avoit avec luy que les mêmes bornes: proprietés que la matiere ne peut jamais recevoir.

La regeneration periodique des choses.] Lors qu'après chaque embrasement du monde, le monde reproduira

vécu que quarante années, quelque peu d'esprit qu'il ait, a vû tout ce qui a été avant luy extout ce qui sera après. Les autres proprietés de l'amesont l'amour du prochain; la verité, la pudeur, & de n'estimer rien tant que soy-même, ce qui est aussi le propre de la Loy. Et de cette maniere la droite raison est la même que la raison de souveraine justice.

II. Tu

Et de n'estimer rien tant que soy-même. Parmi toutes les choses creées, il n'y a rien qui nous doive être si precieux que nôtre ame. Pendant que nous l'estimons moins que ces objets corporels & terrestres, ce qui arrive tous les jours, nous la plongeons dans leur neant, mais lors que nous la mettons au dessus de tout, nous l'unissons à Dieu, & elle regne avec luy sur toutes choses.

Cequi est aussi le propro de la Loy. 1 Car la Loy est au def-, sus de toutes choses, puisqu'elle juge de tout sans que rien

puisse juger d'elle.

Et de cette maniere la droite raison est la même que la raison de la souveraine justice. Il y a dans ce passage une prosondeur de sens étonnante, & c'est cette prosondeur qui en sait l'obscurité? Antonin à voulu dire que la raison qui porte nôtre ame à s'estimer plus que toutes choses est la même qui veut que la Loy soit au dessus de tout, & que l'une & l'autre n'est que la verité & la souveraine justice, & ces deux raisons étant une seule & même chose, nôtre ame devient aussi une seule & même chose avec la Loy. Comme elle, elle juge de tout sans que personne puisse avoir le droit de juger d'elle non plus que de la Loy: & voilà l'explication du mystere que saint Paul (a) nous apprend quand il dit que l'homme spirituel juge de tout, c' n'est jugé de personne.

II. Tumépriseras la musique, les danses & tous les spectacles, si tu sais ce que je vais te dire: à l'égard de la musique, tu n'as qu'à la diviser en chacun de ses tons, & sur chacun te faire

II. A l'égard de la musque, ren'as qu'à la divifer en chacun de ses tens, l Ce raisonnement d'Antonin est vray à la rigueur. On dira pour en éluder la force que la beauté de la musique ne consiste pas dans les tons separez; mais dans le rapport qu'ils ont les uns avec les antres, & dans la proportion des mouvemens dont il resulte une harmonie qui est plus ou moins parfaite, selon que cette proportion approche plus ou moins de l'unité qu'elle veut representer. Il en est d'elle comme de la beauté des vers, cette beauté ne se trouve pas dans les syllabes qu'on prononce l'une après Taurre, elle est dans le tout qui nous frape & qui nous faisit. Quelque vraye que soit cette objection elle ne déruit point du tout le raisonnement de cet Emporeur. Car il est toujours très-constant que la beaute de la musique, comme celle de la poesse, & toutes les autres beautés corporelles & qui touchent les sens, ne sont que des beautés imparfaites, parce qu'elles ne sont belles que par rapport ou au lieu ou au temps, et qu'étant composées de parties fugitives qui ne sçau-roient subsister toutes ensemble, elles ne representent qu'imparfaitement la veritable unité & l'égalité souveraine qui est le seul & unique modelle du beau. Ceux donc qui auront les yeux de l'intelligence accoutumez à cette beauté primitive, n'auront pas de peine à suivre ce precepte d'Antonin, & à mépriser toutes ces beautés inferieures & passageres qui dependent du lieu? & du temps, & qui y sont entierement rensermées. Mais en même temps il saut avouer que la musique est une des beautés les moins imparfaites de ce bas ordre, & que c'est même un désaut considerable de ne pas la confaire cette demande. Est-ce donc là ce qui me ravit? Tu en auras honte. Sur la danse sais la même chose, & considere à part tous ses gestes & tous ses mouvemens, & ainsi de tous les spectacles. Ensin sur toutes les choses du monde, excepté sur la vertu & sur ce qui vient d'elle, souviens-toy de cette maxime, divise-les par parties, & par cette division apprens à les mépriser. Suy la même regle sur toute la vie.

III. Combien est heureuse l'ame qui est toûjours prête à se separer du corps, soit qu'après cette separation elle soit éteinte ou dissipée, ou qu'elle subsiste encore! mais il saut que cette bonne resolution vienne de son propre jugement & non pas d'une opiniâtreté obstinée comme celle des Chrêtiens. Il saut qu'elle

connoître, & de ne la pas amer jusqu'à un certain

point.

ri!

Excepté sur la versu & sur ce qui vient d'elle.] cat la vertu & les actions vertueuses étant des beautés purement spirituelles, elles representent bien plus parsaitement que toutes les autres la verité & l'unité qui les produit.

Suy la même regle sur toute la vie.] En te demandant à chaque action & à chaque moment: Est ce là ce qui

te fait souhaiter de vivre.

III. Et non pas d'une opiniatreté obstinée comme celle des Chrétiens.] Ses Payens appelloient folie & obstination la constance & la fermeté des Chrétiens qui aimoient mieux mourir que de sacrisier aux Idoles, & que d'adorer les statuës des Empereurs. Tertuliten dans son Tome II.

206 Roffexions Morales de l'Emp.

le se porte à cette action avec railon, avec gra-

'Apologotique: Quelques une neus areiseus de feus de es que pouvant nous tirer d'affaires en facrifiant nue seule fais. sans changer de sensiment, nous amons mieux mâtre epimiatrecté que novre vie. En effet, Pline le jeume l'appelle quinaveté, abstinacion inflemible, et de marce. Mais en quel temps Antonin fit-il cette maxime. lui qui ne persecuta jamais les Chrétiens? car de la maniere dont il parle, on diroit qu'il voyoit tous les jours des Martyrs; cependant depuis qu'il fue Empe-aeur, il n'y en et amais dans les lieux où il étois. Il la sit sans doute après que la rage des Payens reveillée par la licence des guerres civiles eut sacrifié pluseurs Chrétiens à sa sureur en Asie & dans les Gaules. confiance de ces Martyra dont il ne manquoit pas. d'e. ere informé par ceux qui la noircissoient, lui donna lieu de faire cette reflexion, qu'on est heureux de mépriset la mort, pourveu que ce mépris soit le fruit de jugoment et de la raison. Et non pas l'esset d'un opiniâtreté aveugle; & la maxime est vraye & seure; mais l'application en est fausse, comme toutes les applications qu'on fait en suivant de faux prejugez. Il vavoit de la raison dans cette sermeté des Martyrs: mais c'étoit une raison plus qu'humaine que des Payens n'étoient pas capables d'apercevoir.

Auer gravité.] Faire quelque chose avec gravité, c'est la faire dans les regles de bienseance, avec courage, sans precipitation & sans lenteur, lors que la necessité le demande. & en la raportant à un certain but qui est l'utilité du prochain. Or on accusoit les Chrétiens de courir souvent à la most sans necessité. C'est pourquoi ces Philosophes aveugles croyoient que cette action étoit dessituée de cette gravité dont ils vouloient que toutes les actions des hommes sussentiels accompagnées. Car faire une chose sans nécessité, c'est

More Antonin. Liv. XI.

vité, & sans aucun faile, pour persuader aux

autres de l'imiter.

IV. Ay-je fait quelque choie d'utile à la societé? J'en ay reçû la recompense. Aye toûjours cette maxime dans la bouche, & ne cesse

pimais de faire le bien.

V. Quel est ton métier? d'être homme de bien. Comment y peut-on mieux réussis qu'en méditant sur les ordres de la nature de l'univers, & sur tous les devoirs ausquels l'homme est engagé par les loix de sa nature particulière.

VI. Les tragedies ont été premiérement introduites pour faire souveair les hommes des

acci-

ou par legereté. Mais quelle nécessité plus grandes pour des soldats Chrêtiens, que de s'exposer à une montqui rendoit inutiles tous les artifices du Demon, écqui en ruinant son empire augmentoit celuy de Jusus.

Es sans aucune sasse, pour porter les autres à l'imiter. ser. ] Antionin a raison. Ce n'est pas par des actions de sasse que nous portons les hommes à nous imiter; c'est pat des actions de justice, de necessité, & des, choix. Mais quel aveuglement d'accuser les Chrêtiens d'agir par sasse : eux qui ne connoissoient de grandeux que dans l'humilité, & qui auroient crû n'être plusserviteurs de l'es u s-C h a i s t, s'ils avoient cherché à étre louez des hommes.

V. Comment y peut-en mieux reuffir qu'en meditant.] Antonin reconnoît donc que la vertu n'ell pas un present de la nature, mais un fruit de l'étude & du travail.

VI. Les tragedies ons été premierement instoduites pour faire souvemer les hommes des accidens. Au com-X 2 men-

## .08 Reflexions Morales de l'Emp.

accidens qui arrivent da ns la vie; pour les avertir qu'ils doivent necessairement arriver, & pour leur apprendre que les mêmes choses qui les divertissent sur la scene, ne doivent pas leur paroître insupportables sur le grand theatre du monde. Car tu vois bien que telle doit être la catastrophe de toutes les pieces, & que ceux qui crient tant sur le theatre, oh Citheron! ne se délivrent pas de leurs maux. Les Poëtes tragiques

mencement, c'est-à dire, lors que la Tragedie & la Comedie étoient consonduës, c'étoit un divertissement grossier & champêtre, où l'on se proposoit, plûtôt de porter les hommes à la joye & à la débauche, que de leur apprendre à avoir du courage & de la vertu. Antonin ne parle donc icy que de la Tragedie parsaite; car ce n'est que de celle-là seule qu'on peut dire qu'elle su introduite pour apprendre aux hommes à supporter courageusement tous les accidens de la vie, & à les trouver même legers en les comparant avec ceux qu'ils voyoient dans ces pieces. Car il est bien difficile de se trouver si malheureux quand on vient de voir un Telephus, un Philocète, un Oreste, un Oedspe, &c.

Et que ceux qui crient tant sur le theatre, ob Cytheron! ne se délivrent pas de leurs maux.] C'est une exclamation d'OEdipe qui dit dans une piece de Sophocle: O Cytheron! pourquoy me reçûtes vous, ou pourquoy, après m'avoir recû, ne me laissates vous pas perir, asin que je ne pûsse jamais faire voir aux hommes

d'où i étois sorti? Toutes ces exclamations ne soulagent

Telle doit être la catastrophe de toutes les pieces.] Tant

des pieces naturelles que des attificielles.

giques disent souvent des choses tres-utiles, comme cecy : Si les Dieux n'ont soin ny de moi ni de mes enfans, cela même ne se fait pas sans raison. Et cecy encore: Ne te mets pas en colere contre les affaires, car elles ne s'en soucient point. Et, La vie est comme la moi on d'un champ. Et plusieurs autres choses semblables. A la tragedie succeda la vicille comedie armée d'une liberté magistrale, & qui en donnant à chaque chose son veritable nom, réussissoit admirablement à corriger l'arrogance & l'insolence des Citoyens. Diogene s'est servi à ce dessein de beaucoup d'endroits de cette vieille comedie. Après cela vint la comedie que l'on appelle moyenne, & enfin on invėnta

Comme cecy, si les Dieux.] Les trois passages qu'Antonin rapporte icy ont été examinez dans les Remarques

fur le Liv. v11, aux art. 40.41. & 43.

A la Tragedie succeda la vieille Comedie.] Sur tout ce qu'Antonin dit icy de la vieille & de la nouvelle Comedie, on n'a qu'à voir les Remarques sur la Poëtique d'Horace depuis le vers 281.

Successit vetus his Comædia non sine multa

'A ceste Tragedie de Thespis & d'Eschyle succeda la vieille

Tragedie avec beaucoup de succès.

Après cela vient la Comedie que l'on appelle moyenne.] La vieille Comedie dira jusqu'à ce que Lysander se fut rendu maître d'Athenes. La moyenne depuis Lysander jusqu'à Alexandre le Grand, & la nouvelle c'est celle qui dure encore. 210 Reflexions Morales de l'Emp.

vența la nouvelle comedie qui dégenera en une pure imitation. On scattque les auteurs de cette derniere sorte de comedie disent de fort bonnes choses, mais au fond quel est le sujer & le but de toutes ces representations?

VII.

La nouvelle Comedie qui degenera en une puna imisation. La vieille & la moyenne Comedie n'étoient pas à proprement parler des imitations, puisque dans la premiere il n'y avoit rien de feint, ny pour les persennages, my pour les sujets, & que dans la seconde hors les noms qui étoient seints, tout y assoit veritable, & qu'on y representoit les actions des principaux Citoyens. Mais la nouvelle ne porta sur le théaire que des aventures seintes & des nouss supposes, sinsi et ne sur plus qu'une imitation de la vie commune à c'est ca qu'Antonis

condamne icv. Mais au fond quel est le sujet & but de toutes ces representations? ] La vieille & la moyenne Comedie avoient au moins un but tres-utile, ear elles tendoient à corriger les hommes; mais la nouvelle n'a d'autre vût que de les anuser inutilement, & elle les laisse comme elle les trouve. Ce jugement d'Antonin est tres-remarquable ; il prefere l'aigreur & le fiel de la visille & de la moyenne Comedie à la molle condescendance de la nouvelle qu'il traite d'inuelle & de vaine. L'éloge que le Roy de Perse donna à Aristophane, que fes conseils rendoient les Atheniens plus braves, & les faiseient trienpler de leurs ennemis, n'est pas à beaucoupprès si considerable que ce qu'Antonin dit icy en faveur de la vicille & de la moyenne Comedie. Voilà une autorité d'un tres-grand poids pour ceux qui onttâché de redonner à nôtre Comedie l'air de la vieille Comedie qu'elle a perdu. Mais afin qu'on ne se trompe pas à ce passage, il est bon d'avertir qu'Antonin ne

VII. Que c'est une chose bien évidente qu'il n'y a pas de meilleure disposition pour la Philosophie que celle où tu es maintenant!

VIII. Une branche separée de la branche à qui elle rouchoit, ne peut qu'elle ne soit sepa-rée de l'arbre entier. Tout de même un homme qui s'est separé d'un autre homme, s'est entierement separé de toute la societé, Mais c'est une main étrangere qui re tranche la branche,

les que par comparaison; car d'ailleurs il étoit trèséloigné d'aprouver qu'on reprit publiquement les hom? mes de leurs défauts, puis qu'il étoit persuade que c'étoit bleffer les loix humaines et divines : son but est de condamner la nouvelle Comedie, comme on avoir comdamné les deux autres. Il envelope aussi la Tragedie dans cette censure: car Antonin n'étoit pas home me à se contenter qu'on moderat les passions, il vouloit, comme tous les Stoiciens, qu'on les arrachât entierement. On verra les Remarques sur la Poétique d'Aristote.

ø

\*

1

2

2

. 1

日本は行

VII. Que c'est une chose bien, toidente qu'il n'y a pas de meilleure disposition pour la Philosophie. ] Il y avole tant de sectes des Philosophes opposées les unes aux autres qu'une infinité de gens passoient leur vie dans l'incertitude & dans le doute, fans pouvoir se déterminer, & choisir. Antonin donc pour s'empécher de tomber dans un état si déplorable, examine la disposition où il est, & après l'avoir bien examinée, il s'asfure qu'il n'y en a pas de meilleure, & que cela est même très-évident. En effet aimer Dieu & son prochain, voilà la meilleure disposition ou l'on puisse être, il n'est plus question de choix, il ne s'agit que de travailler & de faire de bonnes œuvres.

aù lieu que l'homme se retranche lui-même en haissant son prochain & en s'éloignant de hui. Et il ne sçait pas qu'il se separe par là tout d'un coup de la societé civile. Mais voici une grace bien particuliere de Dieu qui a établi la societé, c'est que nous pouvons être incorporez & reunisau corps dont nous nous sommes separez, & faire encore une partie du même tout. Il faut seulement se souvenir qu'une partie à qui il est souvent arrivé de se separer, ne se reunit & ne se reprend enfin. qu'avec beaucoup de peine, & qu'une branche qui a toûjours été attachée à son arbre, & qui à crû avec lui est bien differente de celle qui y a été entée après sa separation, comme tous les Jardiniers même l'assurent.

IX. Il faut être branche d'un même arbre, Et ne pas suivre les mêmes opinions.

X. Quand

VIII. Mais voicy une grace bien tarticuliere de Dieu. ] On peut voir ce qui a été remarqué sur l'article xxxvi. du Livre v 111.

IX, Il faut être branche. d'un même arbre, et ne pas suivre les mêmes opinions. Le Peuple a toujours des opinions si peu saines de la Justice, de la Religion & de Dieu, que quoi que le lien de la charité nous unisse avec lui & saise comme un même arbre de tous les hommes, nôtre esprit ne laisse pas d'être libre, & de conserver une independance & une superiorité qui l'empéchent d'assujettir ses pensées & ses opinions à celles du peuple: autrement cette même charité, qui nous unit & qui nous lie, deviendroit pour nos ames un poi-

X. Quand tu suis la droite raison il n'est pas au pouvoir de ceux qui s'y opposent, de t'empêcher de faire une bonne action; il ne faut pas non plus qu'ils puissent t'arracher la douceur & l'affection que tu dois avoir pour eux. Demeure ferme dans ces deux dispositions, poursuy ton dessein & ton choix, & continue d'avoir la même bonté pour ceux qui te tra-versent & qui te chagrinent. Car ce n'est pas une marque moins grande de foiblesse de se fâcher contre eux que de renoncer à son entreprise & que de se décourager : celuy qui se rebute en se laissant épouvanter, & celuy qui perd les sentimens d'affection & d'humanité qu'il doit avoir pour les hommes que la nature luy a donnez pour parens & pour amis, font également deserteurs & quittent également leur poste.

XI. Il n'y a point de nature qui soit inferieure à l'art, car tous les arts imitent la nature.

Cela

X. Sont également deserteurs.] Car ils renoncent également à la raison qui veut qu'on aille son chemin sans perdre les sentimens d'affection qu'on dost ayoir pour tous les hommes.

XI. Il n'y a point de nature qui soit insereure à l'art, car tous les arts imitent la nature ] Puisque tous les arts tont les choses les moins parsaites pour les plus parsaites, il est certain que la Nature universelle, qui est le modele de tous les arts, le fait aussi, & voilà ce qui a produit la Justice. Car que fait la Justice? elle reduit les choses les moins parsaites sous l'empire & sous l'obers-

5 fance

Cela étant, il s'ensuit par une consequence très-évidente que la nature la plus parfaite & qui comprend en elle toutes les autres, ne cede point à l'industrie de tous les arts. Or il est certain que ceux-cy sont toûjours les eheses les moins parfaites pour les plus parfaiten; il est donc constant que la nature le sait aussi: & c'est cequi produit la justice, & la justice est la mere de toutes les autres vertus: car il n'y aura plus de justice, si nous couvons avec tant d'ardeur après les choses indifférentes, si nous nous laissons tromper, & si nous sommes in-constant & temeraires.

XII. Si les choses, dont la crainte oule defir te donnent de l'inquietude de troublents tout le repos de tavie, ne viennent pas d'ellesmêmes jusques à toy, de si c'est toy propuentent qui vas à elles, de que de leur côté elles demeurent immobiles, imposé seulement silence-

à tous

fance de celles qui le font le plus. Ce chapitre est admirable, & on ne sçauroir prouver d'une maniere plus solide & plus chaire que la justice est un droi naturel & divin, & qu'ello

vient immediatement de Dieu.

Car il n'y aura plus de justice, si nous courant, avac, sant d'ardeur. C'est une consequence necessaire de ce principe que les choses les moins parsaites sont pour les plus parsaites: car on ne peut presette les moins, parsaites aux autres sans blesser cot ordre si sagement établi. Que de verités solidement expliquées par ce seul principe!

à ton opinion qui en juge, & tu ne les desiré-

XIII. L'ame est une sphere d'une rondeur parfaite; pendant qu'elle ne s'étend & ne se relâche point en dehors, & qu'elle ne se resserse & ne s'enfonce point en dedans, elle reluit d'une lumière qui luy fait découvrir la verifé de toutes choses & celle qu'est en elle.

XIV. Quelqu'un me méprise, c'est à luy à voir pourquoy il le fait, pour moy je prendrai bien garde de ne rien faire on dire qui merite ce mepris. Il me hait, c'est sur son compte.

Pour

XIII. L'anne est une sphere l'une ronder parsaite.]
On a déja và , pourquoy Antonin compare l'ante à une sphere. Cet article est parsaitement beau. Quand un corps rond est éclairé par quelque lumière, les chsoncements, & les bosses qui se renconverent dans ce corps y causeront des obscurités, parce qu'ils empêcheront la lumière de s'étendre également par tout, & d'éclairer toutes ses parties. Il en est de même de l'anne, pendant qu'elle est égale & arrondie en éste même, este proçoit également par tout la lumière dont il plast à Dieu de l'éclairer. Mais dés que le vice y sait des ensoncemens ou des bosses, il empêche nécessairement le cours de cette lumière celeste & la plongé dans une prosonde obscurité.

Dai luy fait découvir la verité de touter chife, de colte qui est en elle. ] Je trouve cela divin'; comme notre ame n'est pas se propre lumière à elle-même, elle ne peut voir la verité des choses, ny la verité qui est en elle, c'est à dire, connoître bien son essence, que dans la raison universelle, par les luthieures.

X 6

res dont il plais à Dieu de l'éclaires

Pour moy j'auray toûjours la même bonté & la même affection pour tous les hommes en general, & pour celuy-là même en particulier; & je seray toûjours prêt à luy remontrer sa faute sans m'emporter en reproches & sans saire ostentation de ma patience, mais sincerement & charitablement, comme Phocion; s'il est vray qu'il n'ait pas mêlé la raillerie à ses aver-

XIV. Comme Phocion, s'il est vray qu'il n'ais pas mélé la raillerie à ses aversissemens.] Phocion ayant été condamné à la mortavecquatre de ses amis pendant qu'on preparoit la cigue, quelqu'un luy demanda ce qu'il vouloit qu'on dit de sa part à son fils, il répondit, que je luy ordonne de ne songer jamais à payer aux Achemens la coupe de bienveillance qu'ils me presentent. Et comme toute la ciguë qu'on avoit broyée fut employée pour les quatre qui bûrent les premiers, il n'en resta plus pour Phocion: l'Executeur qui la fournissoit dit qu'il n'en broyeroit point d'autre si on ne la payoit. Phocion appella un de ses amis, & luy dit: Je vous Prie de donner à cet homme le peu d'argent qu'il nous demande, puisqu'en ne peut pas mourir à Athenes pour rien. Si ces deux mots furent dits sincerement, la mort de Phocion est telle qu'Antonin la demandoit; car qui a-t-il de plus charitable que de prendre pour une marque de bienveillance le poison qu'on luy presentoit & de défendre à son fils de s'en souvenir? & quel meilseur avis pouvoit-il leur donner que de les avertir que c'est une honte horrib'e de soussirir que les prisonniers payassent le poison qu'on leur faisoit boite? Mais Antonin a fort bien vû que ces deux mots peuvent n'être qu'une raillerie trés-piquante contre les Atheniens, &

avertissemens. Car il faut que cela vienne du cœur, & que Dieu qui connoît l'interieur des hommes & qui sonde les cœurs, voye qu'on n'est faché de rien; qu'on ne se plaint de rien. Car quel mal est-ce pour toy si tu sais les choses qui sont propres à ta nature? Et puisque Dieu t'a mis dans ce monde pour le bien de la societé, pour quoy refuses tu de saire les choses qui sont utiles à la nature universelle?

XV. Ceux qui se méprisent les uns les autres, qui se flatent les uns les autres, & qui veulent se surpasser les uns les autres, sont toû-

jours foumis les uns aux autres.

XVI. Quelle horreur & quelle fausseté de dire, j'ay resolu d'agir franchement avec vous ! Que veux-tu faire, mon ami, il n'étoit nullement necessaire de faire ce préambule, la cho-

raillerie & le depit doivent être bannis de cette derniere action de nôtre vie, où il ne doit y avoir rien que ne foit très-

grave & très serieux.

XV. Ceux qui se méprisent les uns les autres, Ge, sont toujours soumis les uns aux autres. Il n'y a rien de plus vray que cette maxime, & quand on examinera la chose de près, on trouvera que le mépris même nous soumet à ceux

que nous méprisons.

XVI. Quelle horreur & quelle fausset de dire j'ay resolu d'agir franchement avec vous!] Toutes ces belles paroles qu'Antonin condamne icy, se disent encore tous les jours dans le commerce du monde. Cependant, comme Antonin l'a fort bien remarqué, elles sont indignes d'un homme d'honneur; mais on les dit par coûtume & sans reslexion.

X 7

se parlera assez d'elle-même, il faut qu'elle soit écrite sur ton front, & qu'on lise dans tes yeux ce que tu as dans l'ame, comme un amant lit routes choses dans les yeux de sa maîtresse. En un mot il faut qu'un honnête homme, un homme franc, soit comme celuy qui sent mauvais, & que ceux qui s'en approchent sentent d'abord ce qu'il est. Une franchise assecée est un poignard caché. Il n'y a rien de plus horrible que cette amitié de loup: évite cela sur toutes choses. L'honnêteté, la franchise & la bonté paroissent dans les yeux de ceux qui les ont, ils ne sçauroient les eacher.

XVII. Veux-tu vivre heureusement? Celadépend de toy, tu n'as qu'à avoir de l'indisserence pour tout ce qui est indisserent. Et taen auras sans doute si tu examines chaque chose separément & par rapport au tout; si tu tesouviens qu'il n'y en a aucune qui puisse nousforcer à juger d'elle, ni qui vienne jusqu'à nous, & que c'est nous qui faisons tout le chemin, qui en jugeons, & qui nous en faisons une image lorsque nous pourrions ou nousempêcher de la saire, ou l'essacer entierement si elle s'étoit glissée malgré nous & à nôtre insçû; & enfin si tu sais cette ressexion que nousne

Une franchiseaffette of an poignard cathe. Comme un Ameien a dit : Pojor other amores simulatio.

Une seinte amitié est pire que la haine.

me serons pas obliger de nous tenir longtemps sur nos gardes, & que la mort viendra bien-tôt terminer tous ces soins, & nous mettre pour toûjours dans une tranquillité parfaite. Qu'est-ce donc qui t'empêche d'être content de toutes les choses qui arrivent dans le monde? Si elles sont selon la nature, reçoisles gayement, & elles te seront faciles; & se se les sont contre la nature, cherche ce qui est eonsorme à ta nature propre, & le poursury quelque peu de gloire qui l'accompagne: car il n'y a rien de plus pardonnable que de suivre son propre bien.

fon propre bien.

XVIII. Pense d'où chaque chose est venue dequoy elle est composée, en quoy elle sera changée, & ce qu'elle sera après son change-

ment.

XVII. Et si el'es sons centre la nature, cherche esqui est conforme à la nature.] Antonin étoit très perfuadé que rien n'arrive contre la nature, mais il donne cela à nos saux préjugez, scachant bien qu'il ne hasara de rien pourveu que nous suivions sa maxime: car is dit sort sagement que quand ce qui nous arrive est contre la nature, nous devons chercher ce qui est de nôtre nature propre. Or il est impossible de trouver ce qui est de nôtre propre nature qu'en nous assignississant à la nature universelle, c'est-à-dire en nous soumettant à Dieu.

Quelque per de gleira que l'accompagne. L'Antonies s'attachant à la veritable s'agrise ou s'attachant à la veritable s'attachant à la v

bommes charnels,

ment. Tu verras qu'elle ne peut jamais souffrir aucun mal, & que rien ne pourra luy nuire.

XIX. Voici neuf articles qu'il est bon que tu medites incessamment. Le premier, que tu es lié naturellement avec les hommes, & que nous sommes faits les uns pour les autres. D'un autre côté, que tu es né pour les conduire, comme un belier & un taureau sont nez pour être à la tête des troupeaux. Et en remontant plus haut, que si le hasard & les atomes ne sont pas les maîtres du monde, c'est donc la Nature qui gouverne tout; & cela étant, les choses les moins parsaites sont créées pour les plus parsaites, & celles-cy, les unes pour les autres.

Le second, quels sont ses hommes à table, dans leur cabinet, & ailleurs, & sur-tout quelle dure

XVIII. Tu verras qu'elle ne peut jamais souffrir aueun mal.] C'est à-dire rien ne pourra ny l'alterer, ny la détruire. Mais il y a d'autres maux dont les seuls justes seront exempts, c'est à dire, ceux à qui Dieu n'imputera point leurs sautes, & c'est ce qui étoit caché à ces Philosophes Payens, ou ils n'en avoient que des idées très consuses.

XIX. Que su es né pour les conduire, comme un Belier & un Taureau sont nez. ] ll est rare de voir un Empereur reconnoître qu'il n'a d'autre avantage sur ses peuples que celuy qu'un Taureau & un Belier ont

dure necessité leur imposent leurs opinions, & avec quel faste ils se portent aux actions les

plus condamnables.

Le Troisième, que s'ils ont raison de faire ce qu'ils sont, il ne faut pas s'en fâcher; & s'il ne l'ont pas, il pechent donc malgré eux, & par ignorance. Car comme l'ame n'est jamais privée de la verité que malgré elle, c'est aussi toûjours malgré elle qu'elle ne rendpoint à chacun ce qui lui est dû. Voilà pourquoi ils ne peuvent soustrir qu'on dise d'eux qu'ils sont injustes, ingrats, avares, ou pour tout rensermer en un mot, qu'ils ne sont pas leur devoir envers leur prochain.

Le quatriéme, que tu tombes souvent dans les

Et avec quel faste ils se portent aux actions les plus condamnables.) Il n'y a rien qui marque mieux l'ignorance & l'esclavage des hommes que l'insolence & la vanité avec laquelle ils commettent les choses les plus horribles & violent ce qu'il y a de plus saint. Les plus ignorans sont les plus orgueilleux.

Car comme l'ame n'est jamais privée de la verité que smalgré elle. j On peut voir ce qui a été remarqué sur

les art. 64. & 65. du liv. v11.

Voilà pourquoi ils ne peuvent seuffrir qu'on les appelle injustes, ingrass.) Car l'injustice & l'ingratitude presupposent un choix de l'esprit & une determination de la volonté, & comme les hommes ne sont injustes & ingrats que malgré eux & par ignorance, ils ne sçauroient se reconnoître tels, & par consequent ils croyent toûjours qu'on leur sait tort de les accuser de ces vices.

Que tu tombes souvent dans les mêmes fautes. ] Car

les mêmes fautes, que tu es semblable à ces gens-là, ôt que si tu t'empéches de commettre certains pechés, ton inclination ne saisse pas d'y être portée, ôt que tu ne t'en abstiens que par crainte ou par vanité, ou par quelque autre raison aussi vicieuse.

Le cinquiéme, que tu ne sçais pas même certainements ils ont mai fait : car il y a beau-coup de choses qui se sont à dessein pour une utilité cachée; & il saut sçavoir bien des cir-

con-

le plus juste peche sept vois le jour. Eschyle a dit de même, le plus sage des sages peche souvens. Cet aveu d'Antonin est plein d'une humilité digne du Christianisme. Il taut que nos pechés nous obligent à pardonner aux autres; & que les pechés des autres nous portent à ne nous pardonner rien; mais malheusement nous renver-

sons toujours cet ordre.

Car il y a beaucoup de chofes qui se sont à dessein pour une utilité cachée. Ce passage est fort remarquable. Il y a des actions qui paroissent des pechés, & qui ne le sont pas, parce qu'elles sont saites pour un dessein qui ne nous est pas connu, & pour une utilité cachée. Par exemple, quand saint Paus vivoit avec ceux qui n'avoient point de Loy, comme s'il avoit été aussi sans Loy, ceux qui auroient pris ses actions pour autant de crimes, en auroient très-mal jugé, pussqu'il agissoit ainsi pour l'aconomie, comme parle Antonin, c'est-à-dire, pour un certain ordre, pour une sage dispensation, comme l'expliquent Origene & saint Jerôme, car étant devant Dieu sous la Loi de Jesus-Christ, il paroissoit être sans Loi aux yeux des hommes, afin de gagner plus de personnes à Dieu. C'est de cette

constances avant que de prononcer sur les actions d'autori.

Le sixième, c'est que tuas beau te chagriner & te tourmenter, la vie de l'homme ne dure qu'un moment, & dans peu nous ne se-

rons plus.

Le septième, que ce ne sont pas les actions des autres qui nous troublent, carelles ne subfistent que dans l'ame de ceux qui les sont 3 ce
sont nos propres opinions. Chasse-les donc,
et cesse de juger qu'une telle chose est mauvaile, et toute ta colere s'évanouira. Mais
comment en venir à bout? en te persuadant
qu'il n'y a rien de honteux en ce qui t'arrive
de la part des autres: car si ce n'étoit pas une
verité constante qu'il n'y a d'autre mai que le
vice qui est en toy, ou ce que tu sais de honteux, tu ne pourrois t'empécher de commettre toy-même beaucoup de maux, tu serois unbrigand et pis encore.

Le

sit sembiant d'être Esatipour surprendre la benediction de son pere. Antonin se sert fort bien de cette raisor pour nous apprendre que puisque pour bien connoître une action il saut sçavoir toutes ses circonstances, & les vûes que l'on a eu en la faisant, n'en point juger est le partile plus seur & le plus sage. La verité de cette maxime a sait dire à un grand homme de nôtre siecle, qu'il y a une infinité de conduites qui paroissent ridicules & done les raisons eachées sont tres-sages & tres-solides.

Tu ne pourrois t'emplcher de commettre toy-mêmebeauceup de manx, tu serois un brigand fis & ensore.]

Le huitième, que la colere & le chagrin nous font beaucoup plus de mal que les choses mêmes dont nous nous plaignons, & qui les font naître.

Le neuviéme, que la bonté est invincible quand elle est sincere, sans hypocrisse & sans masque: car que te pourra faire l'homme du monde le plus violent & le plus emporté; fi tu as de la bonté pour luy jusques au bout, si quand l'occasion s'en presente tu l'avertis bonnement, & que tu tâches de le corriger avec douceur dans le même temps qu'il s'efforce de te faire le plus de mal? Si tu luy dis, non, mon fils, ne fais point cela, nous sommes nez pour toute autre chose, tu ne me fais aucun mal, mais tu t'en fais à toy-même; & si tu luy remontres adroitement & en general, que ni les abeilles ni aucun des autres animaux qui paissent ensemble, ne font rien de semblable. Ne mêle à tes avis ni la raillerie ni les reproches; qu'il ne paroisse qu'une affection fincere sans aucun chagrin; & ne luy parle point comme un Docteur dans sa chaire, ni pour attirer l'admiration de ceux qui t'écoutent, tire-le en particulier quelque foule qui l'envi-

Car si le vice des autres nous rendoit vicieux, nous serions par consequent tout ce que seroient les autres.

Tire-le en particulier, quelque foule qui l'environne. C'est

l'environne. Aye toûjours ces neuf articles devant les yeux comme autant de precieux dons des Mules; & commence afin à être homme pendant que tu vis. Mais il faut que tu évites avec autant de soin de flater ton prochain, que de te fâcher contre luy. Ces deux vices ruinent également la societé, & sont également pernicieux. Quand tu seras en colere souviens-toy donc qu'il n'y a rien de viril dans cette passion, & que comme la bonté & la douceur sont des vertus plus humaines, elles sont aussi plus mâles. Que la force & le courage sont entierement du côté de celuy qui est bon, & ne se trouvent jamais dans celuy qui est colere & chagrin. Car plus la bonté ap-proche de l'insensibilité & de l'indolence, plus elle approche de la veritable force. Da colere n'est

Et commence enfin à être homme ] C'est-à dire à avoir de la douceur & de l'humanité, qui est le veritable caractere des hommes.

Mais il ne faut pas éviter avec moins de foin de fla-ter ton prochain. ] Comme la douceur & l'humanité qu'Antonin vient de recommander pouvoient jetter dans une lâche complaisance & dans la flaterie: car les hommes ne sçavent presque jamais garder de milieu, & en voulant éviter un vice ils tombent ordinairement dans le vice contraire; il a soin d'avertir que la flaterie n'est pas moins pernicieuse que la dureté, & que l'une & l'autre ruinent également la societé quoy que par des voyes rres differentes.

Car plus la bonté approche de l'insensibilité et de l'in-dolence, plus elle approche de la veritable force. ] Cola

n'est pas moins la marque d'un esprit foible que la tristesse. Dans l'une & dans l'autre on est également blessé & mis hors de combat.

Voicy encore, si tu veux, une dixieme maxime qui sera comme le present du Dien même qui presideaux Muses; il y a de la solte à pretendre que les méchans ne sassent point de mal, e'est desirer l'impossible. Mais de leur permettre d'en faire aux autres, et de ne vou-loir pas soussir qu'ils t'en sassent c'est une ry-rannie declarée & une horrible cruauté.

MX. Nôtre esprit a quatre penchans qu'il sant observer continuellement; & quand on les découvre, il saut les bannir en disant sur le premier, cette imagination n'étoit pas neces saire, sur le second, cela va à ruiner la societé; sur le troisième, ce que tu vas dire n'est pas conforme à tes sentimens: or il n'y a rien de plus indigne que de parler contre sa pensée.

Enfin

se prouve même par les corps soides: les plus compactes & les plus durs sont ceux qui refissent le plus aux impressions des choses exterieures, & par consequent ils sont les plus sorts. Antonin ne parle pourtant pas iey d'une insensibilité stupide, mais d'une insensibilité de raison, qui est bien plus seure & plussorts.

XX. Nous sopris a quatre penchans: ] Ces quatre penschans som à mon avis le soupçon, la medilance, la dissi-

Enfin sur le quatrième, en te reprochant à toimême que tu fais les actions d'un homme qui a assujetti la partie la plus divine de lui-même, à la partie la plus méprisable, c'est à dire, à cette partie morrelle qui est le corps & à toutes ses vosuptés grossieres & brutales.

XXI. Tout ce qu'il y a en toi d'aërien &t d'ignée, quoi que naturellement il se porte en haut, cependant soumis à l'ordre de cet Univers il demeure ici-bas dans ce composé. Tout de même ce qu'il y a de terrestre &t d'humide, quoi que naturellement il tende en bas, demeure pourtant en haut, & se tiene dans

nee

XXI. Tout ce qu'il y a en soi d'aërien & Lignée. ] Ce raisonnement est parsaitement beau & tres-solide. Les élemens dont nous sommes compasez, oubliens leur penchant pour obeir au Maître du monde, & gardent le poste qui leur a été donné, quelque contraire: qu'il soit à la nature. La raison, qui devroit être plus obeillante que ces principes materiels & corruptibles, oft la seule qui se revolte contre cette Loi generale &: qui tâche d'en secouer le joug, quoi qu'elle ne lui impose rien de dur, & qui soit contraire à sa constitution. On dirai que Dieu n'a laissé aux élemens que le parti de l'obeiffance. & qu'il a donné à la raison la liberté du choix. Mais c'est ce qui fait encore plus paroître nôtre injustice. Dieu a exempté nôtre ame de la necessité de lui obeir par contrainte, afin qu'elle obeisse par amour, & qu'elle en puisse être recompensée: & au lieu de reconnoître un si grand bienfair par une foumission plus entiere & plus parfaite, elle nese fert de cet avantage que pour se jetter dans une afficule rebellion. CAT

une situation qui ne lui est pas naturelle: tant il est vray que les élemens même obeissent à la loy generale, en conservant la place qui leur a été donnée malgré eux jusqu'à ce que cette même loy leur donne le fignal de leur dissolu-tion & de leur retraite. N'est-ce donc pas une chose horrible que la partie intelligente de toy-même soit la seule desobeifsante, & la seule quise fâche de garder son poste? On ne luy impose pourtant rien qui la gêne & qui la violente, rien qui ne soit conforme à sa nature. Cependant au lieu de le souffrir, elle s'y oppole & se revolte contre cet ordre; car tous les mouvemens qui la portent à l'injustice, à l'intemperance, à la tristesse, & à la cruauté, que sont-ils que des revoltes contre la nature? Dès qu'un esprit porte impatiemment les accidens qui luy arrivent, dès ce moment-là il quite lachement son poste; car il n'a pas moins été fait pour l'égalité & pour la pieté, que pour la justice, & ces deux premieres vertus ne sont pas moins dans l'ordre des choses utiles à la societé,

Car il n'a pas ésé moins fait pour l'égalité & pour la pieté que pour la justice.] Cela ne peut pas être autrement; puisque l'égalité & la pieté font les membres de la justice, qui ne sçauroit subsister sans eux. Antonin appelle égalité, la vertu qui fait tout prendre en bonne part, c'est ce qu'Horace appelle aques animus, un espris égal, qui More Antonin. Liv. XI.

219

cieté, elles sont mêmes plus anciennes que les

actions justes.

XXII. Celuy qui ne rapporte pas toutes les actions de sa vie à un seul & même but, ne sçauroit être toûjours un seul & même homme. Ce que tu dis là ne sussit pas, si tu n'ajoûtes encore quel doit être ce but. Comme tous les hommes n'ont pas la même opinion de toutes les choses qui paroissent de verstables biens au peuple, & qu'ils ne sont d'accord que sur quelques-unes, c'est à dire, sur celles qui vont au bien du public, tout de même il faut se

Elles sont mêmes plus anciennes que les actions justes.] Cap les causes precedent toûjours necessairement les essets qu'on ôre l'égaliné & la pieté, il n'y aura plus de justice parimiles hommes, & la justice étant bannie, les actions justes le sont aussi.

KXII. Ne scaurois être tohjours un feul & mêma homme.] Nous ne sommes que ce que sont nous actions & par consequent nous sommes autant d'hommes distiérens que nous saisons d'actions différentes & con-

traires...

15<sup>1</sup> 15<sup>2</sup>

Et qu'ils ne sont d'accord que sur quelques-unes, c'està-dire, sur celles qui vont au bien du public.] On ne
fait pas assez de ressexion sur la verité qu'Antonin nous
develope ici. Tous les hommes ne conviennent pas
sur ce qu'on doit appeller de veritables biens. Les uns
donnent ce nom aux richesses, les autres à la gloire ;
&c. Mais ils sont tous d'accord sur tout ce qui va aux
bien de la societé, car il n'y a personne, non pas
même parmi les plus injustes, qui ne soit forcé d'avouer que tout ce qui est utile à la societé un veritable
bien. Voilà donc sans contredit la seule chose à quoi

Y

230

se proposer un but dont tout le monde convienne, & qui aille au bien de la societé. Celuy qui dirigera à ce but tous ses mouvemens, ne sera jamais inégal dans ses actions, & par ce moyen il sera toûjours le même.

XXIII. Pense souvent à la fable du rat de ville & du rat des champs, à la frayeur de ce

dernier & à sa fuite.

XXIV. Socrate avoit accoutumé d'appeller les opinions du peuple des contes à épouvanter les enfans.

XXV.

la prudence veut qu'on s'attache. Antonin donne par là une raison admirable de la préeminence de la charité sur toutes tes vertus. On feroit un volume entier sur les consequences admirables qu's etirent naturellement de ce principe.

XXIII. Pense souvent à la fable du rat de ville co du rat des champs. ] Antonin veut qu'on medite cette fable pour apprendre à mépriser les richesses & le tumulte des villes, & à imiter la pruden ce de ce rat des champs qui presere ses se ses poids à toute la bonne chere du rat de ville. On peut voir la vi. satire du 11. Lrv. d'Horace.

XXIV. Socrate avoit accoutumé d'appeller les opinions du peuple des contes à épouvanter les enfans. I Socrate disoit cela sur les idées que le Peuple se fait de la mort, de la honte, de l'exil, & de tout ce qu'il appelle des maux. On n'a qu'à l'en enteadre parler, & l'on trouvera que tout ce qu'il dit ressemble parfaitement aux contes que l'on faisoit autresois de certaines semmes qui devoroient les ensans. On peut

XXV. Les Lacedemoniens mettoient les fieges des étrangers à l'ombre dans leur theatre, & eux, ils s'asseyoient où ils pouvoient.

XXVI. Perdiccas demandant un jour à Socrate pour quoi il n'alloit pas le voir, pour ne pas mourir, lui dit-il, de la mort la plus malheureuse, c'est-à-dire, pour n'avoir pas le deplaisir de ne te pouvoir rendre les biensaits que j aurois reçûs de toi.

XXVII. Voici un precepte que l'on trouve dans les écrits d'Epicure: Lie toujours de-

vant

XXV. Les Lacedemoniens mettoient les sieges des étrangers à l'ombre. ] La disserence qu'il y avoit entre les Atheniens & les Lacedemoniens, c'est que les Atheniens parloient mieux de ce qui est bon & honnête, & que les Lacedemoniens le pratiquoient mieux. Mais ce qu'Antonin dit ici du respect qu'ils avoient pour l'hospitalité, ne doit pas être entendu des premiers tems de la republique: car Lycurgue avoit désendu de recevoir les étrangers dans la ville, de peur que le vice ne s'y glissat avec eux; on bien il faut l'entendre des étrangers qui s'étoient soumis à la discipline Laconique, & ausquels Lycurgue avoit ordonné des portions dans la distribution qu'il avoit saite des terres, à condition qu'ils ne pourroient ni les vendre ni les aliener.

XXVI. Perdiccas demandoit un jour à Socrate. ] Seneque dit que c'étoit Archelaus. Le nom ne fait rien à la chose; le même Seneque condamne cette réponse de Socrate, mais on ne laife pas de la trouver belle. On peut voir le chap vi.

duv. Liv. des bienfaits.

XXVII. Aye toujours devant les yeux quelqu'un des Anciens. ] C'est un mot d'Epicure, comme Seneque

vant les yeux quelqu'un des Anciens qui ayent été

parfaitement vertueux.

XXVIII. Les Pythagoriciens ordonnoient de regarder le Ciel le matin dés qu'on étoit levé, afin de se souvenir par là des êtres qui suivent toujours le même chemin, & qui font toujours leur ouvrage de la même maniere sans aucune inconstance ni varieté, & pour penser à leur ordre, à leur pureté, & à leur simplicité tout nue, car les astres n'ont point de voile pour se cacher.

XXIX. Souviens-toi quel étoit Socrate lors que sa femme aiant emporté ses habits, il ne

trouva

témoigne dans ses Lettres, het pracepit Epicarus. Et ce precepte est excellent: s'il n'y a point d'homines affez vicieux pour oser pecher devant un témoin, que sera-ce quand on aura choisi un témoin d'une vertu reconnue?

XXVIII. Les Pythagoriciens ordonneient de regarder le Ciel le matin des qu'en étoit levé. ] Ce n'est pas la seule chose que les Platoniciens avoient prise des Pythagoriciens. On peut voir la Remarque sur l'art.

LIZ. du Liv. vii.

XXIX. Souviens toy quel étois Socrate hors que sa mme ayant pris set habits. ] Xantippe semme de Socrate étoit fort incommode & fort emportée: un jour elle s'habilla en homme pour aller à un spectacle, & prit les habits de son mari, Socrate ne trouvant pas ses habits mit une peau autour de lui, ses amis le trouvant en cet état lui conseilloient de battre sa femme quand elle seroit de retour: fort bien répondit Socrate, asin que pendant que nous nous gourmerons, chacun de vous crie: Courage Socrate, courage Xantiptroum qu'un beau pour se couvrir, & de tout ce qu'il dit à ses amis qui avoient honte de le voir en cet état, & qui s'enfuloient.

XXX. Tu ne sçaurois enseigner à lire ni à écrire, si tu ne l'as appris auparavant: à plus forte raison ne pourras-tu donc enseigner aux autres à vivre, si tu ne le sçais pas toi-mêmc.

XXXI. Tu

pe. Antonin veut que nous ayons toujours cette réponse devantles yeux, afin de nous accoutumer à penser qu'il est ridicule de donner au Public de ces Scenes extravagantes qui ne font que le rejoüir. Mais fi ce que Socrate dit à scs amis est remarquable, ce qu'il dit à sa semme ne l'est pas m oins; car il se contenta de lui dire: Vous voyez au moins que vous n'étes pas allée à ce spectacle pour voir, mais

pour lire vaë.

:

1

XXX. In ne sçaurois enseigner à lire ni écrire, si tu ne l'as appris auparavans. ] il n'y a rien de plus ordinaire que de voir des gens qui se piquent d'enseigner aux autres ce qu'ils ne sçavent pas eux-mêmes & qu'ils n'ont jamais appris. Mais cela n'est pas à beaucoup près si surprenant que d'en voir qui se mettent entse les mains de ces ignorans, & ont en eux une entiere confiance. Cela ne fait souvenir d'un mot qu'Antisthéne dit aux Atheniens dans une assemblée où on avoit nommé quelques Generaux. On recueilloit les voix, & quand on vint à Antisthene: Je vous conseille, leur dit-il, Messieurs, d'ordonner que nos anes seront chevaux. Et comme les Atheniens surpris de cette réponse la troitoient de ridicule & d'impossible, pourquoi cela ne se peut-il donc pas, Messieurs, continua til, puisque vos decrets ont bien la vertu de faire des Genpraux de ces sortes de gens qui n'ont ni service ni experience. Y 3

XXXI. Tu

XXXI. Tu es esclave, il ne t'appartient pas

de parler.

XXXII. Les hommes blâment la vertu à tort & à travers, & tâchent de la décrier par leur vain babil, mais mon cœur n'en fait que rire.

XXXIII.C'est être fou que de chercher des figues en hyver. Mais ce n'est pas être plus sa-

gc

XXXI. Tu es esclave, "il ne t'appartient pas de parler.] C'est un vers de quelque Poete tragique; Antonin l'avoit recueilli pour se souvenir que ceux qui se tendent les esclaves de leurs passions en abandonnant la vertu se privent par cette lache desertion du droit de suffrage que la vertu seule peut donner & qui est la veritable caractère les hommes libres. Cela a été expliqué dans les Remarques sur l'Epître vi. du 1. Liv. d'Horace.

XXXII. Les hommes blâment la vertu à tort & à travers. I Antonin parodie ici un vers d'Hesiode avec un vers d'Homere, & il dit fort sazement que quand il voit de ces Philosophes insensez qui soutenoient que la vertu n'est qu'un vain nom & une chimere au lieu de s'amuser à leur répondre il ne sait que rire de leur solie, & c'est sans contredit le meilleur parti. On peut voir ce qui a été remarqué sur l'Epître vi. du 1. Liv. d'Horace où ce passage a été expliqué.

XXXIII. C'est être son que de chercher des sigues en byver, mais ee n'est pas être plus sage. I Antonin a pris ecci d'Epictete qui dit dans Arrien: Si tu desires des sigures en biver, tu es son, er c'est en desirer que de desirer ton sils ou son ami lors qu'ils ne sont plus. Car ce que l'hiver est pour la sigue, la revolution des secles s'est pour les choses qu'elle a emportées. Et ap-

ge que de chercher & de desirer son enfant

quand il n'est plus.

XXXIV. Epictete disoit fort bien: Quand tu caresses ton enfant, dis lui en toy-même: peut-être mourras-tu demain. Mais cela est de mauvais augure: lui dit quelqu'un. Sur quoi il répondit, que rien de tout ce qui marque une action naturelle ne peut être de mauvais augure, autrement ce seroit un mauvais augure de dire que des épics seroient moissonnez.

xxxv. Un raisin verd, un raisin meur, un raisin sec, ce ne sont que des changemens, non pas d'une chose qui est en une qui n'est point, mais d'une chose qui est en une qui n'est pas presente.

xxxvI. C'est

de la mort de son fils Verus que ses Medacins avoient tué.

XXXIV. Epictese disoit fort bien; Quand su caresses ton enfant.] C'est la suite du même chapitre d'Arrien.

Rien de tout ce qui marque une action naturelle ne peut être mauvais augure. ] On peut aller plus loin, & dire comme Oreste, qui allant passer pour most dit dans l'Electre de Sophocle, Il n'y a point de presage sunesse quand il est accompagné de sans d'utilisé.

Δοκὰ μεν εθεν έχμα σύν περδεί καπόν. Car la mort est une des choses les plus utiles.

XXXV. Un raisin verd & un raisin meur. ] C'est la suite du raisonnement d'Epictete qui veut saire voir que la mort n'est qu'un changement d'une chose qui est, en une autre qui n'est pas presente, mais qui est pouttant.

XXXVI. C'est un mot d'Epistete, il n'ya

ni voleur, ni tyran de la volonté.

XXXVII. Il faut trouver l'art de donner son consentement à propos, disoit le même Epictete, & sur le sujet de nos mouvemens il faut être toûjours appliqué à faire en sorte qu'ils se fassent avec exception, qu'ils tendent au bien de la societé, & qu'ils soient proportionnez au merite des choses. Il saut se désaire entie-

XXXVI. Il n'y a ni voleur, mi tyran de la volonsé.] Ce font les propres termes d'Epictete dans le chap. 22. du Liv. 3. Cette volonté libre & qui ne peut être forcée est un don de Dieu, que nul ne nous peut ôter que lui-même, & il ne nous l'ôte jamais pendant que nous lui sommes soumis. (a) Nous demeureus victorieux de tous les maux par la force de celui qui nous a aimez.

KXKVII Il fant trouver l'art de donner son consensement à propos. 1 Donner son consentement à propos, c'est rie recevoir & n'approuver que des choses certaineiment vrayes. Pour parvenir à la perfection de cet art que faut-il faire? Il faut croire toûjours son intelligence, & jamais son imagination: car ce qui est connu par l'intelligence est toûjours necessairement vrai.

Difit le même Epistere ] Tout ce qu'Antonin rapporte d'Epistete, n'est pas en propres termes dans ce qui nous reste de lui; mais de plusieurs endroits de ses Ouvrages on en recueille le même sens. Si nous avions ce qui s'est perdu, peut-être y trouverions-nous le tout de suite comme il est ici.

Qu'ils se fassent avec exception. 1 On peut voir les Remarques sur le premier chap. du Liv. 1v.

rement de tous ses desirs & n'avoir d'aversion que pour les choses qui dépendent de nous ab solument, & qui nous sont soumises.

XXXVIII. Nous ne combatons pas pour rien, disoit ce grand homme, il s'agit d'être

ou lage, ou fou.

XXXIX. Voici un excellent raisonnement de Socrate; que voulez-vous? Voulez-vous avoir des ames raisonnables, ou des ames sans raison? Nous voulons des ames raisonnables. Mais voulez-vous avoir de celles qui sont saines.

fes. ] C'est ce qu'il a expliqué dans l'art. xxxiv. du

Liv. IV.

Es n'avoir de l'aversion que peur les choses qui de pendent de nous absolument. ] Car ainsi en n'aura de l'aversion que pour le vice qui est la seule chose qu'il depend

de nous d'éviter.

XXXVIII. Nous us combanous pas pour sieu, disist se grand homme, il s'agis d'être ou sage ou sou. ] C'est un beau mot d'Epictete. Toute nôtre vie est un exercice, un combat continuel, le prix de la victoire c'est la sagesse, & celui de la desaire c'est la solie, il n'y a pas de milieu.

XXXIX. Voici un excellent raisonnement de Socra10. ] Je ne l'ai pû trouver dans Platon, mais il sustit qu'Antonin le cite. Le but de Socrate est de saire voir que les hommes ne sont rien moins que raisonne bles quand ils sont en querelle & en dissention les uns avec les autres: car la dissention est la fille de l'ignorance & de l'emportement, & la mortelle ennemie de la raison. Aussi saint sacques dit: (a) D'où viennent les guerres et les querelles parmi vous? N'est ce pas de vos convoitises qui combatent dans votre chair.

nes, ou de celles qui sont vicieuses? De celles qui sont saines. Que ne les cherchez-vous donc? C'est que nous les avons. Si vous les avez, pourquoi êtes-vous donc toûjours en dissentions & en querelles?

C'est que nous les avons. ] Voilà ce qui rend incurables tous les maux des hommes; ils sont persuadez qu'ils ont une ame raitonnable, & cela leur suffit, au lieu de travailler à la rendre telle en la purgeant de ses vices, ils s'e ndorment dans une mortelle securité.

## LIVRE DOUZIE'ME.

I.Q I tu n'as point d'envie contre toi-même, Dtu peux des aujourd'hui posseder les cho-Les ausquelles tu n'esperes de parvenir qu'avec le temps. Pour cet effet laisse là le passé; remets l'avenir entre les mains de la Providence, & dispose du present selon les regles de la sain-

teté

I.CI tu n'as point d'envie contre toi-même, tu peux dés aujourd hui posseder les choses. ] Pour nous procurer le bonheur & la tranquillité, nous courons la terre & les mers, & nous faisons des desseins de fort longue haleine: que de peines & de soins inutiles! Ceque nous cherchons est en nous, ne nous l'envions pas & ne nous en privons pas volontairement nous-mêmes, nous le trouverons sans tant courir. Antonin nous en donne ici un moven qui est le seut infaillible, c'est de ne penfer qu'à disposer du present. La present bien disposé est un gage seur pour l'avenir.

Selon les regles de la sainteté & de la justice. 1 De la sainte-26 Poppe at va having me formula i Dien. O. D. I. in die.

teté & de la justice; de la sainteté, pour recevoir agreablement, & pour aimer tout ce qui t'arrive: car c'est la nature même qui te l'envoye, & qui t'a fait naître pour cela; & de la justice, afin que tu dises la verité librement & sans détour, & que tu obeisses à la loy en te comportant sagement & dignement en toutes choses. Mais il faut que rien ne puisse te dé-tourner de ton chemin, ni la méchanceté des autres, ce qu'ils pensent de toy, ni ce qu'ils en disent, ni les sentimens de cette masse de chair où tu es ensermé. Car c'est à la partie souffrante à se plaindre de ce qu'elle sent. Enfin quand le temps de ton départ sera venu, si renonçant à tout autre soin, su ne penses qu'à honorer & à respecter comme il faut la partie superieure de ton ame, qui est ce que tu as de divin, & que tu ne craignes pas tant de ce cesser de vivre, que de ne pas commencer à bien vivre, tu seras un homine digne du monde qui t'a produit; tu cesseras d'être étranger dans ta patrie; tu n'admireras plus comme extraordinaire ce qui arrive tous les jours; & tune dé-

pendras plus de ceci ni de cela. II.Dieu voit les ames nues sans s'arrêter aux

vales

Digne du monde qui t'a produit. Test à dire, digne de Dieu, dans le langage des Storciens.

Et su ne dependras plus de ceci ni deccla. ] Car toutes choses sont soumises à ceux qui sont soumis à Dieu.

6 11. Car

vases materiels, à l'ordure & à l'écorce qui les cachent. Car par son seulesprit il touche & penetre les choses qui découlant de lui se sont rensermées dans ces étroites prisons. Si tu t'accoutumois à suivre cet exemple, tu te delivrerois de beaucoup d'inquietude & de soins. Car celui qui ne prend ras garde aux chairs qui l'environnent, comment s'amuseroit-il à prendre garde aux habits, au logement, à la gloire, & à tous les autres ornemens exterieurs qui ne sont que les embellissemens de la scene.

III Il y a trois choses dont tu es composé, le corps l'esprit, & l'ame. Les deux premieres ne t'appartiennent que jusqu'à un certain point, & entant que tu en dois avoir soin. Mais la troisséme est la seule qui soit proprement à toy. C'est toy-même. Si tu éloignes donc & separes de toy, c'est-à-dire de ton ame, tout ce que les autres disent ou pensent, tout ce que tu as toy-même dit ou fait, tout ce que tu prévois

II. Car par son seul esprit il touche & penetre les seules choses. I Cet article est remarquable. Antonin veut faire entendre que comme l'esprit de Dieu que se communique qu'à ce qui est de même nature que lui, c'est-à dire spirituelle & immortel, & qu'il ne s'arrête point à la matiere, nôtre ame devroit faire de même & ne s'attacher qu'aux choses qui sont de même nature qu'elle; car par ce moyen elle seroit toujours unie à la Divinité d'où elle a tiré son origine, elle n'aimèroit que la verte, & mepriseroit tout le reste Cette léée

vois & qui t'épouvante, sous les mouvemens qui viennent de la part du corps qui t'environne, & de l'esprit dont ce corps est animé, & qui ne sont point en ton pouvoir; enfin tout ce que le tourbillon exterieur du monde agite & roule à son gré; & que ton intelligence toute pure, arrachée à l'enchaînement fatal des choses, & delivre de ce joug, vive à parten elle-même, faisant ce qui est juste, voulant ce qui lui est envoyé, & disant la verité; Si, disje, tu separes de ton ame tous les sentimens qui lui viennent de la liaison & de la sympathie qu'elle a avec le corps; que tu éloignes de ta pensée l'avenir & le passé; que tu te rendes toyméme comme la sphere d'Empedocle, qui é-

III. Et que ton intelligence soute pare, arrachée à l'enchainement fatal des choses, es délivrée de ce joug.] Antonin n'a pas voulu dire que nôtre ame doit secouër le joug de la providence pour vivre en liberté, & ne dependre que d'elle-même: c'est tout le contraire, il vent qu'elle se revire de l'enchaînement satal des choies materielles qui l'entraînent. Car pendant qu'elle est abîmée dans des ordures, elle est necessairement terrefire & charnelle. & par consequent elle est comme emporrée par de même tourbillon qui estraîne tout. Pour revenir donc de cet état miserable, il faut qu'elle reprenne sa superiorité, & elle ne peut la reprendre qu'en se resimissant à Diau, & en se saumeum uniquement à ses ordres.

Comme la sphere d'Empedocle.] On peut voir ce qui sa été remarqués sur l'arte 43. du Live van de sur l'art 173.

du Liv. XI.

tant égale en tout seus & d'une rondeur parfaite, tourne toujours sans se laisser. Et que tu ne penses qu'à vivre le temps que tu vis, c'est-à-dire, qu'à jouir du temps present, tu pourras passer noblement & sans trouble tout celui qui te reste à vivre, & être toûjours avec ton genie dans une étroite intelligence & dans une parfaite union.

IV. Je me suis souvent étonné comment les hommes qui s'aiment toûjours plus euxmêmes, qu'ils n'aiment les autres, sont pourtant plus d'état de l'opinien des autres que de la leur. En esset, si un Dieu venoit à paroître tout d'un coup, ou un sage Precepteur, & qu'il leur ordonnât de ne rien penser en eux-mêmes qu'ils ne dissent en même temps, il n'y en a pas un seul qui pût supporter un jour entier une si rude contrainte. Tant il est vrai que nous avons bien plus de honte de ce que les autres pensent de nous, que de ce que nous pensons nous mêmes.

V. Comment est-il possible que les Dieux qui ont reglé & ordonné tout si sagement, & avec tant d'amour pour l'homme, ayent pourtant sait cette saute, que certains hommes, les plus

IV. Font pourtant plus d'état de l'opinion des autres que de la leur. ] L'amour propre les devroit porter à faire tout le contraire. Il y a là une contradiction qu'on

plus gens de bien, qui ont en un commerce plus étoit avec la Divinité, & qui aiant passé toute leur vie dans l'exercice des bonnes œuvres, des prieres & des sacrifices, ont été comme les amis de Dieu, lors qu'ils sont une sois morts, ne reviennent plus à la vie, mais sont éteints pour toûjours! Si cela est ainsi, tu dois être persuadé qu'il est bien, & que les Dieux l'auroient sait autrement, s'ils l'avoient jugé necessaire. Car s'il eût été juste, il auroit été aussi tres-

V. Lors qu'ils sont une fois morts, ils ne reviennent plus à la vie, mais sont éteints pour toujours. ] Les Philosophes, qui nioient l'immortalité de l'ame, reprochoient à Dieu que c'etoit en vain que les justes le servoient pendant leur vie, puisqu'il souffroit qu'ils mourussent enfin pour toûjours. Antonin veut combatre ce sentiment, & faire taire en même temps son imagination, qui ne manquoit pas de lui fuggerer des scrupules sur cette matiere. Mais comme il n'avoit par la force de demontrer l'immortalité de l'ame & la verité de la resurrection, dont il n'avoit que des idées confules, parce qu'il n'avoit pas puisé dans les voritables sources, ni connu la veritable lumiere, qui seule peut nous éclairer, il prend le parti qui lui paroît le plus juste & le plus saint, c'est de dire que quelque chose que Dieu ait ordonné des hommes aprés leur mort, il n'a rien fait qui ne sois digne de sa bonté & de sa justice. De Chapitre est fort beau, & ne marque pas tant l'incredulité & l'incertitude d'Antonin que sa confiance en la bonté de Dieu, & son entiere soumission à ses ordres.

Cat s'il eut été juste, il auroit aussi été tres possible]

La justice de la resurrection & de la seconde vie est
soli-

res-possible; & s'il eût été selon la Nature, la Nature même l'auroit porté; mais de ce que cela n'est pas, s'il est vrai qu'il ne soit pas, tu dois

solidement prouvée dans les écrits des Evangelistes & des Apôtres, puis qu'elle est une suite & une dependance de la justice de Dieu qui doit punir les méchans, & recompenser les bons. Et sa possibilité est sûre par les principes même d'Antonin. Quelle auroitété sa foi-s'il avoit connula sorce & l'étendue de toutes les verités qui se tirent de ses principes!

Il auroit été aussi tres-possible, & s'il eut été selon la Nasure, la Nature même l'auroit porté.] Antonin ne reconnoîtrien d'impossible dans la resurrection des morts, & en cela il ne s'éloigne point du tout de l'opinion de ceux de sa secte. Aufsi quand saint Paul parle de la resurrection devant les Epicuriens & les Storciens, Saint Luc dit: Quelques uns s'en mocquerent, & les autres dirent: Mous vous entendrons une autre fois sur ce sujet. Coux qui s'en mocquerent, ce furent les Epicuriens; & ceux qui remirent à une autre fois, ce furent les Storciens, dont les sentimens n'étoient pas si éloignez de ce que faint Paul leur annonçoit, que ceux des autres Philoso. phes. Le même Saint étoit si affuré qu'il n'y avoit rien que de naturel dans cette opinion, que dans le discours. qu'il fit devant Agrippa & Festus, il ose bien leur dire en les interrogeant: (a) Qu'est se donc qui vous parois incroyable dans cette opinion que Dieu ressuscite les morts; Quelle honte aujourd'hui pour beaucoup de Chrêtiens de douter plus de la refurrection que les Payens même?

Mais de ce que cela n'est pas, s'il est vrai qu'il ne soir pas. ] Antonin ne reçoit pas cela comme vray, & sans rien decider il se contente de dire, quand même les sustes mourroient pour toûjours, Dieu ne laisseroit pas d'être juste. Quelle idée de la justice de Dieu? & quelle con-

dois necessairement conclure qu'il ne l'a pas falu. Tu vois toy-même qu'en faisant cette recherche tu disputes de tes droits avec Dieu, & tu lui en demandes une espece de compte: or nous n'en userions pas ainsi, si Dieu n'étoit souverainement juste & souverainement bon. Et puis qu'il a ces deux qualités, il n'a donc rien oublié de ce qui étoit juste & raisonnable dans la disposition & dans l'arrangement du monde.

VI. Tâche de t'accoutumer aux choses ausquelles tu es le plus mal propre, l'habitude te les rendra aisées & faciles: car tu vois que la main gauche, qui est mal-adroite à toutes les autres

The vois toy-même qu'en faijant este recherche tu dispures de ses droits avec Dieu, etc. Or nous s'en aferieus
pas ainfi. I Antonin se prouve à lui même que la secherche qu'on fait en disputant ainsi avec Dieu, est une
marque seure de la forte persuasion où l'on est, qu'il
est juste & bon. Car autrement on ne diroit jamais:
comment ils one possible, eve. Mais ce passage peut recevoir une autre tens. En esset, ces mots Or nous n'en
userions pas ainsi peuvent sort hien signisser: Or Dieu ne
nous permetereit pas d'en user ainsi, eve. Pour dire que
si Dieu sous lui demandions raison de sa conduite,
c'est parce qu'il est souverainement juste, & souverainement bon, & qu'il sçait bien que sus voyes sont droires, & qu'il sera toûjours victorieux quand leshommers
prendront la liberté de juger de ses jugernans: (a) Ut
vincat cum judicatur.

VI. La main gauche, qui est mal adreite à coutes les autres fanttions, parce qu'elle n'y est pas accontumbe.]

fonctions, parce qu'elle n'y est pas accoutumée, tient pourtant la bride plus serme que la main droite, parce que c'est une chose

qu'elle fait toujours.

VII. Pense souvent à l'état où il faut que tu sois, & pour le corps & pour l'ame, quand la mort te surprendra; songe à la brieveté de la vie, à l'abîme infini du temps qui t'a precedé, à celui qui te suivra & à la soiblesse & fragilité de la matiere.

VIII. Considere les causes dépouillées de l'écorce qui les couvre; le but de toutes les a-

ctions

Les Peripateticiens enseignoient que la main droite étoit naturellement plus forte & plus adroite que la gauche. Mais les Platoniciens se mosquoient de cette opinion, & soutenoient que les deux mains, les deux pieds, & toutes les parties droites & gauches sont égales, & que si nous avons une main & un pied plus sorts, cela vient de l'habitude, & du peu de soin que nos noursices ont pris de nous, en nous laissant devenir presque boiteux & manchots. Les Storciens étoient du sentiment de ces derniers, comme il paroît par ce passage. Et Antoninse sent de cette preuve pour demontrer qu'il n'y a rien que l'habitude ne puisse nous rendre familier.

VII. Pense souvent à l'état où il faut que tu sois, & pour le corps & pour l'ame.] Car Dieu ne demande pas seulement la pureté de l'ame, mais aussi celle du corps, que (a) nous lui devons offrir comme une vistime vivante, sainte

o agreable à ses yeux.

Quand la mort te surprendra. l Car il n'y a rien de plus incertain que l'heure de sa venuë, elle viendra comme le larron dans la nui t.

IX. Dans

ctions; ce que c'est que la douleur, la volupté, la gloire & la mort; & pense que nous faisons nous -mêmes tous nos embarras; qu'il ne dépend pas des autres de nous incommoder; & que tout n'est qu'opinion.

IX. Dans l'usage des opinions il faut plûtôt ressembler au luteur qu'au gladiateur: car des que celui-ci perd son epée, il est mort, au lieu que l'autre a toûjours son bras, & n'a besoin que d'avoir le courage de s'en bien servir.

X.Il faut regarder ce que les choses sont en elles-mêmes en considerant séparément leur

matiere, leur forme & leur fin.

XI. Que le pouvoir de l'homme est grand! il dépend toûjours de lui de ne faire que ce qui

IX. Dans l'usage des opinions il faut phusit ressembler au luteur qu'au gladiateur.] Cette maxime est sort belle. Comme il n'y a que nos opinions qui nous trompent & qui nous seduisent, nous devons être toujours en garde contre elles, & les combatre de tout nôtre pouvoir. Mais dans ce combat il ne saut pas ressembler au gladiateur qui n'a que des armes étrangers: car il ne les a pas plutôt perdues qu'il est mort. Il saut ressembler au luteur qui vient armé de ses propres armes, c'est à dire, de son bras. Si nous nous servons contre nos opinions d'armes étrangeres, nous servons contre nos opinions d'armes étrangeres, nous servons bientôt désaits, au lieu que si nous employons contre nos armes naturelles, c'est-à dire, les armes de l'intelligence, nous sommes affurez de vaincre toujours.

XI. Que le pouvoir de l'homme est grand! Mais ce pouvoir ne vient pas de ses propres sorces, il lui vient de

Dieu.

qui est agreable à Dieu, & de recevoir avec soumission & avec joie tout ce qu'il plast à Dieu de lui envoier.

XII. Desormais il ne faut se plaindre ni des Dieux ni de la Nature; car ils ne manquent ni volontairement ni malgréeux. Il ne faut pas non plus se plaindre des hommes, car toutes leurs fautes sont involontaires. Il ne faut donc jamais se plaindre.

XIII. C'est être bien ridicule & bien étranger dans le monde, que de s'étonner de quoi

que ce soit.

XIV. Ou c'est une destinée absolue & un ordre inévitable qui gouverne tout; ou c'est une providence qu'on peut se rendre propice, ou

XII. Desormais il ne saut se plaindre ni des Dieux ni de la Nature.] Car la Nature ne sait qu'obeir à Dieu, & Dieu ne

tait rien que de juste.

Il ne faut donc jamais se plaindre. I S'il faloit se plaindre, il ne saudroit se plaindre que de soi-même. Mais il ne le saut pas, puisque tout doit être indisserent à un homme de bien, hors le peché. Et c'est dans ce sens qu'Epiclete a sout bien dit, accuser les autres de ses propres maux, c'est d'un ignorant; n'en accuser que soimême, c'est d'un homme qui commence à s'instruire; co n'en accuser ni soi, ni les autres, c'est d'un homme parsaitement instruit.

XIV. On c'est une destinée absolué et un ordre inévitable.] C'est-à-dire une providence instexible, & qui ne change rien à ce qu'elle a determiné, comme le croyoient la pulpart ou c'est le hazard & une confusion temeraire. Si c'est l'immuable necessité, pourquoi t'opposes-tuà ses arrêts? Si c'est la providence que tu puisses te rendre propice, pourquoi ne tâches-tu pas de te rendre digne de son secours? Et si c'est le hasard aveugle, réjouis-toi de ce que dans un si grand desordre tu as au-dedans de toi une ame intelligente pour te conduire; fi le tourbillon t'envelope & t'entraîne, qu'il entraîne ta chair & tes esprits. Il ne dépend pas de lui d'entraîner ton ame.

XV. Une lampeéclaire jusqu'à ce qu'elle soit éteinte & ne perd pas un seul moment sa. Jumiere. Comment donc hisserois-tu éteindre avant la mort la verité, la justice & la tempe-

rance qui sont en toi.

XVI. Sur tout ce qui te fait croire qu'un autre a peché, ne manque pas de dire en toimême: Que sçai-je si c'est un peché? Que s'il

a peché

C'est la providence qu'Antonin croioit avec la plupart des Storciens mitigez, & c'est celle que nous croyons, sans donner pourtant aucune atteinte à l'immutabilité des

decrets de Dieu.

XV. Comment donc laisserois su éteindre avant la mors la verité, la justice et la temperance.] Nous sommes des lampes vivantes, si nous laissous éteindre nôtre lumiere, c'est nôtre faute; car il dépend de nous de l'entretenir toûjours par le moyen de la charité & des bonnes œuvres.

XVI. Sue scai-je si c'est un peché.] Car il y a beau-coup de choses qui se sont à dessein pour une utilité ca-

chée.

a peché veritablement, fais d'abord cette reflexion, qu'il s'est condamné lui-même, & que c'est comme s'il s'étoit lui-même déchiré le visage avec ses ongles. Souviens-toi en même-temps que celui qui ne veut pas que les méchans pechent est semblable à celui qui voudroit empêcher les figues d'avoir du lait amer, les enfans de pleurer, les chevaux de hanir & toutes les autres choses qui sont naturelles, & d'une necessité indispensable. Car que peut faire à cela le miserable qui a ce naturel vicieux? gueris le donc, si tu es si habile.

XVII. Une chose n'est pas honnête, ne la fais pas; elle n'est pas vraye, ne la dis point, &

sois toûjours le maître de tes mouvemens.

XVIII. Il faut avoir toûjours le monde entier devant les yeux, & se dire à tous momens: Qu'est-ce qui me donne presentement une telle pensée? la bien developer & considerer separément sa matiere, sa forme, sa fin & le temps de sa durée.

XIX. Commence enfin à sentir qu'il y a cn

chie. Comme Antonin le dit lui-même dans l'art. xix. du Liv. x1. on peut voir là les Remarques.

் இய'il s'est condamné lui-même , ச que c'est comme s'il s'étoit lui même déchiré le visage avec ses ongles 1 La conscience seule des méchans nous vange assez de leurs injures; car elle leur fait souffrir des tourmens qui

en toy quelque chose de plus considerable, & de plus divin que ce qui produit tes passions, & qui te remue comme une marionnette par des ressorts étrangers.

XX. Qui est presentement mon ame? Est elle crainte, soupçon, desir, ou quelque cho-

se de semblable?

XXI. La premiere chose c'est dene rien faire' temerairement & sans dessein. Et la seconde, de ne rien faire qui ne tende au bien de la societé.

XXII. Pense que dans peu tu ne seras plus, ni toy, ni rien de ce que tu vois, ni aucun de ceux qui sont presentement en vie. Toutes choses sont faites pour être changées & détruites, afin qu'il en naisse d'autres de leurs debris.

XXIII. Tous n'est qu'opinion, & l'opinion est en toy, defais-t'en donc quand tu voudras,

XIX. Qu'il y a en toi quelque choso de plus considerable & de plus divin que ce qui produit tes passions. ]
Ce qui produit nos passions c'est l'ame animale, nos esprits animaux, qui étant émeus par les objets exterieurs, nous agitent & nous remuent; & ce sont ces esprits qu'Antonin appelle des ressorts étrangers, parce qu'ils font hors de nous, hors de nôtre ame, & une preu-ve affeurée que ce qui cause nos passions n'est pas ce que nous avons de plus parfait, c'est que nous trouvons en même temps en nous une chose toute differente, qui quand elle veut juger de ces mêmes passions, les combat & les tient soumises.

XX. Qu'est presentement mon ame? est elle crainte, soupcon, desir. ] Car nôtre ame n'est que ce qu'elle pense,

comme cela a été dit ailleurs.

XXIII. Et

& comme ceux qui ont doublé un cap, tu ne frouveras plus tranquillité, que sûreté, & tu voyageras comme dans un golfe doux & paisible.

EXXXIV. Toute action qui cesse & sinit en son tems, ne souffre aucun mai de ce qu'elle cesse & celuy qui la fait, n'en souffre aucun non plus de cette cessation. Il en est de même du tissu de toutes nos actions, que nous appellons la vie. S'il finit en son temps, il ne reçoit aucun mal de cette sins & celuy qui termine quand il faut cet enchaînement d'actions, n'est point malheureux. Or c'est la nature qui mesure le tems, & qui assigne à chacun son terme; quelquesois c'est la nature particuliere, comme il

ar-

XXIII. Es comme ceux qui ont doublé un cap, tu ne sreuveres plus que tranquillité es que sureté. ] Nos opinions sont les vents qui nous agitent, chassons-les, & nous ferois comme ceux qui ont doublé un cap. En approchant de ce cap ils étoient le jouer des vents; mais ils ne l'ont pas en plûtôt doublé, que ce même cap les a mis à couvert de l'orage.

XXIV. Toute action qui cosse et finit en son temps ne sousse auxun mal de ce qu'elle cesse.] Au contraire on peut dire qu'elle est parfaite quand elle cesse, & que c'est un bien. Antonin prouve sort bien que la mort ne peut être un mal,

& qu'il est ridicule de la craindre.

il en est de même du tisse de toutes nos attions. ] Car ce, qui est vrai de l'une, l'est aussi necessairement de toutes les autres.

Quelquefois c'est la nature particuliere, comme il an

arrive à ceux qui meurent de vieillesse; mais en general c'est la nature universelle qui gouverne tout, & qui changeant & remuant à son gré toutes ses parties, fait que le Mondesubsiste toûjours frais & toûjours jeune. Or ce qui est utile à l'Univers est toûjours de saison & toûjours beau. La cessation de la vie n'est point un mal, puis qu'elle n'est point honteuse, car elle ne depend pas de nous, & n'est point contraire aux loix de la societé; & elle est un bien,

Cest la nature universelle.] Antonin n'opose pas la nature particuliere à la nature universelle, cela seroit contraire à ses principes & à la verité. Son dessein est de combatre cette erreur qui nous fait dire tous les jours que des enfans qui meurent meurent avant leur terme, & que ceux qui se tuent previennent le jour de leur more. C'est un langage plein de fausseté, & qui n'est pardonnable qu'à la toiblesse des hommes. Personne ne meurt que dans le tems qui luy est donné, & c'est la Nature universelle qui mesure, & qui distribue le tems à chacun comme il luy plaît, aux uns plus, aux autres moins: & comme ceux qui meurent de vieillesse sont fort rares, Antonin dit que c'est la nature particuliere qui regle leurs cours, c'est à dire, que la Nature universelle a fait une exception à sa regle, & c'est cette exception qu'il appelle une Nature particuliere : car en effet ces gens là vivent comme s'ils étoient conduits par une Nature differente de celle qui met des bornes à la vie des autres hommes; mais ce n'est qu'une seule & même Nature, c'est à dire, Dieu.

Puis qu'elle n'est point honteuse, car elle ne dépend pas de nous. ] Il n'y a rien de honteux pour nous que ce qu'il depend de nous de faire ou de ne pas faire, comme il a été prouvé ailleurs.

3

bien, puis qu'elle est commode, utile, & convenable à l'Univers qu'elle renouvelle.

XXV. Celuy-là est gouverné & porté par l'esprit de Dieu, qui concourt avec Dieu à un même dessein, & qui regle ses volontés sur les siennes.

XXVI. Voicy trois regles qu'ils faut avoir toûjours presentes; la premiere, pour ce qui regarde tes actions, de ne rien faire temerairement & d'une autre maniere que la justice même ne l'auroit fait. Et pour ce qui est des accidens qui t'arrivent du dehors, d'être persuadé qu'ils viennent du hasard ou de la providence, & qu'il ne faut jamais ni accuser la providence, ni se plaindre du hasard. La seconde de considerer ce que chaque chose étoit avant qu'elle eût reçû l'ame avec la vie, & ce qu'elle est depuis qu'elle l'a reçûe jusqu'à ce qu'elle la rende, de quelles parties elle est composée,& en quelles parties elle se dissout. La troisiéme enfin, c'est de penser que si tu t'étois une fois élevé au-dessus des nues, & que tu eusses contemplé

XXV. Celuy-là est gouvernt er parté par l'espris de Dieu qui concourt avec Dieu.] Il n'y a rien de plus sûr que cette regle, & il depend toûjours de nous de connoître par son moyen & l'état où nous sommes, & quel est l'esprit qui nous conduit.

XXVI. Et d'une autre maniere que la justice même ne l'auroit sait.] Car cela est possible aux hommes avec le

templé de là les hommes & toutes les choses humaines, leur confusion & leur desordre; & vû cette multitude innombrable d'habitans qui demeurent dans l'air & dans la region étherée, toutes les fois que tu t'éleverois à la même hauteur tu les verrois toûjours de même: car leur seule qualité permanente, c'est d'être toûjours semblables, & toûjours de peu de durée. Où est donc là ce grand suiet de vanité?

Où est donc là ce grand sujet de vanité? XXVII. Chasse l'opinion, & te voilà sauvé.

Or qui est-ce qui t'empêche de la chasser?

XXVIII. Quand tu es fâché de quelque chose, tu as oublié que tout arrive pour le bien de la nature universelle; & que les fautes des autres ne te regardent point. Que tout ce qui se fait a toûjours été, sera toûjours & est presentement par tout de même. Qu'il y a entre les hommes une étroite liaison, & une parenté qui

Et vû cette multitude innombrable d'habitans qui demeurent dans l'air & dans la region étherée.] Les Platoniciens & les Storciens croyoient que l'air & la region étherée étoient peuplez d'un nombre infini d'habitans qu'ils appelloient des Demons, dont les uns étoient vifibles, & les autres invisibles, & pourtant tous mortels.

Où est donc là segrand sujet de vanisé.] Puisque toutes les choses humaines ne sont que desordre & que consufion, & qu'il n'y a rien sur la terre, dans l'air & dans la region étherée qui ne soit de même nature, & sujet aux mêmes loix, qu'est-ce donc qui peut faire l'orgueil des hommes, & où trouvent ils ce grand sujet de vanité? Ils auroient bien plus de raison de gemir de se voir engagez dans ce torrent de corruption & de misere.

XXVIII. Que

ne vient pas tant de la chair & dusang, que de ce qu'ils participent tous à une même ame. Tu as encore oublié que cette ame de chacun est un Dieu & une émanation de la Divinité. Que rien n'est à nous en propre; mais que tes enfans, ton corps & tous tes esprits viennent de Dieu; que tout n'est qu'opinion, & enfin que le temps present est le seul dont chacun jouït, & qu'il puisse perdre.

XXIX. Il est bon de repasser souvent en sa memoire tous ceux qui ont été extremement fâchez de quelque chose; ceux qui ont été élevez au faite de la gloire; ceux qui ont été precipitez dans un abîme de calamités; ceux qui ont cu des inimitiés violentes, enfin tous ceux qui ont reçû les plus grandes faveurs de la fortune, ou éprouvé ses plus grands revers en quelque état que ce soit; & ensuite il faut saire cette reslexion: Où sont-ils? que sont-ils devenus? Ce n'est plus que fumée & que cendre, ils ne vivent plus que dans les discours des hom-mes, ou même ils n'y vivent déja plus. Pense en même temps à ce que faisoit par exemple Fabius Catulinus à sa maison de campagne; Lucius Lupus & Stertinius à Baies; Tibere &

XXVIII. Que cette ame de chacun est un Dieu, co une manation de la Divinité.] Nôtre ame n'est pas Dieu, mais l'ouvrage de Dieu, & Dieu y habite.

Velius

XXIX. Fabius Catulinus à sa maison de campagne;

Velius Rusus à Caprées. Pense à tous les empressements inquiets, avec lesquels ils couroient à tout ce que leur imagination seduite leur faisoit paroître digne de leurs soins & de leur estime; combient out cela étoit méprisable & vil, & qu'il y avoit bien plus de raison & de sagesse à se montrer en toutes rencontres juste, temperant & soumis aux ordres de Dieu, avec une simplicité sans fard: car il n'y a rien de plus mauvais & de plus insupportable que l'orgueil, nourri & ensté par une humilité sausse.

XXX. Quand les libertins te demanderont, où c'est que tu as vû les Dieux, & comment tu sçais qu'il y en a, que tu leur rendes un si grand culte; tu leur répondras premierement qu'ils

Rusus à Caprées.] L'exemp'e de Tibere me persuade que tous ceux qui sont nommez icy s'étoient retirez à la campagne pour y mener la même vie que ce Prince avoit menée à Caprées, où il s'étoit p'ongé dans toutes sortes d'infames débauches, & où il avoit créé un nouvel Officier de sa maison qu'il appella le Mairre des voluptés.

Car il n'y a rien de plus mauvais & de plus insuportable que l'orgueil nourri & ensié par une humilité fausse. I L'expression d'Antonin me paroît admirable, & il n'y a rien de plus vray: l'humilité n'est souvent qu'une nouvelle ensière de l'orgueil, qui ne sçachant plus comment croître, se sert même du neant de l'humilité pour se boussiir.

XXX. Tu leur repondras premierement qu'ils sont uisibles. ] Car Dieu s'est assez manischte pas ses Ouvrages, & comme dit saint Paul: Les choses qui ont été faint

sont visibles, & que d'ailleurs, quoy que tu ne voyes pas ton ame, tu ne laisses pas de la respecter: qu'il en est de même des Dieux; les effets merveilleux que tu ressens tous les jours de leur pouvoir, te prouvent qu'ils sont, & sont que tu les adores.

XXXI. Le bonheur de la vic consiste à considerer ce que chaque chose est en elle-même, & à connoître sa matiere & sa forme; à faire de tout son cœur des actions de justice, & à dire toûjours la verité. Que reste-t-il aprés cela qu'à jouir de la vie en accumulant bonne action sur bonne action, sans laisser entre deux le moindre intervalle, ni le moindre vuide?

XXXII.

depuis la création du monde, rendent visible se qu'il y a d'invisible en Dieu.

Es que d'ailleurs, quoy que su ne voyes pas son ame, su ne laisses pas de la respecter.] Quand nous examinons les qualités & les proprietés de la matiere, nous ne sçaurions douter de l'éxistence de l'ame, nous la voyons plus clairement que nous ne voyons les Corps. C'est pourquey Antonin dit dans le 1. chap. du Liv. x. Mon ame, quand seras su plus visible et plus aisée à conneître que le corps qui s'environne. Tout de même quand nous examinons la nature & les qualités de l'ame, il faut necessairement ou nous aveugler volontairement nousmêmes, ou être entierement convaincus de l'existence de Dieu. Car Dieu est au-dessus de l'ame à proportion de ce que l'ame est au-dessus de la matiere, & l'un & l'autre sont tres-sensibles & tres-visibles par leurs essets.

XXXI Sans laisser entre deux le moindre intervalle; mi le moindre vuide.] Car dès qu'on cesse de faire du

XXXII. Il n'y a qu'une même lumiere du Soleil, quoi qu'elle soit divisée & separée par des murailles, par des montagnes, & par mille autres choses; il n'y a qu'une même matiere, quoy qu'elle soit divisée en des millions de corps separez; il n'y a qu'un seul & même esprit quoy qu'il soit partagé en une infinité de natures differentes, & de differens individus; il n'y a qu'une même ame intelligente. quoy qu'elle semble être separée & divisée en toutes les autres parties de tous ces êtres differens; la forme & la matiere insensible n'ont aucune liaison l'une avec l'autre, elles sont

pour-XXXII. Il n'y a qu'une même lumiere du Soleil.] Antonin veut prouver dans ce Chapitre que l'amour du Prochain est si naturelle qu'il faut faire violence à l'ame pour arrêter le penchant qui la porte à cette espece d'u-

nion, & sa preuve est tres-forte & tres-solide.

Il n'y a qu'un même esprit.] Qu'une même ame animale, & qu'une même forme. L'une pour les animaux. & l'autre pour les corps inanimez, comme les plantes. le bois, la pierre, que une spiritu continentur, comme

parle Pomponius.

Il n'y a qu'une même ame intelligente.] Car les Stoïciens crovoient que les ames étoient des parties de la Divinités Mais quoy que cela soit faux dans leur sens, il est pourtant vray de dire que touses les ames font d'une feule 80 même nature, & cela suffit pour la consequence qu'Antonin en veut tirer.

La forme & la matiere insensible n'ont aucune liaison Tune aves l'antre. Ce passage étoit tres difficile, peutêtre en aurai je démêlé le sens. Par le mot de forme. Antonin entend dans l'animal raisonnable l'ame intelligente; dans l'animal privé de raison, l'ame animale; & dans

pourtant unies & liées par l'esprit de l'Univers qui les assemble malgré elles, mais l'une intelligente a une inclination particuliere & propre pour sa semblable, elle se joint à elle, & rien n'en peut empêcher l'union.

XXXIII. Que fouhaites tu? d'être? de feutir? d'avoir du mouvement? de croître? de ne croître plus? de parler? de penser? Qu'y a t il là qui te paroisse digne de tes desirs? Si donc toutes ces fonctions separées sont si méprisables, va tout d'un coup à ce dernier retranchement, qui est de suivre la Raison & Dieu. Mais souviens toy que c'est blesser le respect qu'on leur doit, & ne pas les suivre que d'être faché que la mort vienne nous priver de toutes choses.

XXXIV. Que la partie du temps infini assignée à chacun est petite, & qu'elle est bien-tôt absorbée & engloutie par l'éternité! quelle petite portion de toute la matiere t'a été distribuée! quelle petite part as-tuà l'esprit universel!

dans les plantes & les corps inanimez, l'esprit qui les assemble & qui les unit. Il dit donc que dans tous ces êtres disserens, la sorme & la matiere sont deux choses naturellement incompatibles; mais que Dieu les joint malgré elles par un esset de son pouvoir : au lieu que l'ame raisonnable cherche d'elle même à s'unir avec sa semblable, & que rien ne peut arrêter ce penchant, il p'y a personne qui ne le sente.

XXXIV. Quelle petite pars as-eu à l'asprit universel.

sel! & dans toute la terre quel point a-t-on choisi pour t'y faire ramper! si tu t'entretiens bien de ces pensées, tu ne trouveras rien de grand que de faire ce que ta propre Nature demande, & que de souffrir ce qu'il plast à la Nature universelle de t'envoyer.

XXXV. Quel usage fait presentement ton ame d'elle-même? car tout consiste en cela.

Tou

intel'igente, c'est-à-dire, la Divinité, car comment pourroit-on accorder la petite idée qu'Antonin veut donner de la portion que nous en possedons, avec l'opinion qu'il avoit que cette même portion étoit une partie de Dieu, & Dieu elle-même? Il y auroit là del'impieté, & cela seroit même contraire à ses principes. L'esprit universel est donc icy l'ame animale du monde, que ces Philosophes établificient comme le fonds, la source d'où les esprits animaux de tons les hommes étoient émanez. C'est ce qu'il a dit dans l'art. 32. de ce Livre. Il n'y a au'un seul & même esprit. Quoy que je voye bien le but d'Antonin, qui est de nous porter à mépriser une chose qui n'est rien auprés de son tout, je ne sçay si en examinant sa pensée à fond on la trouveroit bien solide. Qui est l'homme qui pourra me persuader que je dois mépriser mon ameanimale, parce qu'ellen'est pas compofée d'une plus grande quantité de cet espritanimal qui est répandu dans le monde ? N'est-ce pas comme s'il vouloit me porter à mépriler la lumiere sous pretexte que je ne reçois pas dans mes yeux un plus grand nombre de rayons? Mais il suffit pour Antonin que sa pensée soit juste en un sens, & elle l'est.

XXXV. Quel usage fait presentement ton ame d'elle même? ] Que nous rougirions souvent fi nous nous sai-

tions souvent cette demande?

Car tout confisse en cela. ] Ce n'est pas seulement le princi-

Toutes les autres choses, soit qu'elles dependent de toy ou non, ne sont que cendre &

que fumée.

XXXVI. Une des plus fortes raisons pour faire mépriser la mort, c'est que ceux même qui ont établi le souverain bien dans la volupté, & le souverain mal dans la douleur, l'ont pourtant méprisée.

XXXVII. Celuy qui ne trouve d'autre bien que ce qui est de saison, à qui il est égal d'avoir eu le temps de saire peu ou beaucoup d'actions raisonnables, & qui ne met aucune

diffe-

principal, c'est le tout; mais nous prenons le change; & nôtre ame, au lieu de s'occuper toute entiere d'ellemême, ne songe qu'au corps. Il faut avouer aussi que malheureusement pour elle tout ne luy parle que pour le corps.

XXXVI. Coux qui ent établi le souverain bien dans la volupté cr le souverain mal dans la douleur, l'ons pourzant méprisée. ]. Il est certain que c'est une des plus sortes raisons pour faire mépriser la mort, car c'est une demonstration claire que ces gens-là étoient persuadez que la mort n'est point un mal. Antonin parle icy d'Espicure qui méprisoit veritablement la mort, & qui soutenoit qu'elle n'est ni pour les vivans, ni pour les morts. Car pendant qu'on vit on ne meurt pas, & quand on est mort on n'est plus. Tous les biens & tous les maux consistent dans le sentiment, la mort est une privation de sentiment, elle n'est donc par elle-même ni un bien ni un mal.

XXXVII. A qui il est égal d'avoir en le temps de faire peu ou beaucoup d'astions raisemmables. Et il le doit être à

363

difference entre jouir fort long-tems de la vûë de ce monde, & n'en jouir que peu d'annécs, celuy-là, dis-je, ne craint point la mort.

XXXVIII. Mon ami, tu as vêcu dans cette grande ville, qu'importe que tu n'y ayes vêcu que cînq ans? Ce qui est selon les loix est égal pour tout le monde. Quel grand mal est-ce donc pour toy d'être envoyé hors de cette ville, non pas par un Tyran, ni par un Magistrat injuste, mais par la Nature même qui t'en a fait Citoyen? C'est comme si le Preteur renvoyoit de la scene un Comedien qu'il auroit loûé. Mais je n'ay pas encore achevé les cinq actes? je n'en ay representé que trois. C'est bien dit, tu en as representé trois; or dans la vie trois

on n'est pas recompensé selon le nombre, mais selon la qualité des actions.

XXXVIII. Mon ami, tu as vécu dans cette grande Ville.]
C'est. à-dire, dans le Monde qu'il considere comme une
Ville dont toutes les autres Villes ne sont que les hôtelleries & les maisons.

Que einq ans. ] C'est une maniere de parler pour dire

un temps fort court.

Ce qui est selon les Loix est égal pour tout le monde.]
Voilà une grande verité; quelque différentes que puissent être les choses par elles mêmes, elles deviennent égales quand elles sont ordonnées & dispensées par la Loy.

Non pas par un Tyran, ni par un Magistrat injuste.]
Car il n'y a mi Tyran, ni Magistrat injuste qui ait ce
pouvoir, s'il ne luy est donné de Dieu. Ainsi c'est tostjours Dieu qui dispose de nous comme il luy plast.

Dans

trois actes font une piece complete, & celuylà seul luy marque ses veritables bornes qui l'ayant composée juge presentement à propos de la finir. Tu n'es cause, ni de l'un, ni de l'autre, ni de son commencement, ni desa fin, tu n'es qu'Acteur, retire toy donc avec des sentimens doux & paisibles, comme le Dieu qui te donne congé est propice & doux.

Dans la vie.trois actes font une piece complete.] Voilà la difference qu'il y a entre les pieces de theatre & la piece de nôtre vie. Celles là doivent avoir cinq actes pour être entieres, & celle-cy est entiere par tout où elle finit.

Comme le Dieu qui te donne congé est propice & doux.] Il depend de tous les hommes de trouver à leur derniere heure Dieu propice & doux. Car il l'est pour ceux qui se repentent & qui meurent en sa crainte & en son amour.

## FIN