# Notes du mont Royal Www.notesdumontroyal.com

Cette œuvre est hébergée sur « *Notes* du mont Royal» dans le cadre d'un exposé gratuit sur la littérature.

SOURCE DES IMAGES Google Livres

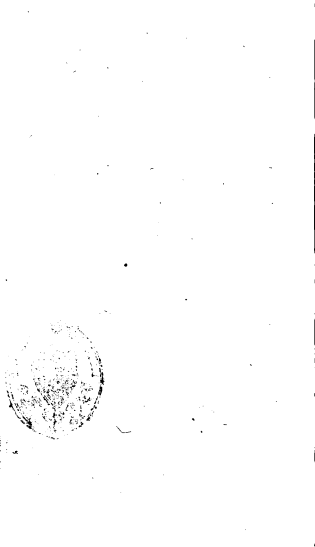
### RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR

MARC ANTONIN.

TOME PREMIER.



# RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR

MARC ANTONIN,

AVEC DES REMARQUES.

NOUVELLE ÉDITION.

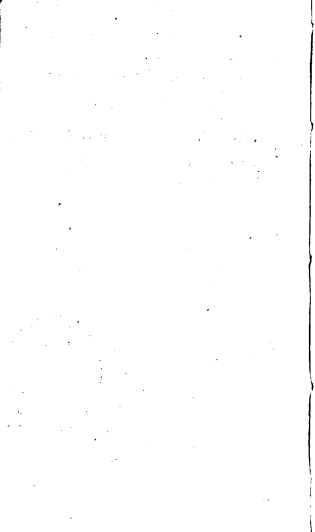
TOME PREMIER.



A BOUILLON,

Aux dépens de la Société Typographique.

M. DCC. LXXII.





dinairement très-mal de la Philosophie: ils s'imaginent qu'elle ne consiste qu'à discourir, & qu'à disputer: mais ce n'est ni un jeu, ni une vaine science faite pour l'ostentation; c'est une profession d'une chose très-sérieuse & trèsgrave, c'est-à-dire, de la Sagesse, & philosopher, c'est agir.

Il est évident par là, qu'il n'y a proprement que la morale qui mérite ce nom, puisqu'il n'y a qu'elle qui donne des regles pour la conduite de la vie. Mais qu'est-ce que la morale? Si nous suivons les opinions des hommes, nous trouverons presque autant de morales différentes, qu'il y a d'hommes différentes, qu'il y a d'hommes différentes.

rens; car on a appellé morale ce qui n'est qu'usage, coutume ou opinion, & l'on a fait dans cette science, ce que les Païens faisoient dans leurs sacrifices; quand ils n'avoient pas les victimes qui étoient agréables à leurs Dieux, ils en supposoient d'autres à qui ils donnoient le nom de celles qui leur manquoient. De même, quand les hommes ont été privés de la vérité, ils ont donné ce beau nom à leurs imaginations & à leurs caprices.

Avant toutes choses, il est nécesfaire de revenir de cette erreur, & de séparer ce qui est vague & incertain, L'avec ce qui est constant & toujours le même.

Pour peu qu'on veuille se servir de sa raison, il n'est pas difficile de voir que la véritable morale doit être une regle instexible, qui ne suive ni nos fantaisses, ni nos préjugés. Elle ne

peut donc être qu'une explication des vérités conformes à la vérité éternelle, c'est-à-dire à la loi de Dieu; & par consequent la loi de Dieu est le point sixe & indivisible d'où il faut regarder tout ce qu'on appelle morale, si l'on veux en convoltre les beautés & les défauts.

Schon ce principe, on conçoit d'abord que la morale est la sille de la Religion qu'elle marche d'un pas égal avec elle, & que la perfection de celleci est la mesure de la perfection de celle-là. Il ne faut donc chercher de morale parsaite que dans la saine Religion. Mais comme en tout temps il a plu à Dieu de se découvrir aux hommes, il n'y a rien de plus utile ni de plus agréable, que de connoître jusqu'à quel point il a voulu se communiques à ceux qui étoient les plus éloignés de son alliance,

Nous ne savons pas bien ce qu'étoit la morale des Païens avant le siecle de Pythagore & des Sages de Grece, car il ne nous reste rien de cette antiquité. Mais ce qu'on a conservé des écrits ou des maximes de ces Philosophes, nous apprend que de leur temps, qui étoit plus voisin que le nôtre de celui de Salomon, la morale consistoit en des énigmes, ou proverbes, qui pouvoient bien rendre les hommes sages, & les porter à la pratique de tous les devoirs, mais qui ne pouvoient leur expliquer les vérités fondamentales, & leur en donner une idée distincte; car le proverbe ne reçoit d'ordinaire ni définition, ni raisonnement.

Depuis le temps de Pythagore, jufqu'à celui de Socrate, il ne paroît pas que la morale ait été fort cultivée. Presque tous les Philosophes ne s'attachoient qu'à la science des Nombres,

à la Physique, & à découvrir les causes de tout ce qui arrivoit dans les Cieux. Socrate fut le premier qui, connoissant que ce qui se passe hors de nous, ne nous touche point, & est plus curieux qu'utile, fit une étude plus particuliere de la morale, & la traita plus méthodiquement. Les Paiens n'avoient, avant lui, que des idées eonfuses de Dieu, de la loi & de la justice: il débrouilla ce chaos de ténebres, & en tira une lumiere qui éclaira tous les siecles suivans. Il sie voir la subordination qu'il y a dans la nature, & montra aux hommes la route qu'ils devoient tenir pour être véritablement heureux. Quand on juge de Socrate par les vérités qu'il a connues, on ne se contente pas de dire qu'il étoit grand Philosophe, on est' presque tenté d'assurer qu'il étoit Prophote, & que Dieu lui avoit révélé

des mysteres qui devoient être accomplis dans les derniers temps.

Comme sa doctrine étoit plus conforme à la vérité & à la justice, que tout ce qui avoit paru, les hommes accoururent en foule à cette lumiere. Mais parce qu'ils n'étoient pas tous également propres à en supporter l'éelat, il y en eut beaucoup plus d'éblouis que d'éclairés, & cette Philosophie eut bientôt le sort de la véritable Religion; elle fut déchirée presque en autant de sectes, qu'il y eut d'hommes qui entreprirent de l'expliquer. Foilà l'origine de toutes les Philosophies qui ont regné depuis ce temps là dans le monde. Elles ont toutes vouluavoir Socrate pour chef, comme toutes: les héréfies se sont piquées de n'avoir pour fondateur que Dieu, même.

De tous ces Philosophes, il n'y a u que les Stoïciens qui aient suivi de

près l'esprit de Socrate, & qui aient été les fideles dépositaires de la sagesse & de la vertu. S'ils ont mélé quelque durete & quelque rudesse aux sentimens de leur Maître, ce n'étoit pas tant un effet d'une humour sauvage & farouche, qu'un moyen que la prudence leur suggéroit; car connoissant la foiblesse qui est naturelle à l'homme, ils ont souvent pousse ses devoirs plus loin que la nature ne peut aller, asin qu'en faisant tous ses efforts pour fuivre leurs préceptes, il pût au moins s'arrêter au milieu, comme un arbre à qui on veut faire perdre son pli, & que l'on courbe du côté opposé. It est vrai qu'après que l'Ecole des Stoïciens fut établie, il s'éleva des disciples de Zénon, qui prenant trop au pied de la lettre les opinions de ces grands hommes, tomberent dans des absurdites qui leur attirerent les railleries &

TT.

le mépris des honnêtes gens. Mais on ne doit non plus donner le nom de Stoiciens à ces Philosophes ridicules, que l'on ne donne celui de disciples des Prophetes & des Apôtres, à ceux qui expliquant grossièrement les écrits de ces hommes divins, en tirent des sens contraires à l'esprit de Dieu, & à la foi de l'Eglise.

Pour rendre cela plus sensible, proposons quelques exemples des explications absurdes que ces Sectateurs ignorans ont données aux sages préceptes de leurs Maîtres,

Quand Zénon a dit que toutes les fautes étoient égales, il a voulu guérir les hommes de la malheureuse opinion où ils ne sont que trop, que pourvuqu'ils s'empschent de commettre de grands crimes, ils ne sont pas tenus d'être si fort en garde contre les petites fautes; & il a voulu leur persuaden

que le moindre défaut devient incurable, quand on le néglige, & que Dieu, qui est la pureté même, n'en trouve point en nous qui ne mérite la mort. si, par la satisfaction & la pénitence, nous ne désarmons sa justice. Mais il vient un Chrysippe, qui prenant grofsièrement ce précepte, établit qu'il n'y a aucune différence entre voler des choux dans un jardin, & commettre un sacrilege; entre égorger son pere, & tuer un chapon, & veut qu'on punisse ces deux actions du même supplice; ce qui, bien loin de retenir les hommes, leur lâche la bride, & les porte à commettre les plus grands: excès-

Quand il a dit que le sage doit être sans compassion, son dessein étoit de faire entendre que le sage ne borne pas à l'attendrissement seul les secours esfectifs qu'on doit à son prochain, &

qu'il tâche de le foulager, sans ausune émotion, & sans aucun trouble: mais un Chrysippe tire de ce précepte une occasion de rompre tous les liens de la société, & de fouler aux pieds la miséricorde, qui est un des caracteres les plus essentiels de Dieu.

Quand il a dit que le fage attend tout de lui-même, son but étoit de faire connoître que notre véritable bonheur ne sauroit dépendre de l'action d'autrui, & de combattre l'indolence & la paresse de ceux qui, trop abandonnés à la Providence, vouloient attendre tout de Dieu, sans tâcher d'actirer ses graces par leur travail, & par leurs bonnes œuvres. D'ailleurs, comme il enseignoit que l'ame étoit une partie de Dieu, & Dieu même! ce précepte, que les homme devoient tout attendre d'eux, ne signifioit autre chose, sinon qu'ils devoient

attendre tout du Dieu qui les conduifoit. Mais un disciple aussi ignorant que superbe, empoisonne ce précepte, & en tire cette pernicieuse conséquence, que le sage est au dessus de Dien même, & fait son propre bonheur, indépendamment de cet Etre souverain qui l'a sormé.

Il en est presque de même de tous les autres passages dont on s'est servi dans tous les temps, pour rendre suspecte & odisuse la doctrine des Stoiciens. Ce n'est pas qu'elle soit parfaite, & que nous voulions la défendre en tout; nous avons déja dit qu'il ne faut chercher de perfection que dans la saine Religion, & nous avans souvent combattu, dans le cours de cet ouvrage, les erreurs où ils sont tombés. Nous disons seulement qu'il n'y a point de morale qui approche si sort de la morale de IESUS-CHRIST,

#### PREFACE.

que celle de ces Philosophes, comme tes Peres même de l'Eglise l'ont reconnu.

Mais, dit-on, cette morale des Stoïciens n'a aucun précepte qui oblige.

Elle ne lui demande pas la force de le suivre.

Elle ne propose pas aux hommes de se hair

Elle n'établit pas que l'homme est, en même temps, la plus excellente & la plus misérable de toutes les créasures.

Elle n'enseigne pas l'humilité.

Elle ne fait pas remarquer, que rapporter tout à soi, & se mettre au dessus de tout, est un défaut qui nous est naturel; elle ne nous oblige pas à y résister, & ne pense pas à nous en donner les remedes.

Ce sont les objections qu'un des

plus savans hommes de notre siecle a faites, ou plutôt qu'il se disposoit à faire aux Stoiciens, & à tous les Philosophes du Paganisme: mais si Dieu lui avoit donné le temps d'achever son ouvrage, il auroit sans doute corrigé ce plan, & la lecture seule d'Antonin lui auroit fait connoître que Dieu n'avoit pas laissé des hommes si vertueux en des ténebres si épaisses.

Ce sage Empereur établit la nécessité d'aimer Dieu, en établissant celle d'aimer tout ce qu'il nous envoie, quelque fâcheux qu'il nous paroisse, & en ne faisant consister la félicité de l'homme qu'à être bien avec Dieu.

Nor-seulement il enseigne qu'il faut, demander à Dieu la sorce de le suivre, il reconnoît de plus une vertu de: Dieu qui agit en nous, & qui operetoutes nos bonnes actions, & tous nos

bons desirs; & il sait voir que c'est Dieu qui éloigne de nous toutes les occasions qui pourroient nous saire tomber dans le crime, ou qui nous donne la sorce d'y résister.

Il nous apprend par-tout à méprisér.

E à hair notre corps, qui est la source du péché. E qui résiste à l'esprit; E il veut qu'on le regarde comme une prison qui nous empêche d'avoir une communication plus particuliere avec Dieu. La véritable Religion ne nous commande pas de nous hair d'une autre maniere.

Il prouve, en beaucoup d'endroits; que l'homme est la plus excellente de toutes les créatures, à cause de son origine, & des persections que Dieu a daigné lui communiquer; & qu'en même temps il en est la plus misérable, à cause de ses vices, qui lui sont perdre tous ses avantages, & qui le

#### PRÉFACE. 19 rendent esclave, en le séparant de Dieu.

Pour ce qui est de l'humilité, on ne s'est pas contenté de dire que les Stoiciens ne l'ont pas connue, on a ajouté que cette vertu étoit incompatible avec les autres vertus dont ils faisoient profession. Quand on veut faire un reproche de cette nature à des Philosophes, il semble qu'on devroit connoître à fond leurs principes, & toutes les conséquences qui s'en tirent naturellement. Il est vrai que ni l'Académie, ni le Portique, n'ont jamais en de mot qui signifie proprement ce que nous appellons humilité: mais si cette vertu consiste à connoître son néant devant Dieu, à croire que c'est tui seut qui est l'auteur de tout le bien, & qui ne fait point de mal; & à enseigner qu'il n'y a de véritable être que Dien, & que toutes les autres choses sont viles, périssables; momentanées & sujettes à corruption : ils l'ent connue, & ce livre d'Antonin en est plein.

La derniere objection n'est pas moins injuste; car Antonin a très-solidement prouvé, après Socrate, que l'amour-propre qui porte l'homme à rompre les liens de la société, à se séparer des autres hommes, & à vouloir faire comme un tout à part, est une révolte contre Dieu, & une désobeissance à la plus ancienne loi du monde, qui a voulu que les choses les moins parfaites, fussent pour les plus parfaites, & que les plus parfaites fussent les unes pour les autres, ce qui est l'unique fondement de la piété & de la justice. Il nous exhorte à résister à ce malheureux penchant d'une ame corrompue, en nous convainquant que la premiere & la principale condition de l'homme. L'est d'aimer son prochain; & en nous faisant voir que pendant que nous nous regarderons simplement comme une partie de ce tout, & non pas comme un de ses membres, nous n'aimerons pas encore les hommes de tout notre cœur, & ne prendrons pas, à leur faire du bien, ce plaisir véritable & solide qui résulte du sentiment de tout le corps; & enfin il donne contre cette impiété un remede trèssalutaire, qui est l'amour de Dieu. dont l'amour du prochain n'est pas seulement la marque, mais l'accomplissement & la perfection.

Puisque nous avons entrepris de désendre la morale des Stoiciens contre les accusations de ce grand homme, nous n'oublierons pas la censure qu'il a faite de ce principe qu'ils ont établi, que puisque le desir de la vaine gloire fait tout entrepren-

dre, le desir de la justice le peut faire aussi. Il soutient qu'il n'y a rien de plus vain & de plus faux que ce raisonnement: Ce sont, dit-il, des mouvemens siévreux que la santé ne peut jamais imiter.

Il veut dire, sans doute, que la raison ne peut faire ce que la passion fait, parce que les effets des passions dépendent des mouvemens violens & involontaires, qu'il n'est pas au pouvoir de la raison d'exciter quand elle yeut; & cela est vrai de la raison seule: mais la raison, soutenue & aidée par la grace, est plus forte que la plus violente passion; & telle a été la raison des Martyrs. La critique de ce savant homme est donc inutile, & le raisonnement des Stoiciens demeure très-solide, très-vrai, & très-consorme à cette parole de saint l'aul : Je puis tout par la vertu de celui

qui me soutient. Philip. 4, 13.

Les reproches qu'on peut faire juftement aux Stoiciens, c'est d'avoir cru la pluralité des Dieux: c'est d'avoir enseigné que l'ame étoit une partie de la Divinité: c'est d'avoir ignoré le péché originel, & ses funestes suites: c'est d'avoir soutenu que le sage pouvoit disposer de lui-même, & se donner la mort, quand il le jugeoit à propos.

Si on excepte ces erreurs, & un petit nombre d'autres qui même ne sont plus dangereuses aujourd'hui, il n'y a rien de plus parfait que leurs maximes; & après l'Ecriture sainte, rien ne mérite davantage d'être entre les mains des hommes qui veulent suivre la justice, & saire un bon usage de leur raison.

Nous n'avons des Seoïciens que les œuvres de Seneque, ce qu'Arrien

a conservé d'Epictete, & les livres d'Antonin. Mais ce dernier est presque autant au dessus des deux autres, par la beauté des ses écrits, qu'il l'étoit par la naissance, & par la fortune. Seneque a mêle aux vertus des premiers Stoiciens, tout l'orgueil de leurs difsiples : Epictete est plus simple, plus solide, & plus pur; mais il n'a ni grandes vues, ni étendue de génie, ni élévation. Antonin a toutes ces qualités, & son esprit est plus vaste & plus grand que son Empire. Il ne s'est pas contenté de recevoir & d'expliquer solidement les préceptes de ses Maîtres, il les a souvent corrigés, & leur a donné une nouvelle force, ou par la maniere ingénieuse & naturelle dont il les a proposés, ou par les nouvelles découvertes qu'il y a jointes.

Il a reconnu que notre ame n'est pas sa lumiere à elle même, & qu'elle

ne se voit que par la lumiere dont il plaste à Dieu de l'éclairer. Il explique toutes ses propriétés, & il nous enseigne qu'elle peut être plus visible que le corps, & qu'elle seule peut jouir des fruits qu'elle porte.

Il démontre très-solidement que la justice n'est pas la fille de l'utilité, comme quelques Philosophes l'ont cru, mais qu'elle dépend immédiatement de Dieu, & est aussi ancienne que sa sagesse.

Il montre que la charité est la vertu la plus propre & la plus convenable à l'homme, & qu'il n'y a de véritable bien que ce qui est utile à la société.

Il fait voir que tous les maux qui arrivent dans le monde, bien loin de nuire à la loi, n'en sont que l'accomplissement, & servent d'instrumens, ou à la bonté de Dieu, ou à sa justice.

Il prouve que la véritable force & le véritable courage ne se trouvent que dans l'humanité & dans la bonté.

Il nous force à consentir à cette vérité très importante, que le mensonge, même involontaire, est une 
impiété, & que l'ignorance qui le fait 
commettre n'est nullement excusable, 
parce qu'elle ne vient que du mépris 
que nous avons fait des secours que 
Dieu nous a donnés, & que nous 
nous sommes mis volontairement en 
état de ne pouvoir discerner la vérité 
d'avec le mensonge.

On n'auroit jamais fait, si on vouloit recueillir ici tous les grands principes qu'Antonin a établis, & en tirer toutes les conséquences qui en sont les suites véritables & nécessaires. Le Lecteur le fera de lui-même, & c'est à quoi nous souhaitons que nos remarques puissent l'aider. Par exemple, quand Antonin nous dit qu'on peut être en même temps un homme divin, & un homme inconnu à tout le monde, qui est ce qui ne tirera pas de-là cette conséquence, que le bruit, la gloire & l'éclat ne sont pas toujours les véritables caracteres de la Divinité? Et qui s'étonnera de l'obscurité de JESUS-CHRIST, qui a été si grande, que les Historiens, qui relevent souvent des particularités peu importantes, & qui tâchent de n'oublier rien de considérable, l'ont à peine apperqu?

Quand il avance qu'on ne peut trouver son bonheur ni dans les sciences, ni dans le raisonnement, il n'est pas mal-aisé de faire cette réflexion, que les sciences & le raisonnnement nous peuvent bien faire connoître Dieu, mais qu'ils ne nous seront jamais connoître JESUS-CHRIST Dieu & homme tout ensemble, ni démêler la grandeur véritable de ce Sauveur, d'avec sa bassesse apparente; cela ne se voit que par la foi. Il n'y a donc que la foi qui puisse sauver, selon les principes même d'Antonin.

Tous les préceptes que nous donne ce Philosophe ne sont ni moins admirables, ni moins utiles; & l'on peut dire que personne n'a mieux donné tes moyens de vivre, & de remplir les trois engagemens qui nous lient avec notre prochain, & avec nous-mêmes; & tout ce qu'il enseigne sur cette matiere, est très-conforme aux regles de la véritable Religion.

La véritable Religion nous enseigne, qu'il faut être toujours soumis à Dieu, & être persuadé qu'il ne fait rien que de juste. Elle nous ordonne de combattre nos passions, & de purger notre ame de tous ses vices, asin

29 que nous puissions être agréables à Dieu, qui ne souffre rien d'impur. Antonin le fait de même.

La véritable Religion travaille à nous faire voir notre néant, & celui de toutes les choses terrestres, & à nous convaincre que la véritable grandeur ne consiste ni dans la gloire, ni dans la naissance, ni dans les Empires, mais dans la justice. Antonin le fait aussi.

La véritable Religion nous apprend à prier pour tous les hommes, à faire du bien à nos ennemis, & à suivre l'exemple de Dieu, qui, tous les jours, donne son secours à des ingrats, & fait lever son soleil sur les justes & sur les injustes. Antonin nous l'apprend aussi; & tout ce qu'il dit sur cela, est digne d'un Evangeliste.

La véritable Religion nous exhorte

à ne pas faire des jugemens téméraires, & à mépriser ceux qu'on fait de nous; à souffrir patiemment les défauts de noure prochain, & à l'en reprendre avec modestie, quand la charité le demande; à nous passer de tous les appuis du monde, pour n'avoir d'autre appui que Dieu; à renoncer à tous les discours inutiles, & à toutes les vaines occupations du siecle, pour ne nous occuper que de ce qui nous est propre, & que Dieu demande de nous, & à étre toujours contens de notre condition. Antonin nous y exhorte tout de même.

Enfin, Antonin nous fait voir, comme la véritable Religion, que le joug que Dieu nous impose, est plus léger, & plus facile à porter, que celui que nous imposent nos passions.

Outre tous ces grands préceptes, qui sont communs pour tout le mon-

de, Antonin en a de particuliers pour les Rois, à qui la morale est encore plus nécessaire qu'aux personnes privées; car ils sont hommes, & ils conduisent des hommes; & comme c'est Dieu qui lui a donné ces lumieres, nous osons dire que la véritable Religion n'enseigne rien sur cela de plus parfait. Il fait voir aux Princes, que quand ils auroient conquis toute la terre, & réuni en leur personne tout ce que les hommes appellent grand, s'ils sont injustes, & s'ils se rendent les esclaves de l'ignorance d'autrui, ils sont très-petits; & il met, par cette raison, Alexandre, César & Pompée, au dessous de trois Philosophes qui ont été, pour ainsi dire, le jouet des peuples. Comme la sagesse habite dans le conseil des Sages, il les avertit de ne rien entreprendre que par l'avis

de gens habiles, & après une longue & mûre délibération. Il leur remontre qu'ils ne doivent jamais regarder comme utile une chose qui les forcera un jour à manquer de foi; & qu'au lieu de rendre la Religion. esclave de la Politique, ils sont obligés de tenir la Politique humiliée sous. la Religion. Il leur remet devant les yeux, qu'ils ne sont pas donnés aux peuples pour les opprimer, mais pour les soutenir, & pour les défendre; & il leur prouve que le soin même de leur Etat, & leur intérêt particulier; exigent d'eux qu'ils protegent les Sciences, parce que plus les peuples sont instruits, plus les Rois doivent en attendre de fidélité & d'obeissance.

Comme la l'hilosophie doit avoir des préceptes non seulement pour les sages qui travaillent à s'instruire de banne soi, mais aussi pour les insen-

sés qui cherchent à étouffer leur raison, pour s'abandonner à leurs pasfions, sans remords & sans crainte, Antonin ne se contente pas de prouver aux libertins & aux Athées l'existence de Dieu; il leur montre que, quand même ils parviendroiens à se persuader qu'il n'y en a point; ils ne pourroient trouver de bonheur solide & véritable dans l'accomplissement de leurs desirs; & par là on force le dernier retranchement de ces malheureux, qui pour se dérober à l'autorité de la Religion, prennent le parti de la traiter d'invention humaine; car on leur fait voir clairement, par ce principe, qu'ils ne gagnent rien par là, puisque la nature seule & la raifon ne demandent pas moins de sagesse & de modération que le Christianisme; & qu'il faut nécessairement on qu'ils renoncent à être hommes, &

qu'ils descendent dans l'état des bétes, ou qu'ils vivent selon les véritables regles que la raison dicte, & qui ne sauroient jamais être opposées à celles de la Religion.

Si la lecture seule d'un traité de Cicéron, qui n'étoit proprement qu'une exhortation à l'étude de la Philosophie, fit un si grand effet sur le cœur de Saint Augustin, lui donna des vues E des pensées toutes nouvelles, & le porta à adresser à Dieu des prieres très différentes de celles qu'il faisoit auparavant, de maniere que méprisant les vaines espérances du siecle, il n'eut plus d'amour que pour la beauté incorruptible de la véritable sagesse; que ne doit-on point attendre de la lecture de ces réflexions d'Antonin, qui établit si clairement de si grandes vérités, qui va fouiller jusqu'aux plus cachés replis du cœur,

pour en déraciner l'orgueil, la curiolité & la concupifcence, fources funiftes de tous nos pechés, & qui combat toutes ces passions par le raisonnement, comme la Religion les combat par l'autorité?

Ce livre seul pourroit nous rendre si pieux & si justes, que nous n'aurions plus qu'un pas à saire pour être de véritables Chrétiens, si nous apportions seulement, de notre côté, de la docilité & de la patience: mais malheureusement les vérités ne sont dans notre esprit que ce que les objets sont dans une glace de miroir; leur image s'y imprime jusqu'au moindre trait. Ces objets sont ils passés, il n'en reste plus rien, & la glace demeure vuide.

D'ailleurs, ce n'est pas l'homme qui instruit l'homme. Socrate & Platon, avec toute leur sagesse, & toute

## 36 PRÉFACE

ter éloquence, n'ont jamais pu porter un petit nombre de gens éclairés, & naturellement religieux, à n'adorer que le vrai Dieu. Tout ce que David, Salomon, & les Prophetes en ont dit, pour le faire entrevoir aux Païens, a été inutile. Il a fallu un homme-Dieu pour dissiper l'aveuglement du cœur humain, & pour vaincre l'opiniâtreté qui lui est naturelle, & qui résiste aux preuves les plus claires, & aux plus évidentes démonstrations.

Sans ce secours, nous savons que ces trésors de sagesse seront inutiles. Ceux même qui liront ces réstexions avec le plus de plaisir, & qui les entendront le mieux, n'en prositeront pas davantage, & ne s'en serviront pas pour s'élever à la connoissance de la vérité. Car, s'il est permis de sa servir ici de cette pensée de Platon,

que Saint Augustin a si bien employée : Comme ils tourneront le dos à la lumiere céleste, ils ne verront que sur le livre qui en sera éclairé, & ils demeureront dans les ténebres. Mais ce n'est pas à nous à prévenir les desseins de la Providence; notre devoir est de travailler sans relâche à ce qui est bon & utile. C'est ce qui nous a fait enfin résoudre à entreprendre la traduction de cet ouvrage d'Antonin, & à y joindre des remarques, pour en rendre la lecture plus facile, & si on l'ose dire, plus agréable.

Nous n'avons pas trouvé de mediocres difficultés dans ce dessein : le flyle des Stoiciens est dur, obscur, & peu proportionné à la portée des hommes. Comme ils craignoient les paroles inutiles, ils n'employoient pas toujours les nécessaires; & pourva qu'ils donnassent à leurs discours de la force, ils négligeoient souvent la clarté. Cette obscurité, qui étoit commune à tous ceux de cette Secte, est encore plus grande dans les réslexions de cet Empereur, qui ne s'explique souvent qu'à demi, parce qu'il n'écrivoit que pour lui-même.

De plus, il y avoit plusieurs endroits corrompus, & un grand nombre d'autres, dont le sens étoit trèscaché, parce qu'on avoit joint mal à propos deux articles, ou qu'on en avoit séparé un en deux.

Si on joint toutes ces difficultés à celles de la matiere, qui est très-souvent fort abstraite, & qu' Antonin a encore rendu plus abstraite, par la sublimité de ses vues, on tombera d'accord qu'il n'étoit pas aisé de réussir, & on en sera plus disposé à excuser les fautes que nous aurons faites.

Nous n'avons rien oublié pour donner à la traduction la clarté qui manque à l'original, & pour faire en forte que chaque article foit un tableau, qui, de quelque côté qu'on le regarde, se trouve dans son point de vue, & soit toujours également éclairé. Si nous n'en sommes pas venus à bout, au moins osons-nous promettre, qu'on n'y trouvera pas de grandes obscurités, ni beaucoup d'embarras.

Pour ce qui est des remarques, nous ne nous y sommes proposé que d'éclaircir le texte, sans entrer dans aucune discussion de critique. La critique est inutile & déplacée, où il ne s'agit que des mœurs. Notre unique dessein a été de faire de ce livre un livre de piété. Pour cet esset, lorsque les maximes d'Antonin son entiérement véritables, ce qu'elles ne peuvent être, sans être chrétiennes, nous

les confirmons par l'autorité de la Religion, & nous tâchons de faire honte à quelques Chrétiens, d'être au-jourd'hui moins persuadés de ces vérités, que les Paiens mêmes.

Lorsqu'elles sont fausses dans sa bouche, & qu'elles peuvent être vraies dans la nôtre, comme quand il dit, que nous avons un Dieu qui habite dans nos cœurs, & qui y est confacré comme dans un Temple, nous réfutons l'erreur du sens qu'il y donne, en enseignant que l'ame est un Dieu, & une portion de la Divinité, & nous faisons voir la solidité de celui que nous lui donnons, en disant qu'elle est l'ouvrage de Dieu, & que le Saint-Esprit y habite, afin que nous soyons ses temples spirituels.

Lorsque ses maximes sont vraies dans un sens, & qu'elles en souf-

frent en même temps un plus important, & plus véritable, nous propofons l'un & l'autre, comme dans ca bel endroit, où il dit, que c'est une honte que l'ame se rebute, quand le corps ne se rebute pas. Et dans oet autre, où il enseigne que dès qu'on a perdu le souvenir de ses péchés, il est inutile de vivre.

Lorsqu'elles ne contiennent qu'une vérité obscure, & mélée ou de doute ou de fausseté, comme quand il parle de la résurrection des morts, de l'immortalité, & de la nature de l'ame, nous tâchons d'aider cette vérité à sortir du sond de ces tênebres, & nous appellons à son secours la lumière de la véritable Religion.

Lorsqu'elles renserment quelque exemple d'une prosonde humilité, & d'une douceur d'esprit capables de

## 42 PRÉFACE

nous édifier, & de nous instruire, nous le relevons autant qu'il est possible: comme quand il dit que toute sa vie n'est qu'un service continuel, qu'il doit à ses sujets; & quand il remercie la terre de ce qu'elle lui a fourni si libéralement les biens dont il avoit besoin, & qu'il se reconnoît presque indigne de la fouler aux pieds, après avoir abusé de ses présens en mille manieres.

Enfin, quand elles sont absolument fausses, nous en montrons la fausseté, & tâchons de nous servir utilement de ces erreurs, pour faire voir les vérités qui leur sont contraires.

Nous n'avons plus douté que ce ne fût la conduite qu'il falloit tenir, en donnant au Public les livres des Païens, quand nous l'avons vu appuyée sur l'autorité d'un très-savant homme, qui nous édifie par sa piété, & nous instruit par ses beaux ouvrages. Car, dans la seconde partie de l'éducation d'un Prince, il a eu la même idée, & a fait voir que la seule bonne méthode étoit de rendre ces livres chrétiens par la maniere de les expliquer.

C'est une vérité constante, que la vertu ne consiste pas dans la persuasion, mais dans l'action; & que pour être un véritable Philosophe, il ne suffit pas de parler, il faut agir; comme pour être un véritable Magistrat, ce n'est pas assez de scavoir la loi, il faut la suivre. Nous avons donc cru que le moyen le plus sûr de rendre très-utile la lecture de ces maximes, c'étoit d'y joindre la vie d'Antonin: car on verra qu'il n'a écrit que ce qu'il a suivi lui-même; & que ses préceptes nés de la pratique, & non pas d'une spéculation toujours stérile,

## 44 PRÉFACE.

font, à proprement parler, des précep-

Un ancien a dit que le spectacle le plus agréable à Dieu, étoit de voir un homme vertueux lutter contre la mauvaise fortune. Mais il y en a un autre infiniment plus rare, & qui lui est plus agréable, sans comparaison; c'est de voir ce que nous avons le bonheur de voir aujourd'hui, un grand Roi résister à sa bonne fortune, & vaincre tous les obstacles que sa propre grandeur oppose à ses génereux desseins. Quelque sage qu'ait été un Philosophe, on peut croire qu'il n'a foulé aux pieds les plaisirs & les pompes du monde, que par impuissance, & qu'il a cherché à se venger de la fortune en la méprisant, comme ceux qui médisent d'une semme dont ils n'ont pu se faire aimer. Il n'en est pas de même d'un Roi;

comme il peut tout, il n'y a rien de plus admirable, & de plus beau que de lui voir regler sa puissance par la justice; & il a besoin d'une plus grande mesure de vertus que les particuliers. C'est par-là qu' Antonin doit ëtre mis au dessus les Philosophes de l'Antiquité; nous le mettrions même au dessus de Socrate, si Socrate en scellant, par sa mort, la vérité qu'il avoit soutenue pendant sa vie, n'eût rempli par là l'espace infini, que la nature avoit mis entre sa condizion & celle de cet Empereur. Car la vertu d'un homme ne se mesure pas par des saillies, & par des efforts. qui peuvent avoir souvent de mauvais principes; elle se mesure par ce qu'il fait ordinairement. Toute la vie est nécessaire pour former l'homme de bien, & ce n'est que le dernier soupir qui l'acheve.

## 46 PRÉFACE.

Nous avons une vie d'Antonin faite par un Espagnol, qui a voulu nous persuader, qu'il l'avoit traduite du Grec. C'est une chose étonnante, & qu'on auroit de la peine à croire, si on ne la voyoit, que dans un sujet aussi grave, aussi sérieux, aussi plein de grandes instructions qu'est la vie de cet Empereur, il se soit trouvé un homme assez ignorant, assez vain, & assez. insensë pour mepriser la verite, & n'avoir recours qu'à la fiction & au mensonge: & encore à quel mensonge, & à quelle siction! Rien n'est ni plus mal imaginé, ni plus puérile; Antonin y est entièrement défiguré. S'il y a quelque vérité parci par-là, c'est comme un grain d'or dans un abyme de sable. Pour donner une juste idée de cet ouvrage, il suffit de dire, qu'il ne paroît

pas que son Auteur ait jamais oui parler des réflexions d'Antonin. Il n'y en a pas un seul mot dans tout son livre.

Nous n'avons pas cru devoir rien prendre de tout ce que cet Auteur a écrit, & qui ne se trouve point ailleurs; & nous n'avons rien avancé que ce qu'Antonin a écrit lui-même, ou ce que les Historiens nous ont appris de ses actions, ou ce que nous avons tiré des monumens qui en ont conservélamémoire.

Ce grand homme avoit fait luimême sa vie, afin qu'elle servit d'instruction à son fils. Si nous l'avions aujourd'hui, nous pourrions nous assurer d'avoir le véritable portrait de ce Prince: car il n'étoit pas d'humeur à se statter, comme on peut le voir par quelques endroits de ses ouvrages. La fortune

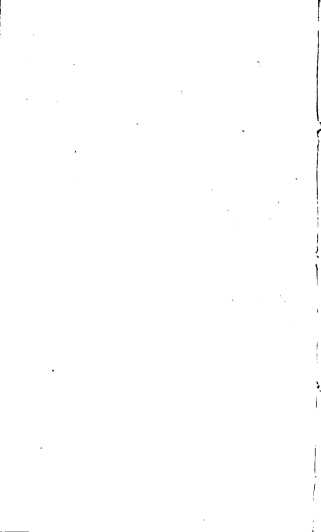
nous a envié ce bonheur. Elle n'a pas voulu même que ce que les bons Historiens en avoient écrit, parvînt entier jusqu'à nous. Ce que nous en avons ne peut passer que pour des mémoires fort peu exacts, fort imparfaits, & fort peu suivis. Car ils nous laissent dans une - ignorance presque entiere de tout ce qui se passa depuis sa naissance, jusqu'à son avénement à l'Empire, & ne nous apprennent qu'en gros ses plus mémorables actions, & les plus grands événemens de son regne. Cela ne laisse pas d'être tres-précieux, & on en peut tirer de grands secours pour former un bon Prince.

Nous n'avons plus qu'à répondre à la critique de certains esprits inquiets qui trouvent que dans ces réflexions, Antonin use de trop de redites.

redites. Malheureuse délicatesse des hommes! Les redites les blessent, & leurs rechûtes ne les blessent pas. Il faut donc les prier de se souvenir qu'une des différences essentielles qu'il y a entre les livres qui sont faits pour le plaisir, & ceux qui sont faits pour l'instruction, c'est que, dans les premiers, les redites sont vicieuses, & qu'on les évite avec foin, parce que l'esprit ne pouvant se contenter de ce qu'on lui a déja dit, cherche toujours quelque chose de nouveau qui puisse le satisfaire, & qu'on ne peut l'entretenir dans ce vuide qu'en flattant sa curiosité qui seule l'empêche de se reconnoitre, & de rougir de scs vaines occupations. Mais dans les livres . qui sont faits pour nous corriger. & pour nous apprendre quelque chose de bon & d'honnéte, bien loin Tome I.

que les redites soient vicieuses, elles font nécessaires, parce qu'outre que nous retombons continuellement dans les mémes fautes, & qu'ainsi nous avons souvent besoin qu'on nous reprenne, nos passions ont jetté de si profondes racines dans nos cœurs, qu'il n'est pas possible de les arracher du premier coup; il faut les attaquer à diverses reprises. Il en est des maladies de l'ame comme de celles du corps. Dans les unes, comme dans les autres, un malade se rendroit aussi ridicule qu'incurable de ne vouloir pas user deux fois des mêmes remedes, parce que les premiers ne lui auroient pas redonné la santé. D'ailleurs quand il s'agit d'expliquer des vérités qui sont ou obscures, ou dures à digérer, à cause de l'aversion que nous avons pour toutce qui nous con-

tredit, ou qui nous géne, les redites servent merveilleusement à nous faire entendre ce qui nous étoit échappé, ou à nous rendre familier ce qui nous avoit paru trop austere. Enfin celles d'Antonin ne sont pas ennuyeuses, comme les redites le font ordinairement: car elles ont presque toujours un air nouveau, par le tour, ou par les nouvelles lumieres dont elles brillent, de sorte qu'il est même étonnant, que sans aucun soin de termes, Antonin ait dit souvent les mêmes choses avec une si merveilleuse variété.





# LAVIE

DE

MARC-AURELE ANTONIN.

A

MONSEIGNEUR

DE HARLAY,

PREMIER PRÉSIDENT.

Monseigneur,

L A Traduction & la Vie d'Antonin ont non seulement été entreprises, parce que vous l'avez desiré; elles ont été commencées &

C 3

finies dans cette agréable maison où vous avez la bonté de nous fouffrir quelquefois, & où vous allez bien moins pour vous délasser des pénibles fonctions de la Justice, que pour les y continuer. Permettez-nous donc, Monseigneur, de satisfaire au premier, & au plus juste de tous les devoirs, qui est celui de la reconnoissance, & recevez des fruits qui vous appartiennent si légitimement. Le souhait le plus avantageux que nous puissions faire, c'est qu'on ne les trouve pas indignes de vous être offerts, & qu'ils ne fassent point de honte au terroir qui les a vu naître. On a dit de l'Egypte qu'elle produit beaucoup de bonnes choses, parmibeaucoup de mauvaises : le Parc du Mesnil a cet avantage, qu'il n'y croît rien que d'excellent; & ce

DE MARC ANTONIN. 55 qui y vient le mieux depuis que le grand Chancelier de Bellievre l'a cultivé, & que vous en prenez foin, ce sont les fruits de la raison & de la sagesse. C'est un grand bonheur pour nous d'avoir pu travailler à cet ouvrage dans un fi beau lieu, où nous avons vu à toute heure des exemples de tous les préceptes d'Antonin. Personne n'a jamais mieux connu que ce Prince les justes servitudes des grands emplois, ni mieux enfeigné à s'en acquitter sans reproclte. Pour bien entendre ce qu'il a écrit, nous n'avons eu qu'à étudier ce que vous faites; & cette étude, Monseigneur, nous a fouvent forcés d'admirer la félicité de ceux qui demeurent cachés dans l'asyle d'une vie privée; pour être justes, ils n'ont qu'à veiller sur eux-mê-

mes, & à regler leurs desirs; au lieu qu'à un premier Magistrat, combien de choses indispensablement nécessaires! Un profond savoir qui ne soit chargé de rien d'inutile; une éloquence faine & naïve, pleine de vigueur, de noblesse & de vérité; une application infatigable qui supplée à tout; une grandeur d'ame & une fermeté dépouillées de toute forte d'opiniâtreté & d'orgueil; un amour de la patrie qui le tienne toujours dans la disposition de tout sacrifier pour elle; une gravité pleine de simplicité & de modestie; un désintéressement que rien ne puisse ébranler, & une humanité aussi éloignée de la dureté que de la foibleffe.

Voilà les qualités que doivent avoir ceux qui veulent remplir tous DE MARCANTONIN. 57 les devoirs d'une charge comme la vôtre, & faire un bon usage de leur autorité. La justice ne sauroit subsister sans elles, & elles se trouvent toutes en vous.

Antonin nous exhorte à avoir toujours présentes les vertus de nos contemporains; & il assure que de tous les tableaux, ce sont les plus divertissans & les plus utiles. Si nous fuivions ce précepte, Mon-SEIGNEUR, nous n'aurions qu'à confidérer vos mœurs & vos actions, elles nous fourniroient seules une variété admirable de ces rares tableaux qui, en servant d'instruction aux uns & de modele aux autres, nous donneroient incessamment à tous de nouveaux plaisirs. En effet, quelle vue plus agréable & plus instructive que celle d'un homme, qui, convaincu que l'am-

bition est une injustice, n'a jamais recherché les premieres dignités; & qui, content de faire fon devoir dans une charge, dont il a augmenté le lustre, ne songeoit qu'à passer d'une bonne action à une autre bonne action, lorsqu'il a été appellé par le plus fage de tous les Rois à la tête du plus auguste Parlement, & qu'il est monté à cette premiere place, que ses aïeux avoient si dignement occupée ? Qu'y a-t-il qui mérite plus d'attirer nos yeux, qu'un homme qui rapporte au bien du public toutes ses pensées & toutes ses actions, & qui considere son autorité, non pas comme un moyen de dominer les fujets du Roi, mais comme un engagement plus fort à les fervir, & à veiller pour eux fans cesse. Nous aurions de la peine à nous retenir

DE MARCANTONIN. 50 ici, Monseigneur, si nous ne nous souvenions que la justice qui est la mere de toutes les vertus, & qui fait votre caractere, parce qu'elle fait seule l'homme de bien & le grand homme, ne se nourrit que des actions qui partent d'elle, & ne connoît point d'autre prix. D'ailleurs, quelque justes que soient ces louanges, vous trouveriez qu'elles s'accorderoient mal avec des réflexions où Antonin travaille avec tant de soin à faire voir la vanité de toutes les louanges en général, & à confondre également ceux qui les reçoivent, & ceux qui les donnent. Nous ne vous parlerons donc plus que de la vie de cet Empereur: mais n'apportez point ici, MONSEIGNEUR, ce goût exquis, & ce jugement fin & délicat, qui vous font d'abord sentir toutes les

beautés, & tous les défauts des productions de l'esprit; quittez les idées que vous ont donné les ouvrages des grands hommes de l'antiquité, dont vous faites vos délices, & oubliez sur-tout les graces infinies de Plutarque, que nous n'avons jamais trouvé si beau, ni si inimitable, que quand nous avons voulu l'imiter.

L'Empire Romain avoit éprouvé fous les Triumvirs, fous les Nérons, & fous Domitien, les funestes essets de l'infolence & de la cruauté des plus injustes Tyrans, & goûté, fous Auguste, fous Vespasien, sous Trajan, sous Adrien & sous Antonin-le-Pieux, les doux fruits de la justice, de la clémence & de la piété des meilleurs Princes. Il sembloit donc avoir eu dans l'un & dans l'autre de ces deux états des mo-

DE MARC ANTONIN. 61 deles achevés de vertus & de vices. Mais Dieu qui donne les Rois se-Jon qu'il veut abattre, ou relever les Peuples, fit bien voir que les vertus des premiers Césars n'étoient que de foibles crayons de celles qui éclaterent dans Marc-Aurele. En effet, on peut dire que la Providence proportionna la fagesse de ce Prince aux sléaux dont elle voulut affliger son regne. Jamais Rome ne s'étoit vue tout à la fois battue de tant d'orages; & pour la fauver, il ne falloit pas moins que la sagesse de cet Empereur.

Que ceux qui liront sa vie, nes'attendent pas d'y voir regner les intrigues de Cour, & les artifices de la politique : c'est le regne d'un Prince Philosophe, c'est-à-dire, d'un Prince orné de simplicité, de vérité, de religion, & de modestie, & qui ne soumet ses volontés qu'à la justice & à la raison.

La famille de Marc-Aurele étoit une des plus nobles & des plus illustres de l'Italie. Du côté de son pere Annius-Verus, il descendoit de Numa; fon bisaïeul fut Préteur & Sénateur; son aïeul trois fois Consul, & Gouverneur de Rome. Son pere mourut dans la charge de Préteur, & laissa deux enfans, Annia-Cornificia, & Annius-Verus, qui est le même que Marc-Aurele, dont la tante Annia-Galeria - Faustina fut mariée à l'Empereur Antonin-le-Pieux. Voilà tout ce qu'on peut favoir de la famille de Marc-Aurele du côté de fon pere. Sa mere, Domitia-Calvilla-Lucilla, descendoit d'un Prince des Salantins, Elle étoit fille de Calvisius-Tullus, qui

DE MARCANTONIN. 63 avoit été deux fois Consul, & petite-fille de Catilius-Severus, qui avoit aussi été deux sois Consul, & Gouverneur de Rome.

Marc-Aurele naquit à Rome \* fur le Mont Celius, le 25 d'Avril, fous le second Consulat de son grand-pere maternel, & fut appellé Catilius-Severus; Adrien l'appella ensuite Annius-Verissimus, en faifant allusion à l'amour qu'il avoit pour la vérité. Mais ayant pris la robe virile, il reprit le nom de sa maison, & fut appellé Annius-Verus, jusqu'à ce qu'ayant passé dans la famille des Auréliens, par l'adoption d'Antonin-le-Pieux, il prit le nom de son pere adoptif, & fut appellé Marc-Aurele. Il perdit son pere fort jeune, & fut élevé dans la maison de son grand-pere, qui

<sup>\*</sup> An. de J. C. 121.

64

prit tant de soin de son éducation. que dès qu'il fut hors des mains des femmes, il lui donna un gougouverneur d'une vertu confommée, & d'un mérite généralement reconnu, & lui choisit tous les plus habiles maîtres. Euphorion lui montra à lire; Geminus, excellent Comédien, lui enseigna à prononcer; Andron fut choisi pour lui apprendre la Musique & la Géométrie. Il eut pour Grammairiens dans la Langue Grecque, Alexandre, & dans la Latine Trosius Aper, Pollion, & Eutychius-Proculus, Africain. Ses maîtres pour l'Eloquence Grecque furent Annius-Marcus, Caninius Celer, & Hérode; & pour l'Eloquence Latine, Cornelius Fronton. Mais comme il avoit un esprit mâle & droit, & qu'il n'aimoit que la vérité, il ne s'amusa pas long-tems à ces sortes d'études; il passa de bonne heure à une science plus relevée & plus nécessaire, & s'attacha uniquement à la philosophie des Stoïciens. Il eut pour cet esset près de lui Sextus de Cheronée, petit-sils de Plutarque, Junius-Rusticus, Claudius-Maximus, Cinna-Catulus, qui étoient les plus habiles Stoïciens de ce tems-là. Il eut aussi un grand Philosophe Peripatéticien, appellé Claudius-Severus.

Il conserva toujours pour ses Précepteurs toute la reconnoissance qu'ils pouvoient attendre d'un Prince qui connoissoit parfaitement le prix de leurs travaux; & cette reconnoissance alla si loin, qu'il sit dresser des statues à Fronton, & à Rusticus; qu'il éleva au Consulat ce même Rusticus & Proculus, en se chargeant de sournir

aux frais auxquels cette charge enga geoit ce dernier qui n'étoit pas riche; & qu'il fit toujours l'honneur à Rusticus de le saluer avant son Capitaine des Gardes. Il fit plus encore; fachant que les biens périssables ne sont pas sussifians pour payer les biens folides, c'est-à-dire, les vertus que les préceptes de ces grands hommes avoient ou fait naître, ou cultivées en lui, il voulut que le public fût informé de tout ce qu'il devoit à leurs soins; & c'est par cet aveu qu'il commence les admirables réflexions qu'il nous a laissées. Rare espece de reconnoisfance qu'il n'imita de personne, & que personne n'a imitée depuis. Quand les hommes ont quelques vertus, il leur est naturel de croire qu'ils ne les tiennent que d'euxmêmes, & ils croiroient en perdre

DE MARCANTONIN. 67 la meilleure partie, ou en ternir l'éclat, s'ils avouoient qu'ils les duffent à un travail étranger. Marc-Aurele étoit l'ennemi déclaré de cet amour-propre; aussi regardat-il toujours ses maîtres comme ses Dieux: car, après leur mort, il leur sit faire des statues d'or, qu'il plaça parmi celles de ses Dieux domestiques; il visita souvent leurs tombeaux, y sit des sacrisces, & les couvrit de toutes sortes de sleurs.

Comme tout le bien qui se tire de la Philosophie revient à ceux qui la pratiquent, on peut dire que cette science ne suffit pas aux Princes, si elle n'est accompagnée de la justice, dont les fruits ne tendent qu'à l'utilité du public. Marc-Aurele ne négligea pas une science si importante, & qui est la source de la prospérité des États. Il la cultiva

avec beaucoup de soin : car il apprit le droit sous L. Volusius-Mecianus, le plus habile Jurisconsulte de ce tems-là.

Dès sa plus tendre enfance, il s'attira la bienveillance d'Adrien, qui voulut l'avoir toujours pres de lui, & qui le sit Chevalier à six ans; honneur qu'on n'avoit jamais sait à cet âge.

Comme c'étoit alors la coutume des jeunes gens de qualité de paffer par le Sacerdoce, avant que de monter aux charges, il fut fait à huit ans Salien, c'est-à-dire, Prêtre de Mars; & bien loin de s'acquitter de cet emploi comme les jeunes gens s'acquittent ordinairement des charges, qu'ils ne regardent que comme un passage à des dignités plus considérables ausquelles ils se voient assurés de parvenir, il en

DE MARC ANTONIN. 69 remplit toute les fonctions & tous les devoirs, avec autant d'assiduité & d'exactitude, que ceux qui avoient borné là toute leur ambition. Il fut Intendant de la Musique, & chef de l'Ordre. Et tous ceux qui, de son tems, entrerent dans ce corps, ou qui en fortirent, il les reçut, & les congédia sans qu'on lui lût les Formules sacrées, qu'il favoit toutes par cœur. Aussi étoit-ce une de ses maximes, de ne rien faire qu'avec la derniere exactitude; & comme il disoit lui-même, sans y employer toutes les regles de l'art. Ce fut dans cet Ordre qu'il reçut le premier augure de son élévation à l'Empire: car, comme tous les Prêtres jettoient des couronnes de fleurs, selon la coutume, sur le petit lit où étoit la statue de Mars, celle

que Marc-Aurele jetta se trouva justement posée sur la tête du Dieu, comme si on l'y avoit mise avec la main, & il n'appartenoit qu'à l'Empereur de couronner cette statue.

Il prit la robe virile à quinze ans, & fiança, par l'ordre d'Adrien, la fille de L. Cejonius-Commodus. Peu de tems après on lui confia le gouvernement de Rome pendant que les Confuls allerent au Mont d'Albe, pour y célébrer les fêtes Latines. Il s'acquitta de cet emploi comme un des plus graves Magistrats auroit pu faire, & tint la table de l'Empereur avec beaucoup de sagesse & de dignité.

Il donna à sa sœur Annia-Cornificia, qui étoit mariée à Numidius-Quadratus, tous les biens de sa succession de son pere, & permit à fa mere de lui donner aussi les siens, asin, dit-il, que son mari n'eût aucun reproche à lui faire.

Il eut quelque goût pour la peinture, & travailla fous Diognetus, qui étoit en même-tems, & grand Peintre & grand Philosophe.

Il aima beaucoup la lutte, la courfe, la paume & la chasse, qu'il ne regardoit pas tant comme des divertissemens, que comme d'innocens remedes que la nature ordonne pour conserver la fanté: il étoit même persuadé, comme Socrate & Aristipe, que l'exercice du corps n'est pas inutile pour acquérir la vertu. Avant que ses fatigues & ses occupations continuelles eussent altéré sa santé, on le vit souvent à la chasse attaquer seul les plus grands sangliers, & en venir heureusement à bout.

Mais la passion qu'il eut pour la Philosophie, l'emporta sur toutes les autres. Cette passion fut si forte dès fon enfance, qu'à douze ans il avoit déja l'habit des Philosophes Stoïciens, pratiquoit leurs austérités, & couchoit à terre sur son manteau, & que sa mere eut toutes les peines du monde à obtenir de lui, qu'il couchât sur un bois de lit couvert d'une simple peau. La nature l'avoit formé pour être le restaurateur de cette Philosophie qui avoit toujours été la plus fidelle dépositaire de la vertu: car il avoit tant de constance & de gravité, que dans son enfance même, ni la joie, ni la tristesse ne purent jamais lui faire changer de visage. Mais cette gravité n'avoit rien d'incommode pour ses amis, ni pour ceux qui l'approchoient,

l'approchoient, elle étoit fans triftesse; comme sa sagesse étoit sans orgueil, & sa complaisance sans bassesse.

- Adrien ayant: perdu Cejonius-Commodus, qu'il avoit adopté, chercha à remplir cette place, & jetta les yeux sur Marc-Aurele; mais l'ayant trouvé trop jeune, car il n'avoit pas encore dix-huir ans, il adopta Antonin-le-Pieux, à condition qu'il adopteroit Marc-Aurele, & L. Verus, fils de celui qui venoit de mourir. Marc-Aurele fut donc adopté à l'âge de dix-huit ans. \* Il fongea la veille, qu'il avoit les épaules & les mains d'ivoire, & qu'ayant voulu essayer si elles pourroient porter de grands fardeaux, il les

<sup>\*</sup> An. de J. C. 139.

trouva plus fortes que de coutume.

La nouvelle de son adoption ne sit que l'affliger; & ses domestiques lui ayant demandé pourquoi un si grand honneur le rendoit si triste, il les entretint longtems des maux qui sont inséparables de la Royauté.

Quelques jours après son adoption, Adrien alla au Sénat, & y demanda pour lui une dispense d'âge pour la charge de Questeur. Ce sut la derniere grace qu'il reçut de cet Empereur, qui mourut bientôt après à Baïes. Marc-Aurele lui sit des sunérailles magnisiques, qui furent suivies d'un combat de Gladiateurs.

Après la mort d'Adrien, Antonin-le-Pieux rompit le mariage que Marc-Aurele, pour obéir à ce Prince, avoit contracté avec

DE MARC ANTONIN. 75 la fille de Lucius-Commodus, & lui offrit sa fille Faustine, qu'il avoit fiancée à Verus, lequel n'étoit pas encore en âge d'être marié; & il fit monter son prétendu gendre de la charge de Questeur au Consulat, contre l'usage, lui donna le titre de César \*, le fit Colonel d'une des fix Compagnies de Chevaliers, asfista aux jeux qu'il fit avec ses collegues, l'associa, malgré lui, à tous les honneurs de l'Empire, & le reçut dans le College des grands Prêtres, par un décret du Sénat.

Marc-Aurele, accablé de tous ces honneurs, qu'il n'avoit pas souhaités, & obligé d'affister à tous les Conseils, pour se rendre capable de gouverner seul un jour, n'en avoit que plus de passion pour la Philosophie, à laquelle il donnoit tout

<sup>\*</sup> An. de J. C. 140.

le tems qu'il pouvoit dérober à ses occupations. L'Empereur Antoninle-Pieux ne contribuoit pas peu à l'entretenir dans l'amour qu'il avoit pour l'étude de la sagesse : car, outre qu'il l'y engageoit de plus en plus par son exemple, il fit venir pour lui d'Athenes Apollonius de Chalcis, célebre Philosophe Stoïcien, dont le commerce ne fut pas inutile à ce jeune Prince. On ne peuts'empêcher de rapporter ici une particularité qui sert à faire connoître le caractere du Philosophe, & celui de l'Empereur. Dès qu'Apollonius fut arrivé à Rome, Antonin-le-Pieux lui manda qu'il n'a. voit qu'à venir, & qu'on lui donnezoit son disciple. Le Stoïcien répondit, que c'étoit au disciple à aller trouver le maître, & non pas au maître à aller trouver le disciple. On rapDE MARC ANTONIN. 77 porta sa réponse à l'Empereur, qui dit en riant: Apollonius a eu moins de peine à venir d'Athenes à Rome, qu'il n'en a à venir de son hôtellerie au Palais, & lui envoya Marc-Aurele.

Ce fut environ dans ce tems-là que ce Prince perdit son Gouverneur. Il sut si touché de sa mort, qu'oubliant sa constance ordinaire & sa fermeté, il ne put s'empêcher de verser des larmes; & comme les Courtisans l'en railloient, l'Empereur leur dit: Souffrez qu'il soit homme; car ni la Philosophie ni l'Empire n'ôtent point les passions.

Il épousa Faustine deux ans après son second Consulat. \* Cette Princesse étoit d'une très-grande beauté, mais d'une humeur trop

<sup>\*</sup> An. de J. C. 147.

galante pour faire le bonheur d'un mari: elle suivit l'exemple de sa mere; & peu touchée de la sages-se de ce jeune Prince, elle chercha des gens qui ne comptassent pas pour rien les appas dont elle se voyoit pourvue. Marc-Aurele en eut une sille la premiere année de son mariage, & il sut honoré en même tems de la puissance du Tribunat, & du titre de Proconsul, qui étoient ordinairement attachés à la Majesté de l'Empire.

Le Sénat ajouta à ces dignités un honneur qu'on avoit inventé pour Auguste, & que les siecles suivans avoient extrêmement augmenté. Tous les décrets du Sénat ne se faisoient que sur le rapport du Consul qui présidoit, & qui seul avoit le droit de rapporter. Les Consuls se démirent de ce droit en

DE MARC ANTONIN. 79 faveur d'Auguste, à qui, par un décret solemnel, ils donnerent le pouvoir de faire un rapport tous les jours au Sénat, c'est-à-dire, de proposer chaque jour au Sénat une affaire telle qu'il voudroit, & de quelque nature qu'elle fût. Dès que la flatterie a porté les hommes à donner atteinte à leurs privileges, il est bien difficile qu'ils y gardent quelques mesures, & qu'ils trouvent où s'arrêter. Ce qu'on avoit accordé à Auguste pour un rapport, fut enfuite accordé aux autres Empereurs pour trois, pourquatre, & pour cinq, & ce fut ce dernier privilege qu'on donna à Marc-Aurele: privilege d'une si vaste étendue, & d'un pouvoir si immense, qu'il suffifoit feul pour rendre inutiles toutes les affemblées du Sénat.

Marc-Aurele ne se servit pas de

cette autorité pour se rendre plus absolu; il ne l'employa qu'à maintenir la liberté, & qu'à augmenter la félicité du peuple.

Il n'abufa pas non plus du crédit qu'il avoit auprès de l'Empereur, qui n'avançoit que ceux qui lui étoient recommandés de sa part : car il eut toujours un très-grand soin de. ne lui proposer que des gens dignes des places qu'il vouloit leur procurer. A mesure que son pouvoir augmentoit, fa foumission pour lui devenoit plus grande : il lui rendoit toujours les mêmes refpects que s'il n'avoit été que simple particulier, & il fembloit que l'amour qu'il avoit pour lui, croifsoit de jour en jour; car pendant vingt-trois ans qu'il fut dans son Palais, il ne le quitta point, & ne coucha que deux fois dehors.

## DE MARC ANTONIN. 81

Cette grande assiduité, & toutes ces marques de tendresse avoient si fort touché Antonin-le-Pieux, qu'il n'écouta jamais les discours de ceux qui tâchoient de lui donner des Soupçons contre Marc-Aurele, & de lui faire douter de la sincérité de son affection. Un jour, un de ses Courtisans se promenant avec lui dans un jardin, & voyant Lucile, mere de Marc-Aurele, à genoux devant une statue d'Apollon dans un lieu écarté, lui dit à l'oreille: Que croyez-vous que Lucile demande à ce Dieu de si bon cœur? Elle lui demande que vous mouriez & que son fils regne. Ce mot, qui, sous un Tyran, auroit été funeste & à la mere & au fils, fut méprisé de l'Empereur, qui étoit trop assuré de la bonne foi & de la probité de Marc-Aurele, pour rien croire qui lu fût désavantageux. L'union de ces deux Princes dura entiere & parfaite jusqu'à la mort d'Antonin, qui étant tombé malade à Lorium, & se voyant hors de toute espérance de guérir, fit entrer ses amis, ses Capitaines des Gardes, & ses principaux Officiers, confirma en leur présence l'adoption qu'il avoit faite de Marc-Aurele, le nomma feul son successeur, sans parler de Verus; & le Tribun étant venu à l'ordre, il lui donna pour dernier mot l'équanimité, com me pour dire, qu'il n'avoit plus rien à desirer, puisqu'il laissoit un tel successeur à l'Empire; & sur le moment même, il fit porter de sa chambre, dans celle de Marc-Aurele, la statue d'or de la fortune, qui, comme un gage assuré de la félicité publique, étoit toujours dans la chambre des Empereurs.

de Marc Antonin. 83

Après la mort de ce Prince (\*), le Sénat obligea Marc - Aurele à prendre les rênes du Gouvernement. Mais la premiere marque que ce nouvel Empereur voulut donner de son autorité, sut de la partager avec Lucius-Verus; il lui donna la puissance Tribunicienne, le nomma Empereur, & voulut gouverner conjointement avec lui. \*\* Ce fut la premiere fois que Rome se vit régie par deux Souverains; spectacle bien surprenant pour une ville qui avoit vu fouvent verser presque tout le sang de ses citoyens pour le choix d'un maître.

Le même jour, Mare - Aurele prit le nom d'Antonin, & le donna

<sup>\*</sup> An. de J. C. 161.

<sup>\*\*</sup> Le sixieme d'Avril; il avoit regné un mois tout seul.

à son Collegue, en lui faisant siancer sa fille Lucile; & pour mieux témoigner la joie qu'ils avoient de ce mariage & de leur union, ils établirent un fonds confidérable pour l'entretien des nouveaux citoyens, qui étoient en fort grand nombre. Au fortir du Sénat, les deux Empereurs allerent ensemble visiter les compagnies des Gardes. & donnerent cinq cens écus à chaque Soldat, & aux Officiers à proportion. Après cela, ils firent les funérailles de leur pere, qu'ils porterent dans le tombeau d'Adrien. Ils ordonnerent des fêtes pour célébrer le deuil, & procéderent enfuite, selon la coutume, à la cérémonie de sa confécration, qui se passa de cette maniere. On fit une statue de cire très-ressemblante au mort; on la mit sur un lit d'ivoire,

de Marc Antonin. 8≰ couvert d'étoffe d'or, & fort exhaussé, qu'on dressa à l'entrée du palais. Tous les Sénateurs, vêtus de robes noires, étoient assis à la gauche; & à la droite, étoient les Dames de la premiere qualité, en si-mples habits blancs, fans pierreries & fans aucune parure. Cela continua de même sept jour entiers, pendant lesquels on voyoit entrer & fortir des Médecins, qui alloient comme pour visiter le malade, & qui, à chaque visite, disoient que fon mal empiroit, & qu'il alloit mourir. Enfin, après qu'ils eurent annoncé sa mort, les plus nobles & les plus jeunes des Sénateurs & des Chevaliers, porterent le lit sur leurs épaules, le long de la rue facrée, & le poserent au milieu de l'ancienne place, où les Magistrats se démettoient de leurs charges.

Aux deux côtés de la place, il y avoit deux échafauds : fur l'un étoit un chœur de jeunes garçons, & fur l'autre, un chœur de jeunes filles, tous enfans de la premiere qualité, qui chantoient des hymnes & des cantiques en l'honneur du mort, fur les tons les plus lugubres. Les cantiques finis, les mêmes Sénateurs & Chevaliers reprirent le lit, & le porterent hors de la ville, dans le champ de Mars, au milieu duquel on avoit fait un petit bâtiment de bois à plusieurs étages, & en forme de pyramide; le premier étage étoit quarré, & comme une espece de petite chambre, qui étoit remplie de toutes fortes de matieres combustibles, & garnie par dehors d'étoffes d'or, de statues d'ivoire, & de rares tableaux : le second étoit un peu plus

DE MARC ANTONIN. .87 petit, de la même figure, & orné de même, avec cette différence, qu'il étoit ouvert des quatre côtés. Sur celui-là, il y en avoit un troifieme plus petit, qui étoit suivi d'un quatrieme, sur lequel il y avoit encore quelques autres étages toujours plus petits, de maniere que le dernier finissoit en pointe. On mit le-lit & la statue de cire dans le second étage, qu'on remplit de toutes fortes d'aromates, de gommes, d'herbes, & de plantes odoriférantes; les villes, les peuples, & les particuliers se piquant à l'envi d'honorer leur Prince de ces derniers présens. Les Chevaliers firent des courses de chevaux autour de cette pyramide, en bon ordre, & en réglant leur marche à l'harmonie de plufieurs instrumens militaires. A cette espece de tournoi, succéderent des courses de charriots, sur lesquels étoient montés des jeunes gens vêtus de robes bordées de pourpre, avec des masques qui représentoient au naturel le visage des plus fameux Capitaines, & des plus grands Empereurs.

Ces courses sinies, les Succesfeurs à l'Empire s'approcherent du
bûcher, & y mirent le seu avec
des slambeaux; les Consuls, les Sénateurs & les Chevaliers, sirent
ensuite la même chose chacun de
son côté. Tout sut embrasé dans
un moment, & en même tems on
vit partir du haut du bûcher un aigle qui s'envola,& qu'on perdit d'abord de vue. Les peuples croyoient
que c'étoit cet aigle qui portoit au
Ciel l'ame de l'Empereur, à qui,
dès ce moment, on rendoit le mê-

me culte qu'aux Dieux immortels.

Après cette cérémonie, les deux Empereurs firent chacun l'oraifon funebre de leur pere, lui établirent un Grand-Prêtre, qu'ils prirent dans sa famille; instituerent à
fon honneur une société de Prêtres, qu'ils appellerent Auréliens,
& finirent ces sunérailles par des
combats de Gladiateurs.

Antonin n'eut pas plutôt achevé l'apothéose de son pere, qu'il se vit accablé d'une infinité de requêtes, que lui présentoient incessamment les Prêtres Païens, les Philosophes, & même les Gouverneurs de Provinces, pour obtenir de lui la liberté de persécuter les Chrétiens, que la clémence d'Adrien & d'Antonin-le-Pieux avoient désendu long-tems contre leurs poursuites.

-L'Empereur, qui n'étoit pas moins ennemi de la violence & de l'injuftice que son pere & que son aïeul, & qui, d'ailleurs, vouloit gouverner son Etat selon leurs maximes, s'opposa fortement à cette rage aveugle; & pour en garantir les Chrétiens qui vivoient dans les Provinces les plus éloignées, il écrivit à l'assemblée générale d'Afie, qui se tenoit cette année-là à Ephese, cette lettre admirable, qu'Eusebe nous a conservée.

Je suis persuadé que les Dieux auront soin de faire que les Chrétiens ne puissent se cacher à leurs yeux. Il est plus de leur intérêt que du vôtre, de punir ceux qui resusent de les reconnoître. Les persécutions que vous leur faites, en les traitant d'impies, ne servent qu'à les fortisser davantage dans leurs sontimens; & puisqu'ils

DE MARC ANTONIN. croient mourir pour leur Dieu, la mort ne leur doit-elle pas paroître plus agréable que la vie ? C'est par-là qu'ils sont toujours vainqueurs, aimant mieux mourir, que de se soumettre à vos ordres. Pour ce qui est des tremblemens de terre qui sont arrivés, & qui arrivent encore, il est bon de vous avertir de faire une sérieuse & juste comparaison de l'état où vous êtes dans ces rencontres, avec celui où ces gens-là sont: la confiance qu'ils onten Dieu, augmente à mesure que le danger est plus grand, & vous, vous perdez d'abord courage. Ils s'humilient alors plus profondement devant Dieu, & vous, vous êtes si ignorans & si aveugles, que vous ne vous contentez pas d'oublier tous vos Dieux, & le culte que vous devez au Dieu Immortel; vous persécutez encore, &

poursuivez jusqu'à la mort, des Chre-

tiens qui le servent & qui l'adorent. Plusieurs Gouverneurs de Province ont souvent écrit sur le sujet de ceux de cette Secle, à notre Pere, d'immortelle mémoire, qui leur a toujours répondu de ne leur faire aucun trouble, à moins qu'ils ne fussent convaincus de quelque entreprise contre l'Etat. En me conformant donc à ses maximes, j'ai fait la même réponse à ceux qui m'en ont écrit; & si quelqu'un continue de les inquiéter, sous prétexte qu'ils sont Chrétiens, j'ordonne que les accusés, quoique reconnus Chrétiens, soient absous, & les accusateurs punis. Cette lettre fut publiée à Ephese au Temple commun de l'Afie.

On obéit à cet ordre; la paix & le calme régnerent dans tout l'Empire, & le commencement de ce regne fut aussi heureux & aussi tran-

DE MARC ANTONIN. 93 quille, que si l'esprit d'Antonin-le-Pieux eût passé à ses deux ensans. Cependant il n'y avoit rien de plus opposé que les humeurs & les inclinations de ces deux Princes.

Marc-Antonin étoit constant & modeste, grave & complaisant, clément & juste; aussi indulgent pour les autres, que févere pour lui; insensible à la vaine gloire; inébranlable dans ses desseins, qu'il formoit toujours après y avoir bien pensé, & jamais par passion, ni par caprice; ennemi des délateurs; pieux sans affectation; modéré en toutes choses; toujours égal; toujours le maître de lui-même; toujours soumis à la raison; incapable de déguisement; toujours en garde contre l'amour-propre; jamais, ni impatient, ni inquiet; très-

prompt à pardonner les plus grandes fautes, quand elles ne regardoient que lui seul; & inexorable, quand la derniere nécessité, c'està-dire, l'intérêt du public, le forcoit à les punir; il avoit des loix égales pour tout le monde, & laifsoit une entiere liberté à ses sujets; il av oit toujours en vue le bien de l'Etat en tout ce qu'il faisoit, & jamais, ni son plaisir, ni son intérêt, ni sa gloire particuliere. Enfin, ne pensant qu'à faire du bien aux hommes, & à être soumis à Dieu, il suivoit en tout la justice, & ne disoit jamais que la vérité.

Lucius - Verus n'avoit aucune de ces qualités; il étoit emporté & dissolu, & la plus grande de ses vertus, c'étoit de n'avoir aucun de ces vices atroces, qui font, d'un Prince légitime, un véritable Ty-

DE MARC ANTONIN. 95. ran. Mais cette opposition d'humeurs ne parut pas les premieres. années; le respect qu'il ne pouvoit s'empêcher d'avoir pour son frere, ou la reconnoissance, l'obligerent à cacher ce naturel vicieux pendant qu'il fut près de lui. Il fit semblant même de vouloir se conformer entiérement à ses mœurs, & imiter la sagesse de sa vie; il se gouvernoit en tout de maniere qu'on auroit dit que Marc-Antonin étoit seul Empereur: car Verus avoit pour lui les mêmes déférences, ou plutôt les mêmes foumissions qu'un Lieutenant avoit pour un Proconsul, ou un Gouverneur de Province. pour l'Empereur même. Mais il est bien difficile que le vice soit long-tems contraint; cette vio-1, 3 ne sert qu'à l'irriter : aussi, ce Prince ne perdit-il pas la premiere occasion que le hasard lui offrit de le faire paroître.

Commode vint au monde sur la fin de cette premiere année du regne d'Antonin. La naissance de ce Prince, dont la vie devoit déshonorer la nature, fut fignalée par tous les fléaux les plus terribles. Le Tibre commença les calamités publiques par une inondation qui renversa une grande partie de Rome, entraîna quantité de bétail, ruina toute la campagne, & causa une très-grande famine. Les deux Empereurs remedierent promptement à ces maux, en distribuant par-tout les secours dont on avoit besoin. Cette inondation fut suivie de tremblemens de terre, d'embrasemens de villes, & d'une cor ruption générale de l'air, qui produisit tout d'un coup une infinité d'infectes.

DE MARC ANTONIN. 97 d'insectes, qui ravagerent ce que les eaux avoient épargné, & tout FUnivers retentit du bruit des guerres, qui éclater ent presque en même tems. Les Parthes, sous la conduite de leur Roi Vologese, surprirent l'armée Romaine qui étoit en Arménie, la taillerent en pieces, & entrerent dans la Syrie, d'où ils chafferent Attilius-Cornelianus;qui en étoit Gouverneur. Les Cattes porterent le fer & le feu dans l'All'emagne & dans le pays des Grifons, & les Anglois commencerent à se révolter.

Calpurnius - Agricola fut envoyé contre les Anglois; Aufidius-Victorinus, contre les Cattes; & l'expédition contre les Parthes fut réservée à Verus, qui partit quelques jours après.

Marc Antonin, que la prudence
Tome I. E

& la nécessité des affaires, obligeoient de demeurer à Rome, accompagna ce Prince jusqu'à Capoue, lui fit toutes fortes d'honneurs, & lui donna ses amis, & ses principaux Officiers pour le suivre, foit qu'il voulût s'affurer de fa conduite par ce moyen, ou qu'il n'eût d'autre dessein que de rendre la Cour de ce jeune Prince plus magnifique, soit enfin, ce qui est même plus vraisemblable, qu'il youlût par-là lui donner un frein, & retenir, ou corriger, par un reste de pudeur, les mauvaises inclinations qu'il voyoit en lui. Mais toutes ses précautions furent inutiles: Verus, qui étoit las de se contraindre, ne fit aucun compte des amis que Marc Antonin lui avoit donnés. Dès qu'il l'eut perdu de vue, & que, n'étant plus retenu

DE MARC ANTONIN. 99 par le respect, ni par la crainte, il put suivre son naturel, il oublia la défaite des légions Romaines, ne se fouvint plus que la Syrie étoit en état de se révolter, se plongea dans toutes fortes d'infames débauches; & fit de si grands excès, qu'il tomba dangereusement malade à Canufe. La nouvelle de cette maladie étant portée à Rome, Antonin, qui ne faisoit que d'y arriver, repartit ausli-tôt pour l'aller voir; & avant son départ, il sit en plein Sénat des vœux, qu'il accomplit réligieusement dès qu'il fut de retour, & qu'il sut que Verus s'étoit embarqué.

La maladie que ce jeune Prince avoit eue à Canuse, ne le corrigea point; il continua ses débauches en chemin, & il ne sut pas plutôt en Syrie, qu'il s'oublia entiérement à Daphné, un des fauxbourg d'Antioche, dont l'entrée étoit comme défendue aux honnêtes gens, depuis que la bonté de son climat, & la beauté de ses bois, de ses fleurs & de ses sontaines, y eurent fait placer le trône de l'impureté. Verus augmenta même la corruption de ce lieu, par des excès, qui jusqu'alors avoient été inconnus de ses habitans, peuple le plus débauché de la terre.

Cependant ses Lieutenans firent la guerre aux Parthes avec beaucoup de succès. \* Statius-Priscus soumit Artaxate: Cassius & Martius-Verus mirent en suite Vologese, prirent Seleucie, brûlerent & ravagement Babylone & Ctesiphonte, & raserent le superbe palais des Parthes Leurs troupes, qui

<sup>. .</sup> An. de J. C. 163, 164, 165.

venoient de remporter de si grandes victoires, & qui avoient défait des armées de cinq cens mille hommes, eurent à combattre, à leur retour, la faim & les maladies, qui en emporterent plus de la moitié. Cassius ne ramena en Syrie qu'une petite partie de son armée. Cela n'empêcha pas que Verus, enslé de ses victoires, ne prît d'abord le nom superbe de Vainqueur de l'Arménie & des Parthes, comme s'il l'avoit légitimement acquis au milieu de ses voluptés.

F Cependant Marc Antonin, qui feignoit d'ignorer ses débauches, crut que le plus sûr moyen de l'en retirer, étoit d'achever son mariage. Il remit donc, sans différer, entre les mains de sa sœur, sa fille Lucile, qui étoit une des plus belles Princesses du monde, la fit par-

tir pour la Syrie, & l'accompagna jusqu'à Brindes. On dit qu'il avoit résolu de la mener lui-même à Verus, mais qu'il en fut détourné par les bruits qu'on sema, qu'il n'alloit en Syrie que pour s'attribuer l'honneur d'avoir terminé cette guerre. Avant que de quitter Brindes, il vit embarquer la Princesse, & écrivit aux Proconfuls & aux Gouverneurs des Provinces, pour leur défendre d'aller au devant d'elle, & de faire, pour sa réception, les cérémonies pratiquées en ces occafions, & qui ne servoient, disoitil, qu'à fouler les peuples.

Verus, qui avoit cru que Marc Antonin menoit lui-même sa fille, & qui craignoit qu'il n'apprît là ses désordres, partit pour l'aller recevoir à Ephese, d'où il repartit peu de jours après la célébration de son mariage, & retourna à Antioche avec l'Impératrice, qui y mena bientôt une vie peu dissérente de celle de son mari, & sort conforme aux exemples que lui avoit donnés sa mere Faustine.

Après que Verus eut donné un Roi aux Arméniens, \* & entiérement subjugué les Parthes, il revint à Rome, & partagea l'honneur du triomphe avec Marc Antonin. Son retour pensa être funeste à tout l'Empire, car il porta la peste dans tous les lieux où il passa. On marque l'origine de cette peste; & l'on conte que dans le sac de Babylone, des foldats étant entrés dans le temple d'Apollon pour le piller, trouverent dans un endroit souterrain un petit coffre d'or, qui ne fut pas plutôt ouvert, qu'il

<sup>\*</sup> An. de J. C. 167, ou 168.

en sortit un air empoisonné, qui s'étendit jusqu'aux Gaules, & porta par-tout la mortalité. Mais il y a plus d'apparence que c'étoit une suite des maladies qui avoient affligé l'armée de Cassius, au retour de la désaite des Parthes.

A peu près dans ce même temslà, les Allemands se révolterent, & firent une irruption dans l'Italie, où ils ravagerent tout ce qui se trouva sur leur chemin. Pertinax, \* homme d'une valeur éprouvée, mais dont les envieux avoient rendu la fidélité suspecte, & qui, par tout le crédit de ses amis, n'avoit pu parvenir qu'à commander quelques troupes auxiliaires, sut choisi, contre l'attente des Courtisans, avec Claudius - Pompeianus, son meilleur ami, pour aller s'opposer

<sup>\*</sup> Il fut Empereur.

DE MARC ANTONIN. 105 à ce torrent qui menaçoit Rome. Antonin les' fit l'un & l'autre ses Lieutenans, & voulut qu'ils partageassent avec lui l'honneur de cette expédition. Pertinax, qui sentit le prix de cette grace & de cette confiance, n'oublia rien pour faire que l'Empereur n'eût pas sujet de s'en repentir, & ne donna pas moins de marques de sa fidélité, que de son expérience & de fon courage. On attaqua brusquement les ennemis, qui attendirent de pied ferme, & qui se battirent avec beaucoup de résolution. Le combat fut long & opiniâtre; mais enfin, ils furent taillés en pieces, & parmi leurs morts, on trouva beaucoup de femmes armées, qui avoient été tuées en combattant, près de leurs maris & de leurs enfans. Quelque grande que sût cette victoire, & quelque

ros

plaisir qu'elle fit à l'Empereur, if eut pourtant la force de résister à ses troupes victorieuses, qui le prioient d'augmenter leur paie. Il leur répondit, que de leur donner de l'argent pour cet heureux succès, ce seroit leur faire des libéralités aux dépens du fang de leurs peres & de leurs parens, dont il devoit rendre compte à Dieu, qui est le feul Juge des Princes: & en quelques dangers qu'il se trouvât, il eut toujours tant de sagesse & de fermeté, que, ni la crainte, ni la complaisance, ne purent jamais l'obliger à passer en rien les bornes de la plus exacte justice. Il sut proclamé-Imperator, pour la cinquieme fois; les victoires de Verus lui ayant déja fait donner quatre fois le même titre. La nuit avant le combat, on lui amena dans sa tente un Espion,

qu'on avoit pris dans le camp. L'Empereur voulut l'interroger; mais il répondit: J'ai si grand froid, que je ne saurois parler; c'est pourquoi si vous voulez apprendre quelque chose, ordonnez auparavant qu'on me donne quelque robe, si vous en avez. Antonin ne se sâcha point de cette hardiesse, & sit ce qu'il demandoit.

Il ne faut pas oublier ici l'action d'un Soldat, qui étant de garde une nuit sur le bord du Danube, & ayant entendu de l'autre côté la voix de quelques Soldats Romains, que les ennemis avoient pris, passa le fleuve à la nage tout armé, délivra ses camarades, & les ramena par le même chemin dans le camp.

L'année suivante, il s'éleva une guerre plus dangereuse que celles qu'on venoit de terminer : les Mar-

comans & les Quades, peuples très-belliqueux, prirent les armes, & jetterent l'épouvante dans l'efprit de tous les Romains, qui se voyoient peu en état de résister à des ennemis si puissans, pendant que la peste ravageoit la campagne & les villes, & remplissoit presque toutes leurs places de monceaux de morts. L'Empereur fut le seul qui ne désespéra pas de la protection du Ciel: son premier soin fut de l'appaiser par des sacrifices: il fit des processions autour de la ville: les statues des Dieux furent · fervies & adorées fur leurs lits pendant sept jours, & de peur d'oublier le fervice qui leur étoit le plus agréable, il fit pratiquer tous les cultes étrangers, & fit venir, pour cet effet, de tous côtés, des Sacrificateurs & des Prêtres. Mais, ce

DE MARC ANTONIN. 109 qui est encore plus étonnant, il rétablit les cérémonies d'Isis, qui avoient été défendues du tems d'Auguste, & il ne fit pas difficulté d'adorer une Déesse dont on avoit abattu le temple fous le regne de Tibere, brûlé les ornemens, jetté la statue dans le Tibre, & fait mourir les Prêtres. On immola en cette occasion tant de victimes, que les railleurs, dont aucune calamité ne fauroit lier la langue, s'en moquoient ouvertement, & disoient, que si l'Empereur revénoit victo+ rieux, il ne trouveroit plus de bœufs dans tout l'Empire.

Quand il eut fatisfait à fa piété, il partit, \* & emmena avec lui Verus, qui auroit bien voulu demeurer seul à Rome pour y continuer ses débauches; ce qu'Antonin vou-

<sup>\*</sup> An. de J. C. 169.

lut empêcher. Les deux Empereurs prirent donc ensemble le chemin d'Aquilée : ils n'y furent pas plutôt arrivés, qu'ils marcherent contre les Marcomans, qui n'étoient pas campés loin de là, les chasserent de leurs retranchemens, & en firent un grand carnage. Furius-Victorinus, Capitaine des Gardes, fut tué dans ce combat, avec une partie des meilleures troupes. Cela n'empêcha pas les deux Empereurs de continuer leurs attaques avec beaucoup de vigueur : ils presserent fi vivement les ennemis, qu'enfin, la division se mit dans leur armée : la plupart de leurs alliés retirerent leurs troupes, tuerent les-Auteurs de la révolte, & demanderent la paix. Verus, content de leurs foumissions, & foupirant après les plaisirs de Rome, pressoit An-

MARC ANTONIN IIT tonin de leur accorder leurs demandes, & de s'en retourner: Quel plus grand avantage pouvez-vous efperer, lui disoit-il, que celui qu'on vous offre? Voulez vous réduire vos ennemis au désespoir, & les forcer à connoître notre foiblesse ? l'rositons de leur ignorance & de leur frayeur, & souffrons qu'ils pensent plusôt à la retraite qu'à la vengeance. Mais Antonin lui représentoit qu'il n'y avoit aucune confiance à prendre sur les démarches de ces barbares; qu'ils ne faisoient semblant de rentrer en leur devoir, que pour éloigner l'orage qui alloit fondre sur eux; qu'il falloit profiter de leur désordre, & ne pas leur donner le tems de se réunir après que l'armée Romaine feroit encore affoiblie, & en même tems il ordonna aux troupes demarcher.

Les deux Empereurs passerent les Alpes, poursuivirent les ennemis, les battirent en plusieurs rencontres, les dissiperent entièrement, & revinrent fans avoir fait aucune perte considérable. L'hiver étoit déja avancé, & ils avoient réfolu d'en attendre la fin à Aquilée : mais la peste les obligea de partir avec peu de troupes. Dans ce voyage, Verus fut frappé d'apoplexie, près d'Altinum, où on le porta, & où il mourut; fon corps fut conduit à Rome par Antonin, qui lui rendit les derniers devoirs de la même maniere qu'il les avoit rendus à son pere, & qui ne sut pas apparemment fâché d'en faire un Dieu. Il étoit même juste qu'il eût de la joie de cette mort, & cela convenoit parfaitement à la sagesse dont dont il faisoit profession, &

## DE MARC ANTONIN. 113 à la tendresse qu'il avoit pour ses peuples. Mais, ce qu'un Historien ajoute, qu'il la témoigna publiquement dans le remerciement qu'il fit au Sénat, n'est nullement vraisemblable, & ne mérite pas d'être cru. Il dit que l'Empereur infinua que la guerre contre les Parthes, n'avoit été si heureusement terminée que par Jes conseils; & qu'il déclara, que n'ayant plus à partager la souveraineté avec un homme noyé dans les délices, il alloit commencer un regne nouveau. Antonin étoit trop mo-'deste & trop sage, pour parler ainsi; & cela ne s'accorde, ni avec ses maximes, ni avec le portrait qu'il fait de Verus, dans son premier

Livre, ni enfin, avec le fujet d'un discours, qu'il ne faisoit au Sénat que pour le remercier d'avoir ordonné la consécration de Verus.

Ses ennemis firent fans doute courir ce bruit, pour donner quelque couleur à la calomnie, qu'ils semerent en même-tems; que l'Empereur, ayant découvert que Verus avoit résolut de l'empoisonner, se hâta de le prévenir, & l'empoisonna; ou qu'il gagna son Médecin, qui le sit mourir par une saignée: un soupçon de cette nature ne peut jamais tomber fur Marc Antonin; aussi, la plupart le firent tomber sur Faustine, & l'on publia que cette Princesse, au désespoir que Verus eût découvert à Lucile le commerce criminel qu'il avoit avec elle, se vengea de sa perfidie, en l'empoisonnant. Mais l'opinion la plus générale, fut que cette mort étoit l'ouvrage de Lucile, qui, ne pouvant souffrir la passion que Verus avoit pour sa propre sœur Fabia,

## DE MARC ANTONIN. 115

& moins jalouse de la tendresse de son mari, que de l'autorité de sa belle-sœur, qui, avec une insolence proportionnée à fon crime, abusoit du crédit qu'elle avoit auprès de son frere, & la traitoit avec mépris, aima mieux faire tomber sa vengeance sur lui, que fur sa rivale: car, elle jugea par fon humeur altiere, qu'elle la puniroit davantage, en la précipitant ainsi du faîte de la grandeur, où cet inceste l'avoit élevée, & en la réduisant à l'état d'une simple particuliere, qui, privée de tout appui, ne pourroit plus s'égaler à la fille & à la veuve d'un Empereur.

Après la confécration de Verus, Antonin, craignant que les Affranchis qui avoient gouverné ce Prince en Syrie, & qui avoient été les Ministres de ses débauches, ne portassent à Rome une peste plus contagieuse que celle dont on sentoit encore de si trisses essets, prit le parti de les éloigner de la Cour; & pour le faire d'une maniere qui ne blessat pas si ouvertement la mémoire de son frere, il les dispersa, en leur donnant des charges considérables, qui, sous le nom spécieux de récompenses, n'étoient qu'un véritable, mais honnête exil: il ne retint qu'Electus seul, dont il étoit plus assuré.

Le désordre & la licence des guerres, réveillerent la rage des Païens, qui, oubliant les ordres de l'Empereur, recommencerent à perfécuter les Chrétiens dans les Provinces éloignées. Saint Polycarpe fut la premiere victime immolée à leur fureur, & les flammes de son bûcher furent comme le fignal qui

DE MARC ANTONIN. 117 fit rallumer la perfécution dans les Gaules & en Asie. On prétend même qu'Antonin y donna les mains; car, le Gouverneur des Gaules lui ayant écrit pour lui demander ce qu'il vouloit ordonner de quelques prisonniers Chrétiens, il lui répondit, qu'il n'avoit qu'à faire mourit ceux qui confesseroient, & à relâcher les autres. Mais son intention n'étoit pas que l'on condamnât à la mort ceux qui avoueroient qu'ils étoient Chrétiens; il vouloit seulement qu'on fît mourir ceux qui ne pourroient nier les crimes dont on les accusoit. Car ces Magistrats & ces Officiers, voyant que le seul moyen de les opprimer & de surprendre l'Empereur, étoit de rendre leur innocence suspecte, les avoient accusés des crimes les plus atroces, qu'ils expliquoient dans leurs requêtes, où ils avoient joint les dépositions de quelques esclaves, qui, intimidés par des menaces, ou gagnés par des promesses, avoient avoué, dans les tourmens, tout ce qu'on avoit voulu. Ainsi, cet ordre obtenu fur un faux expofé, & conçu en termes généraux, sut expliqué à leur fantaisse, & pris dans le sens qui lâchoit la bride à leur fureur. Sous les meilleurs Princes, les Gouverneurs, les Officiers d'Armée, & les Magistrats, n'ontils pas fouvent abufé de leur pouwoir dans les Provinces, fans qu'on doive imputer leurs violences & leurs injustices aux ordres des Empereurs? Qu'on examine, d'un côté, les circonstances des tems & des lieux, & que l'on confidere, de l'autre, les mœurs d'Antonin, sa charité, sa justice, sa fermeté; on ne

DE MARC ANTONIN. 114 croira jamais qu'il ait autorisé la perfécution, après l'avoir longtems défendue, & qu'il l'ait autorifée lorfqu'il regnoit feul, & pendant une peste & une guerre qui épuisoient tout l'Empire. Comment accordera-t-on cette prétendue perfécution avec la maxime de cet Empereur; que ceux qui sont privés de la vérité, le sont malgré eux, & doivent attirer la compasfion, & non pas la haine? Enfin, une marque très-sûre qu'Antonia ne persécuta jamais les Chrétiens. c'est que pendant son regne, Rome ne vit pas verser le sang d'un seul Martyr dans l'enceinte de ses murailles.

Avant que l'année du deuil de Verus fût finie \*, Antonin remaria sa fille Lucile à Claudius-Pompeia-

<sup>\*</sup> An. de J. C. 170.

nus, qui étoit déja vieux, & fils d'un simple Chevalier; mais qui avoit toutes les qualités qui peuvent 'rendre un homme considérable, & l'élever aux plus grands honneurs; la fidélité, la probité, le courage, l'ancienne sévérité, l'expérience, & ce qui n'accompagne pas toujours le mérite, une très-granderéputation. Cela obligea l'Empereur à le préférer aux plus grands Seigneurs: car il ne cherchoit que la vertu, qu'il mettoit infiniment au dessius des richesses & de la naissance. La jeune Impératrice & sa mere ne furent pas trop contentes de ce mariage; mais, Antonin ayant conservé à sa fille toutes les marques de sa premiere grandeur, elles se consolerent l'une & l'autre. Il sembla à Faustine que sa fille ne perdoit rien, puisqu'elle conservoit toujours le rang

rang d'Impératrice; & Lucile, qui vouloit continuer de vivre à sa fantaisse, trouva quelque douceur à penser qu'elle avoit épousé plutôt un esclave qu'un mari.

Après ce mariage \*, Antonin, délivré du soin de sa fille, partit pour aller finir la guerre contre les Marcomans, qui, réunis avec les Quades, les Sarmates, les Vandales, & autres peuples, revenoient plus fiers & plus formidables qu'auparavant. Les guerres contre Annibal & contre les Cimbres, n'avoient pas paru plus terribles. L'Empereur eut du désavantage dans les premiers combats; cer il y a de l'apparence que ce fut pendant cette guerre qu'il perdit cette bataille considérable, qui pen-

<sup>\*</sup> An. de J. C. 170.

sa être suivie de la perte d'Aquilée; ce qui arriva de cette sorte.

Alexandre le faux Prophete, dont Lucien a écrit la vie, étoit alors en si grande réputation, qu'on le regardoit comme un Dieu. Il eut l'insolence d'envoyer à l'Empereur cet oracle.

Que deux Esclaves de Cybelle \*;
Avec tout ce que l'Inde a de parfums
divers,

Soient, au Dieu du Danube, inceffamment offerts.

La victoire, à ce prix, remplira l'Univers

Des fruits & des douceurs d'une paix éternelle.

Antonin obéit à cet oracle par fuperstition, ou pour profiter de

<sup>\*</sup> Deux Lions.

DE MARCANTONIN. 122 l'ardeur que cette promesse donnoit à ses Soldats. On jetta dans le fleuve deux lions, avec quantité d'herbes, d'aromates & de fleurs. Les lions n'eurent pas plutôt traversé le Danube, qu'ils furent asfommés par les ennemis. La bataille étant donnée ensuite, les Romains furent si maltraités, qu'ils perdirent plus de vingt-cinq mille hommes, & que les Barbares les poursuivirent jusqu'à Aquilée, qu'ils auroient prise, si l'Empereur n'eût rallié les troupes. L'affront qu'elles venoient de recevoir, ranima leur courage; elles battirent les ennemis, & les chasserent enfin de la Pannonie.

Pendant qu'il étoit occupé à cette guerre \*, les Maures ravagerent

<sup>\*</sup> Quelques Historiens mettent cette guerte d'Egypte deux ans plutôt, en 168.

## 124 LAVIE

l'Espagne; & les Pâtres d'Egypte, qui étoient alors une espece de bandits, prirent les armes, & sous la conduite d'un Prêtre nommé Isidore, homme de main, surprirent une garnison Romaine, Car, s'étant déguisés, & ayant pris les habits de leurs femmes, ils firent femblant de vouloir remettre quelque argent entre les mains de l'Officier qui commandoit dans la Place. Cet Officier, trop crédule, ayant donné dans le piege, fut égorgé avec toute sa garnison. Enflés de ce premier fuccès, ils immolerent un prisonnier, & sur ses entrailles sumantes, qu'ils mangerent ensuite, confirmerent, par des fermens, leur révolte, & promirent de ne s'abandonner jamais. Ils battirent enfuite plusieurs fois les troupes Romaines, & ils auroient pris Alexandrie, fi

Antonin n'eût rappellé Cassius d'Asie, où il commandoit, & ne l'eût
envoyé contre ces Pâtres. Cassius
n'avoit pas assez de troupes pour
attaquer ces Barbares, qui étoient
en fort grand nombre, qui se battoient en désespérés, & qui avoient
un Chef d'une valeur extraordinaire; mais il sut assez heureux pour
mettre la division dans leur camp,
& il sçut si bien prositer de leur désordre, qu'il les désit & les dissipa.

Les Maures ne furent pas mieux traités en Espagne: les Lieutenans de l'Empereur en tuerent une grande partie, & chasserent les autres.

Cependant Antonin continuoit à repousser les rebelles du Nord, qu'il fatigua si fort, par les avantages considérables qu'il avoit tous les jours sur eux, qu'il les réduisit à recevoir les conditions qu'il vou-

lut leur imposer, & s'en retourna à Rome, où il célébra les Decennales, selon la coutume, & sit les vœux ordinaires en ces occasions.

Pendant la paix, il s'occupoit tout entier à corriger les désordres des Loix & de la Police. Asin que ceux qui seroient d'une naissance libre eussent toujours le moyen de faire leurs preuves, il ordonna que chaque Citoyen de Rome iroit au trésor du Temple de Saturne, où se gardoient tous les Actes publics, déclarer tous les enfans qui lui naîtroient; & dans les Provinces il établit des Notaires pour tenir les registres de toutes les naissances.

Il défendit fagement qu'après cinq ans on fit aucune recherche fur l'état & fur la condition des

DE MARC ANTONIN. 127 morts. Et afin que les crimes ne demeurassent pas impunis, & que les particuliers ne souffrissent plus tant du retardement que les jours de fêtes apportoient aux procès; à l'exemple d'Auguste, il augmenta le nombre des jours de Palais; de forte qu'il y en eut deux cens trente : en quoi il fit deux grands biens tout à la fois; car, en hâtant ainsi l'expédition des affaires, il retranchoit au peuple une grande partie des occasions qui ne font que l'entretenir dans la paresse & dans Ja débauche.

Il pourvut à la sûreté des pupilles, en établissant un Préteur qu'on appelloit Tutélaire, parce qu'il donnoit les Tuteurs, & qu'il connoissoit de toutes les affaires qui concernoient les Tutelles. Il resorma la Loi, Latoria, qui ne 7 2 **8** 

donnoit des Curateurs aux Mineurs que pour cause de démence ou de débauche, & il voulut qu'on en donnât à tous, sans exception:

Il eut toujours un si grand soin d'empêcher les mariages illégitimes, & au degré défendu, qu'il rompit celui d'une femme de qualité qui avoit épousé son oncle depuis plusieurs années; mais il légitima les enfans. On trouve encore le refcrit qu'il lui envoya par un affranchi; il est écrit au nom de Verus & d'Antonin, & mérite bien d'avoir ici sa place. Nous sommes tou. chés de la longueur du tems qu'il y a que vous êtes avec votre oncle, & du nombre de vos enfans. D'ailleurs, nous considérons que vous avez été mariée par votre aleule, dans un âge où vous ne pouviez pas encore être instruite de nos coutumes & de nos

DE MARC ANTONIN. 119 Loix. Toutes ces raisons, jointes ensemble, nous portent à confirmer l'état des ensans que vous avez eus de ce mariage contracté depuis plus de quarante ans, & à les légitimer, comme s'ils étoient nés d'un mariage permis.

Il modéra les dépenses publiques, & diminua le nombre des spectacles & des jeux, pour empêcher ses sujets d'être trop attachés à des divertissements frivoles, & de se ruiner en frais inutiles & superflus, & dont il naissoit souvent des inimitiés capitales entre les meilleures familles. Il regla aussi le salaire des Comédiens.

Il eut un très-grand soin de pourvoir à l'entretien des rues & des grands chemins. Il résorma tous les désordres des encans & des usures. Il adoucit extrême-

ment la loi du vingtieme denier que devoient payer les Etrangers qui recevoient des legs & des successions, quoique cette loi eût été déja fort adoucié par Trajan. Il ordonna que les enfans fuccéderoient à leurs meres mortes sans testament.

Il réforma l'Ordonnance, qui, pour engager ceux qui n'étoient pas originaires d'Italie, & qui briguoient les charges de Rome, à regarder cette Ville & toute l'Italie comme leur partie, les obligeoit à mettre le tiers de leur bien en fonds dans l'Italie même; Antonin se contenta qu'ils y en employassent le quart.

Il fit au Sénat tous les honneurs dont il put s'aviser. Car non seulement il lui renvoya beaucoup de causes qui devoient être jugées

DE MARC ANTONIN. 131 dans son Conseil; mais il voulut qu'il les jugeât fouverainement & sans appel. Il réservoit d'ordinaire les charges d'Ediles & de Tribuns pour ceux de cet Ordre qui étoient les plus pauvres, & qu'on ne pouvoit accuser de leur pauvreté. Il ne reçut jamais personne dans ce corps, que du confentement de tous les Sénateurs, & après l'avoir bien examiné. Toutes les fois qu'il s'agissoit de la vie de quelqu'un d'eux, il instruisoit lui-même l'affaire avec un très-grand soin, la rapportoit ensuite au Sénat, & empêchoit les Chevaliers d'affister au Jugement de ces fortes de caufes. Il ne manquoit jamais de se trouver à ses assemblées, autant qu'il le pouvoit, quoiqu'il n'eût rien à rapporter: & lorfqu'ils avoit quelque rapport à faire, il prenoit la peine de 132 LAVIE

s'y rendre de la Campanie même. La plupart des Administrateurs ou des Curateurs qu'il donnoit aux Villes, il les prenoit dans le Sénat; & il étoit persuadé, comme Auguste, que tout ce qu'un Prince peut faire pour honorer & pour augmenter la dignité des premiers Magistrats, releve d'autant sa puissance, & affermit son autorité, qui ne peut & ne doit être fondée que sur la justice. Ce qu'il faisoit pour le Sénat n'empêchoit pas qu'il n'étendît ses bontés sur tous les autres ordres de Magistrature, & sur tous les particuliers. Personne, de quelque condition qu'il fût, ne lui paroissoit indigne de ses soins ; il les porta jusques sur les Gladiateurs, & fur les Danfeurs de corde : car il ordonna que les premiers ne combattroient qu'avec des épées sans

pointe, ou avec des fleurets; & il fit mettre sous les autres des lits de plume, & des matelats, pour prévenir les dangers de leur chûte; au lieu de matelats, on mit ensuite pendant long-tems des toiles & des rêts.

Il fit des loix très-séveres pour empêcher qu'on ne violat la sainteté des tombeaux. Il ordonna aussi que les pauvres servient enterrés aux dépens du Public. Mais voici une marque bien singuliere de son indulgence. Une troupe de voleurs cherchant à piller Rome, leur Capitaine, pour en faire naître l'occafion, s'avifa de monter fur un figuier fauvage qui étoit au champ de Mars; & après avoir entretenu quelque tems le peuple de plusieurs prédictions, il lui dit que le même jour qu'on le verroit tomber de

ce figuier, & se changer en cigogne', le feu tomberoit du Ciel, & consumeroit le monde. Le peuple, toujours superstitieux & crédule. ne manqua pas de recevoir cette prophétie avec étonnement, & avec respect: ils accouroient tous les jours en foule autour du figuier, pendant que les camarades du Devin profitoient de leur crédulité, & de leur absence. Enfin, le jour de la métamorphose si attendue, & si terrible, étant venu, le sourbe se laissa tomber du figuier, & en tombant lâcha une cigogne qu'il avoit dans le sein, & se perdit dans la foule. Le peuple étonné de ce miracle, & croyant déja voir le Ciel en feu, remplit Rome de tumulte & de confusion. L'Empereur, averti de cette aventure, se sit amener le Prophete; & après avoir tiré

de lui la vérité, sous promesse qu'il lui pardonneroit, il n'en sit que rire, & lui tint parole.

Il tâcha, par toutes fortes de voies, de corriger les défordres des femmes & des jennes gens, fans connoître l'intérêt qu'il y avoit lui-même; car il ignora toujours les déréglemens de Faustine, comme on le peut voir par des lettres qu'il lui écrivoit peu de tems avant fa mort; & d'ailleurs, il n'y a nulle apparence que s'il les eût connus, il eût plutôt pris le parti de les diffimuler, que celui d'y apporter les remedes nécessaires; il étoit incapable d'une indulgence si honteuse, & que les loix punissent même dans les particuliers. Un Historien rapporte pourtant, qu'il répondit un jour à quelques-uns de ses amis. qui lui conseilloient de répudier Faustine pour sa mauvaise conduite: Il faudroit donc lui rendre sa dot, & ce mot a plu à une infinité de gens.

Il n'y a rien que l'on doive tant craindre, que d'opposer son sentiment particulier à un consentement général, & à une approbation publique: mais comme il n'y a qu'un seul Historien qui le rapporte, & un Historien même, dont la bonne foi, le jugement, & l'exactitude ne sont pas trop recommandables, on peut fort bien croire que ce mot doit moins son heureux succès à son propre mérite, qu'au peu de réflexion qu'on y a faite en le recevant. En effet, il semble que quand même l'Empire auroit été véritablement la dot de Faustine, comme il faut le supposer, pour sauver l'Historien, cette réponse auroit toujours été froide, & indigne d'Antonin, qui n'étoit pas capable d'accepter l'Empire de tout le monde par une lâcheté: mais il est si peu vrai que l'Empire sût la dot de Faussine, qu'il avoit été déstiné à ce Prince, indépendamment de ce mariage; & qu'Adrien, en le faisant adopter, l'avoit obligé de fiancer la fille de Lucius-Commedus.

La plaisanterie \* que firent les Comédiens devant lui, sur le nom de Tertullus, galant de Faustine,

<sup>&</sup>quot;On joua une Piece où un Acteur demandoit à un autre: Comment se nomme le galant de la Dame? Celuis ci répondoit, comme en cherchant, Tullus, Tullus, Tullus. Le premier, impatient d'entendréle véritable nour, le pressoit, en lui disants Comment dites-vous? Et l'autre répondit ensin, Dixi, Ter-tullus. Ce qui signise, se vous l'ai dit trois sois, Tullus, & je vous ai dit que c'est Tertullus.

ne prouve rien; Antonin pouvoit expliquer cela pour d'autres que pour lui.

Adrien avoit déja défendu d'aller en carrosse, en litiere, & à cheval dans les villes. Antonin renouvella cette désense, sous des peines très-expresses: car il ne pouvoit soussirir qu'on employât à un usage ordinaire une chose dont César & Auguste ne s'étoient servis que pour leurs triomphes, ou dans les jours de quelque cérémonie extraordinaire.

Il étoit persuadé qu'un des plus grands maux que les Princes puissent faire, c'est de donner les charges de Magistrature à des gens indignes; & prenant toutes les précautions possibles pour s'empêcher de tomber dans se malheur, il resusoit sans peine ce qu'on lui demandoit injustement. Un homme d'une très-mauvaise réputation lui ayant demandé une charge, & reçu cette réponse: Purgez-vous auparavant des mauvais bruits qui courent de vous, lui repartit sans balancer: Je vois des Préteurs qui ne sont pas plus honnêtes gens que moi. L'Empereur ne s'offensa pas de cette liberté; il travailla seulement à ne s'attirer plus de pareils reproches.

Quand il trouvoit des gens qui servoient utilement le Public, il leur donnoit les louanges qui leur étoient dues, & s'en servoit toujours dans les choses où ils avoient si bien réussi, & il disoit, qu'il ne dépend pas d'un Prince de rendre ses Sujets tels qu'il voudroit, mais qu'il dépend de lui de s'en servir utilement, anles employant à ce qu'ils savent saire.

## 140 LAVIE

Aucune confidération ne pouvoit l'empêcher de traiter chacun selon son mérite, & selon les qualités qu'il reconnoissoit en lui. Jamais Prince n'a plus aimé à enrichir ses amis: il élevoit les uns aux principales dignités; & ceux à qui le genre de vie qu'ils avoient choisi, ne permettoit pas de prendre le chemin des emplois & des charges, il les combloit de présens, & leur donnoit des pensions qui pouvoient les consoler du parti que leur peu d'ambition leur avoit fait prendre : mais en même tems il avoit un très-grand soin de ne faire jamais tomber ces pensions que fur ceux dont l'Etat pouvoit tirer quelque utilité : car il avoit retenu cette fage maxime de son pere Antonin-le-Pieux, qui disoit, qu'il n'y a rien de plus honteux, ni même

DE MAR CANTONIN. 141
de plus injuste, que de faire manger
la République à des gens qui ne contribuent point à l'enrichir par leur
travail. Les pauvres ne recouroient jamais à lui en vain; & il
prenoit tant de plaisir à les assister, qu'il regardoit comme un des
plus grands bonheurs de sa vie,
de n'avoir jamais manqué de sonds
pour le faire, & qu'il en remercioit Dieu de tout son cœur.

Dans la punition des crimes, il adoucissoit les peines ordonnées par les Loix. Il étoit si exact à faire rendre la justice, sur-tout dans les procès criminels, qu'un jour il reprit sévérement un Préteur qui avoit mal jugé quelques personnes de qualité, & les avoit condamnées avec trop de précipitation, & qu'il l'obligea à revoir le procès, en lui disant: C'est la

moindre chose que puisse faire un Magistrat établi pour rendre la justice au peuple, que de se donner la patience d'entendre des accusés de cette condision. Un autre Préteur ayant mal versé dans une affaire importante, l'Empereur, au lieu de le priver de sà charge, se contenta de transférer pour quelque tems, fon autorité & toute sa jurisdiction à l'autre Préteur. Enfin il tâchoit, par toutes fortes de voies, de détourner les hommes du mal, & de les porter au bien : il récompenfoit leurs bonnes actions, & couvroit autant qu'il pouvoit, leurs mauvaises, par son indulgence, ou les corrigeoit par des châtimens plus falutaires que rigoureux.

Comme toutes les actions des Princes ne sont jamais indifféren-

DE MARC ANTONIN. 143 tes, & qu'elles font aux peuples, ou beaucoup de bien, ou beaucoup de mal, l'attachement que Marc Antonin eut pour la Philosophie pensa être fort nuisible aux Romains: car il fit naître tout d'un coup tant de Philosophes, qui, pour surprendre les bienfaits du Prince, prirent l'habit de la Philosophie, fans en avoir les vertus, que non seulement ils furent à charge aux particuliers, mais à l'Etat même. L'Empereur corrigea ce désordre, dès qu'il s'en fut apperçu; car il n'accorda plus les graces aux Philosophes, qui ne l'étoient que de nom, mais seulement à ceux qui l'étoient en effet, & qui, après une pratique constante de toutes les vertus, avoient plutôt mérité, que choisi ce titre.

Il disoit souvent qu'un Empe-

reur ne doit jamais rien faire avec précipitation, & comme en pasfant; & que la plus petite négligence est capable de lui attirer sur les choses les plus essentielles des reproches fâcheux. Quand on plaidoit devant lui, il donnoit aux Avocats tout le tems qu'ils demandoient : car il trouvoit qu'il y a de l'imprudence & de la témérité à vouloir prescrire un certain tems à des causes dont on ignore l'importance & l'étendue, sur-tout puisque la patience est une partie de la justice, & qu'il vaut bien mieux souffrir que les Avocats difent des choses inutiles, que de les empêcher de dire les néceffaires. Il examinoit les moindres affaires avec autant d'exactitude & de soin, que les plus importantes, persuadé de cette vérité, que la

DE MARC ANTONIN. 125 justice étant toute entiere par-tout, il n'y a rien que de grand dans tout ce qui la regarde : aussi employoit-il souvent dix & douze jours à une même affaire, faisoit durer d'ordinaire le Conseil jusqu'à la nuit, & ne sortoit jamais du Sénat qu'après que le Consul avoit congédié l'assemblée, selon la coutume, & prononcé ces paroles: Nous ne vous retenons plus. Et ce qui doit rendre cette patience, & cette assiduité plus remarquables, il étoit d'une santé si insirme, 'qu'il ne pouvoit supporter le moindre froid, ni faire qu'un léger repas, qu'il faisoit même toujours la nuit; il ne prenoit le jour qu'un peu de thériaque pour son estomac. Mais rien n'étoit capable de l'empêcher de faire ce qu'il croyoit devoir à ses sujets, & de remplir Tome I.

toutes les obligations qu'impose nécessairement, comme il le disoit lui-même, la condition de Législateur & de Roi.

Il auroit cru commettre une impiété, que de perdre en choses vaines & inutiles un seul de ses momens : ceux-même qu'il donnoit par complaisance aux jeux & aux spectacles, n'étoient pas entièrement perdus; car il lisoit toujours, ou il écrivoit. Dans ses voyages, & dans ses expéditions, au milieu des affaires les plus difficiles, il mettoit à profit tout le tems que les hommes perdent ordinairement à se divertir, ou à se délasser : car il l'employoit fans relâche à s'entretenir avec lui-même, & à se demander un compte exact de sa conduite, de ses pensées, & de ses desseins; & c'est à ce soin labo-

DE MARC ANTONIN. 147 rieux que nous devons l'ouvrage admirable qu'il nous a laissé. La date des deux premiers livres nous apprend que l'un fut écrit à Carnunte, & l'autre dans le Camp au pays des Quades, pendant la plus cruelle guerre qu'ait eu Antonir. Des momens si bien ménagés avoient produit plusieurs autres ouvrages qui se sont perdus. Les Commentaires de sa vie, qu'il laissa à son fils pour son instruction, sont ceux dont on doit le plus regretter la perte.

Il étoit persuadé que la force des Etats consiste principalement dans le conseil des Sages; c'est pourquoi il n'entreprenoit jamais rien d'un peu important, ni dans la guerre, ni dans la paix, sans consulter non seulement ses Conseillers ordinaires, mais encore ceux

 $G_{2}$ 

148

qui avoient la réputation d'être les plus habiles, & qu'il choisifsoit à la Cour, à la Ville, & au Sénat; & bien loin d'avoir la fausse ambition de vouloir les entraîner dans ses sentimens, il étoit ravi de se rendre aux leurs, & il disoit toujours: Il est bien plus juste que je suive le conseil de tant de grands personnages qui sont tous mes amis. qu'il ne l'est, que tant de grands personnages suivent les miens. Et pour guérir ce pernicieux préjugé où l'on est d'ordinaire, qu'il est honteux de changer d'avis, il avoit fait une de ses maximes de cette importante vérité, que l'homme n'est pas moins libre, quand il se rend aux conseils des autres, que quand il demeure ferme dans son opinion, & que ce changement est un pur effet de son jugement & de son esprit,

## DE MARC ANTONIN. 149

Il étoit religieux observateur de sa parole; & pour s'empêcher d'écouter jamais les fausses raisons de ces Politiques, qui foutiennent qu'un Prince prudent & habile n'est pas obligé de la tenir quand elle blesse ses intérêts, & qu'il peut même s'en servir comme d'un appât pour faire tomber dans ses pieges ceux à qui il la donne, il fit cette maxime digne de toute l'attention des Princes, & de notre admiration: Garde-toi bien d'estimer jamais comme utile une chose qui te forcera un jour à manquer de foi.

Il changeoit souvent, selon les besoins de l'Etat, les Gouvernemens des Provinces, en prenant pour lui quelques-unes de celles qui étoient gouvernées au nom du Sénat, & du Peuple par des Proconsuls, & en donnant en échange quelques - unes des fiennes, qui étoient conduites par des Propréteurs, ou des Lieutenans; c'est-àdire, qu'il donnoit au Peuple, selon la sage maxime d'Auguste, celles dont il n'avoit rien à craindre, & prenoit pour lui celles dont il vouloit s'assure.

Il s'informoit très-exactement de ce qu'on disoit de lui, non pas pour punir ceux qui en parloient avec trop de liberté, mais pour connoître ce qu'on aprouvoit, ou désapprouvoit dans sa conduite, afin de profiter de la censure du Public, en se corrigeant du mal, & de ses iouanges, en continuant de faire le bien. Toutes les sois qu'on parloit mal de lui, & qu'on l'accusoit de quelque désaut ou de quelque vice qu'il n'avoit pas, il répondoit ou par lettres ou de vive voix à ses accusa-

DE MARC ANTONIN. 151 teurs, bien moins pour se justifier, que pour les désabuser, & pour les instruire.

Il ne voulut jamais recevoir les titres ambitieux qu'on avoit donnés aux autres Princes, ni fouffrir qu'on lui élevât des temples & des autels, perfuadé qu'il dépend de la vertu seule d'égaler les Princes aux Dieux, & non pas des suffrages & des flatteries des peuples; & qu'un Roi qui regne avec justice, a toute la terre pour temple, & tous les gens de bien pour Prêtres, & pour Ministres.

Les Marcomans, qui n'avoient fongé qu'à endormir l'Empereur par leurs hommages, & qu'à l'éloigner pour profiter de fon abience, reprirent les armes avec plus de fureur qu'auparavant. Ils étoient même d'autant plus redoutables, qu'ils avoient attiré dans leur par-

ti tous les peuples depuis l'Illyrie jusqu'au fond des Gaules. L'Empereur, qui voyoit ses armées affoiblies par la peste, & par les pertes. qu'il avoit faites dans un si grand nombre de combats, & son trésorentiérement épuisé par tant de guerres, se trouva dans un embarras. qu'il n'avoit encore jamais éprouvé. Il remédia au premier de ces maux, en faisant enrôler les gladiazeurs, les bandits de Dalmatie, & de Dardanie, & les esclaves, ce qui n'avoit pas été pratiqué depuis la feconde guerre Punique. Mais une chose qui paroît très-remarquable, c'est que les Romains ne pouvoient souffrir que l'Empereur voulût asfurer leur repos aux dépens de leurs plaisirs. Ils redemandoient leurs gladiateurs, & on n'entendoit dans toutes les rues que des séditieux qui. disoient avec insolence: L'Empereur prétend donc nous rendre tous Philosophes, & nous priver de nos spectacles & de nos jeux? Antonin nefut pas fort ému de tous ces murmures: car il connoissoit l'esprit des peuples, & il savoit que celui qu'ils regardent aujourd'hui comme une bête séroce, ils le regarderont demain comme un Dieu, s'il suit toujours la raison pour guide.

Il n'étoit pas si aisé de remédier au mauvais état des sinances pour un Prince comme Antonin. L'expédient qui lui parut le plus propre & le plus prompt pour faire les sonds nécessaires, sut de suivre l'exemple de Nerva & de Trajan, & de vendre les meubles de l'Empire. Mais comme il n'étoit pas permis aux particuliers d'avoir des meubles aussi magnisques que l'Empure.

pereur, & de se servir de vaisselle d'or & d'argent : pour faciliter cette vente, Antonin fut obligé de donner cette permission aux personnes de qualité. On sit ensuite un encan de tout ce qu'il avoit de plus précieux, & on vendit en détail ses pierreries, ses tableaux, ses vases, ses tapisseries, sa vaisselle d'or & d'argent, ses crystaux, les meubles, & les habits d'or & de soie de l'Impératrice, & les perles qu'il avoit trouvées en grand nombre dans le cabinet d'Adrien, Les Romains qui n'avoient point d'argent pour secourir un si bon Prince dans une guerre où ils avoient autant d'intérêt que lui, n'en manquerent pas pour acheter ses meubles. Cette vente dura deux mois, & produisit un fonds si considérable, que l'Empereur eut abondamment de quoi fournir à tous les frais de la guerre. Après son retour, il sit connoître qu'on lui feroit plaisir de lui rendre au même prix ce qu'on avoit acheté, & n'usa d'aucune contrainte contre ceux qui voulurent le retenir.

Avant son départ il perdit son second fils Verus César, âgé de sept ans, qui mourut d'un abcès à l'oreille, que ses Medecins percerent mal-à-propos. Il fupporta courageusement cette perte, défendit que les Fêtes de Jupiter, qui se rencontrerent alors, fuffent interrompues par un deuil public, consola lui-même ses Medecins, & leur fit des présens; se contenta de faire décerner des statues à son fils, & ordonna qu'on porteroit en pompe sa statue d'or aux jeux du Cirque, & qu'on inféreroit son nom dans le Poeme des Saliens; après quoi, cherchant des consolations dignes de lui, dans le soin de la République, il reprit ses occupations, imploraliassifiance des Dieux par des sacrifices, & par des prieres, & marcha contre les ennemis.

Cette expédition fut plus longue & plus difficile que toutes les autres. L'Empereur s'étant rendu à Carnunte, dont il fit sa place d'armes, passa le Danube sur un pont de bateaux, à la tête de ses troupes, alla attaquer les ennemis, les. battit en plusieurs rencontres, brûla leurs granges & leurs maifons, & reçut plusieurs Chefs de leurs alliés, qui, étonnés de la rapidité de ses victoires, venoient se rendre à lui. Un jour qu'il cherchoit lui-même un gué le long d'un fleuve qui s'opposoit à son chemin, & qui

DE MARC ANTONIN. 1577 fervoit de rempart aux Barbares,... les Frondeurs des ennemis, qui étoient de l'autre côté, firent pleuvoir sur lui une si grande quantité de pierres, qu'il en auroit été accablé, si les Soldats ne l'eussent couvert de leurs boucliers. Cette insulte ne servit qu'à animer davantage ses troupes; elles passerent le fleuve avec impétuosité, & fondirent sur les ennemis, dont elles. firent un fort grand carnage. L'Empereur alla ensuite visiter le champ de bataille, non pas pour y voir les marques de sa victoire, pour y repaître ses yeux d'un spectacle hideux & cruel, mais pour y donner des larmes de compassion à la misere des hommes, & pour sauver ceux qui seroient encore en état de recevoir du secours; & avant que de continuer sa marche, il

fit des facrifices sur le même lieu. Les Quades jugeant bien qu'ils feroient poursuivis, avoient laissé quelques Compagnies d'Archers, soutenues de quelque cavalerie, comme pour escarmoucher contre les Romains, & pour faire semblant de leur disputer le passage. Les Romains marcherent en cette occasion avec plus d'ardeur que de conduite; chose assez ordinaire dans les heureux fuccès. Ils attaquerent brusquement ces Archers, qui lâcherent le pied felon l'ordre qu'ils en avoient, & par leur fuite précipitée, les attirerent entre des montagnes seches & arides, où ils furent enfermés de tous côtés. Comme ils ne connoissoient pas encore tout le danger qui les menaçoit, & qu'ils croyoient tout possible à leur courage, ils com-

DE MARC ANTONIN. 159 battirent d'abord avec beaucoup de vigueur, malgré le désavantage du lieu : ils étoient même d'autant plus acharnés au combat, que les ennemis, qui ne vouloient pas mettre au hasard ce qu'ils attendoient du tems, ne faisoient que se défendre, au lieu d'attaquer : les Romains ne comprirent les raisons de cette conduite, qu'après que la chaleur excessive, qui étoit renfermée entre ces montagnes, la lassitude, les blessures & la soif, les eurent entiérement abattus. Ils connurent alors, mais trop tard, qu'ils ne pouvoient plus, ni se retirer, ni combattre, & qu'ils alloient, ou mourir de la mort la plus cruelle, ou devenir la proie de leurs ennemis. Dans cette extrêmité, où la rage même & le désespoir étoient un secours inutile, Antonin, plus

touché de leurs maux que des siens 🛴 couroit par tous les rangs, & tâchoit en vain de relever leurs efpérances par des facrifices auxquelsils ne croyoient plus. Leurs ennemis se disposoient à les attaquer après que le foleil auroit achevé d'épuiser leurs forces. N'attendant donc plus rien, ni de leur courage, ni de la fortune, ni de leurs Dieux, ils fe regardoient comme des victimes prêtes à être immolées : on n'entendoit de tous côtés que cris-& que gémissemens, & on voyoit par-tout des marques de la défolation la plus horrible, lorsque tout d'un coup, des nuées venant à s'épandre & à s'épaissir, couvrirent d'abord le soleil, & verserent ensuite, dans leur camp, une pluie très-abondante. Ces pauvres gens, qui ressembloient plutôt à

des spectres qu'à des hommes, & qui n'avoient pas la force de se soutenir, ranimés par la vue de ces eaux, qu'ils n'avoient pas attendues; & croyant qu'elles tomboient plus abondamment dans les lieux où ils n'étoient pas, couroient occuper la place que leurs compagnons avoient quittée; & tous, avec une égale avidité, présentoient en même-tems au Ciel leur bouche, leurs casques & leurs boucliers.

Pendant qu'ils ne pensoient tous qu'à se désaltérer, & que leur camp étoit en désordre, les Barbares ne voulant pas laisser échapper une occasion si favorable, les attaquerent de tous côtés. Les Romains combattoient sans cesser de boire, la plupart même avaloient le sang qui couloit de leurs blessures, & qui se

#### 162 LAVIE

mêloit avec l'eau dont ils avoient fait provision.

Le fecours que le Ciel venoit de leur envoyer, alloit leur être inutile, & rien ne pouvoit plus les défendre de la fureur de leurs ennemis: mais, par un bonheur encore plus surprenant que celui qui leur étoit déja arrivé, des mêmes nuages qui failgient tomber fur les Romains une pluie si bienfaisante, on vit sortir contre les Barbares, une grêle épouvantable, accompagnée de tonneres & de feux. Pendant que les premiers se rafraîchissoient & se désaltéroient tranquillement, les autres étoient consumés par un feu que rien ne pouvoit éteindre. On rapporte, que quand ce même feu tomboit par hasard sur les Romains, il étoit sans effet; au lieu que la pluie qui venoit à tomber

DE MARCANTONIN. 163 fur les Barbares, augmentoit leur feu, de maniere qu'ils cherchoient de l'eau au milieu des eaux; on ajoute même que la plupart se faifoient de larges blessures pour tâcher d'éteindre, avec leur sang, le feu qui les dévoroit, & que beaucoup d'autres alloient se rendre aux Romains avec leurs femmes & leurs enfans, pour avoir part à cette merveilleuse pluie, qui ne devenoit salutaire qu'en leur faveur. Pendant qu'Antonin recevoit favorablement ceux qui se rendoient à lui, ses Soldats, encore plus irrités de l'affront qu'ils avoient reçu, que du fouvenir du danger qu'ils venoient d'échapper, taillerent en pieces tout ce qui osa leur résister, mirent le reste en fuite, & firent beaucoup de prisonniers.

On parla diversement de cette

délivrance; les uns dirent que l'Empereur avoit employé en cette occasion un Magicien d'Egypte, nommé Arnuphis, qu'il avoit avec lui, & qui attira cet orage par ses enchantemens. Car, quel moyen que parmi tant de Païens, entêtés de leurs superstitions & de leurs solies, il ne s'en trouvât pas un grand nombre qui vouluffent faire honneur de ce miracle à leur Religion & à leurs Dieux? Mais ce sentiment est assez combattu, par ce que Marc Antonin nous apprend luimême, dans fon premier Livre, qu'il n'avoit aucun commerce avec les Charlatans & les Enchanteurs, & qu'il ne croyoit rien de tout ce qu'on dit des conjurations des démons & de tous les autres sortileges de cette nature.

Les autres, prévenus favorablement pour l'Empereur, comme té-

moins de sa piété & de sa vertu, attribuerent ce secours à ses seules prieres. On rapporte même qu'il dit, en levant les mains au Ciel: Seigneur, qui donnez la vie, j'implore votre secours, & je leve vers vous ces mains qui n'ont jamais verse le sang de personne.

Ce soin que les Paiens eurent de s'attribuer toute la gloire d'un événement si extraordinaire & si merveilleux, sert au moins à en prouver la vérité: mais cette vérité est d'ailleurs consirmée par tous les monumens qui peuvent conserver le plus sûrement à la postérité, la mémoire des actions des hommes. Sans craindre donc le reproche, ou d'être trop crédules, ou de vouloir appuyer la Religion Chrétienne sur l'erreur & sur le mensonge, sondemens qu'elle n'a jamais

connus; nous dirons qu'on ne peut avoir aucune raison solide pour rejetter le témoignage de ceux qui ont écrit dans ce même tems, que le Capitaine des Gardes ayant averti l'Empereur que Dieu ne refusoit rien aux Chrétiens; qu'il y en avoit un grand nombre dans la légion de Mélitene, ville de Cappadoce, & qu'il devoit essayer si leurs prieres ne lui procureroient pas la délivrance qu'il n'attendoit plus d'ailleurs, l'Empereur les fit assembler; - & qu'ils invoquerent tous en même tems avec succès le seul véritable Dieu, à qui les foudres & les vents obéissent, & qui avoit délivré leurs peres d'une infinité de dangers aussi pressans.

Antonin écrivit sur cela au Sénat en faveur des Chrétiens, & lui ordonna de punir de mort ceux qui

DE MARC ANTONIN. 167 les accuseroient; preuve très-convaincante que c'étoit à leurs seules prieres qu'il croyoit devoir le fecours que le Ciel venoit de lui envoyer. Tertulien & d'autres Auteurs parlent de cette lettre; mais elle ruinoit trop ouvertement les prétentions des Païens, pour n'avoir pas été supprimée. C'est uniquement à cet esprit d'erreur & de menfonge, qu'il faut imputer la perte d'une lettre si glorieuse aux Chrétiens. Celle qu'on trouve dans les Ouvrages de St. Justin, Martyr, est visiblement supposée; long-tems avant Eusebe, la véritable lettre - d'Antonin ne subsistoit plus \*.

Ceux qui ont écrit que cette même Légion de Mélitene, fut appellée, à cause de ce miracle, la

<sup>\*</sup> L'Empereur n'écrivoit au Sénat qu'en Latin.

Légion fulminante, se sont fort trompés. Cette Légion sulminante avoit été créée par Auguste, & on lui avoit donné ce nom à cause de la soudre qu'elle portoit sur ses boucliers.

L'Armée Romaine \* donna alors pour la septieme sois, le titre d'Imperator à Antonin, qui, contre sa coutume, le reçut, sans attendre qu'il lui sût décerné par le Sénat; l'Impératrice Faustine sut aussi hohorée du titre de Mater Castrorum, Mere des Armées.

La nuit même d'une si heureuse journée, Antonin retira ses troupes d'un lieu si désavantageux, & se saist des meilleurs postes, où il se sortissa. Il donna ensuite quelques jours à rafraîchir son armée; & après avoir eu, par ses Coureurs des nouvelles sûres de la marche &

<sup>\*</sup> An. de J. C. 174.

DE MARC ANTONIN. 169 de la contenance des ennemis, il tint conseil, & se mit à les poursuivre. Il les trouva campés au delà d'une riviere, entre des villages qui fermoient leur camp. Ses troupes passerent la riviere, malgré la résistance des Frondeurs, & des Gens de trait, & chargerent vivement les Barbares, qui, après avoir foutenu le premier effort, & perdu leurs meilleurs hommes, lâcherent le pied. Les Romains en firent un meurtre épouvantable, la campagne étoit semée de morts; & la plus grande peine qu'eut l'Empereur en cette occasion, fut d'arrêter la fureur du Soldat, qui, en se vengeant, se délassoit de toutes ses fatigues. On fit un grand nombre de prifonniers, & on amena à Antonin, des Rois chargés de chaînes, avec leurs femmes & leurs enfans.

### 170 LA VIE

Après cette victoire, l'Empereur mena son armée vers le fleuve Granua, qui sépare les Quades d'avec les Sarmates Jazygiens, les plus belliqueux de tous les Barbares, & se mit en état de le passer. Après ce fleuve, il y en avoit encore un autre, & les Sarmates occupoient le terrein qui étoit entredeux. La Légion Fulminante fut commandée la premiere; elle passa sur un pont de bateaux, renversa les Sarmates qui s'opposoient à son passage, & qui furent la plupart, ou noyés ou tués, & planta ses étendards sur le bord du second fleuve. Cependant l'armée acheva de passer, & Antonin, après avoir fait un sacrifice, marqua l'enceinte de son camp entre les deux rivieres, & fit travailler aux retranchemens. Les Barbares étonnés, lui envoye-

DE MARC ANTONIN. 171 rent des Ambassadeurs; mais leurs propositions n'ayant pas été trouvées justes, Antonin fit sonner la charge, & mena fes troupes au combat. La Légion Fulminante passa encore la premiere le second fleuve, en présence de l'Empereur, & fondit avec tant d'inpétuosité sur la Cavalerie des Jazygiens, qu'elle la mit en déroute. On fit le dégât dans toute la campagne, & l'on ramena un grand butin d'hommes & de bétail. Les habitans de tous les lieux circonvoisins, envoyerent faire des soumissions à Antonin, & lui demander la paix. Il reçut tous leurs otages; & fur l'avis qu'on lui donna, que les principaux du pays tenoient conseil, selon la coutume de ces Barbares, dans des lieux écartés, il s'avança, & fit tant de diligence, qu'il les surprit avant

qu'ils pussent être avertis de sa marche. Ces Barbares, étonnés d'une venue si inopinée, & plus remplis d'admiration que de frayeur, se jetterent à ses pieds. L'Empereur les envoya dans fon camp; & avec fes meilleures troupes, il alla attaquer leur armée, qui étoit campée entre un marais couvert de rofeaux & une forêt. Le combat fut opiniâtre, & les Romains s'emporterent en cette occasion avec tant de fureur, qu'après avoir rompules Sarmates, en avoir tué beaucoup, fait un grand nombre de prisonniers, & mis en feu toute la campagne, ils alloient encore chercher, avec des flambeaux, ceux qui étoient cachés dans les bois & dans les marais. Antonin fit en cette occasion une chose qui lui doit faire encore aujourd'hui plus d'honneur

## DE MARC ANTONIN. 173

que sa victoire : il alla lui-même dans le bois & dans les roseaux, pour sauver ces misérables, qu'il exhortoit à venir éprouver sa clémence, en se rendant à lui.

Tous ces avantages ne mettoient pas fin à la guerre, il falloit une victoire plus complete pour la terminer. Mais il étoit difficile de la remporter sur ces Barbares, qui ne combattant jamais avec toutes leurs forces, se réservoient toujours des ressources contre l'ennemi. Antonin, qui se voyoit déja dans la mauvaise saison, n'oublioit rien pour venir promptement à bout de ces Peuples : c'est pourquoi, sans s'arrêter aux Députés qu'on lui envoyoit de toutes parts, plutôt pour l'amuser, que pour se rendre, il tâchoit de pénétrer jusques dans les lieux où ils avoient

assemblé leurs plus grandes forces. & retiré tous leurs biens. Cette entreprise étoit d'autant plus hasardeufe, qu'il y avoit une longue marche à faire, beaucoup de lieux difficiles à traverser, que ses troupes étoient continuellement harcelées par les Barbares, & qu'on n'osoit marcher que fort lentement, de peur de donner dans quelque embuscade, & de s'engager mal-àpropos en un pays inconnu. Mais enfin, toutes ces difficultés furent heureusement surmontées; Antonin arriva dans le lieu où les Sarmates s'étoient fortifiés entre le Danube, qui étoit gelé, & un grand bois: & après avoir déliberé de la maniere dont on devoit les attaquer dans un poste si avantageux, il mit ses troupes en bataille. Les Barbares rangerent aussi les leurs.

DE MARC ANTONIN. 175 La charge sonnée, les Romains lancent leurs javelots, & fondent fur les ennemis, qui les reçoivent avec beaucoup de courage. Le combat fut long & cruel; les Romains, honteux de trouver tant de résistance, redoublent leurs efforts, & pressent si vivement la Cavalerie des Sarmates, qu'elle tourne enfin le dos, & se jette sur le Danube. L'Infanterie de l'Empereur s'y jetta en même-tems. La mêlée recommenca beaucoup plus âpre qu'auparavant; les ennemis espérant que les Romains, qui n'étoient pas si accoutumés qu'eux à combattre sur la glace, & qui avoient beaucoup de peine à se soutenir, ne pourroient tenir ferme, se ra!lierent, & tomberent fur eux de tous côtés. En effet, l'Infanterie d'Antonin fut ébranlée dès le premier choc, & elle étoit perdue entiérement, si les Soldats ne s'étoient fervis de leurs boucliers d'une maniere fort nouvelle : ils les mirent fur la glace pour y appuyer un pied. Raffermis par ce moyen, ils firent tête à leurs ennemis; & prenant le frein de leurs chevaux, & se jettant avec fureur sur leurs boucliers, & fur leurs lances, ils les ferroient de si près, qu'ils les renversoient de cheval. Car ces Barbares étant armés à la légere, ne pouvoient refister aux Romains, qui étoient pesamment armés. De tout ce grand nombre de Sarmates, il n'en échappa qu'une petite partie, qui se retira dans les forts des retranchemens, ou qui se sauva dans la forêt. L'Empereur, fans s'amuser à poursuivre les suyards, fit attaquer ces forts; ils furent

DE MARCANTONIN. 177 emportés, malgré la vigoureuse résistance des ennemis, qui les défendirent comme leur dernier azyle.

Après cette victoire, Antonin mit ses troupes en quartier d'hiver. & se retira à Syrmium, qui étoit le lieu le plus commode, & le plus voisin. Pendant le séjour qu'il y fit, il écouta les plaintes que Demostratus & Praxagoras lui porterent de la part des Athéniens contre Hérode \*, & celles qu'Hérode lui fit contre ces Envoyés. Ceux-ci accusoient Hérode de violence & de tyrannie; & sur l'étroite liaison qu'il avoit eue avec Verus, ils vouloient le faire passer pour complice de la prétendue conspiration que ce Prince avoit

<sup>\*</sup> C'étoit ce célébre Rhéteur, qui avoit été Précepteur de Marc Antonin & de Verus.

faite d'empoisonner Antonin. Et Hérode accusoit Demostratus & Praxagoras d'avoir foulevé contre lui le peuple. Les ennemis d'Hérode étoient fecrétement appuyés par les Quintiliens, qui commandoient en Grece, qui avoient beaucoup de crédit, & qui ne cherchoient qu'une occasion de se venger de ce qu'Hérode, en parlant des honneurs dont Antonin les avoit comblés, & en faisant allusion à leur pays, [car ils étoient originaires de la Troade] avoit dit : Ce Jupiter d'Homere n'est pas supportable d'aimer tant les Troyens. Ce mot nuisit beaucoup plus à son Auteur, qu'à ceux contre lesquels il l'avoit dit. La protection des Quintiliens ne fut pas inutile à Demostratus. & à Praxagoras.

L'Empereur & l'Impératrice leur

# DE MARC ANTONIN. 179

donnerent plusieurs fois audience, & les traiterent avec tant de diftinction, qu'Hérode s'en apperçut, & ne douta plus qu'Antonin ne favorisât les Athéniens, par complaifance pour Faustine, & pour une de ses filles, qui s'intéressoient pour eux. Un matin donc, la jalousie d'un côté, & de l'autre, la vive douleur qu'il sentit d'un accident qui venoit de lui arriver, la foudre ayant tué deux belles esclaves qui le servoient, & qu'il appelloit ses filles, le troublerent si fort, que, plein de rage, il alla chez l'Empereur, s'emporta extrêmement, & lui dit avec insolence : Voilà les beaux fruits que je tire du commerce de Verus, que vous avez envoyé chez moi. Appeller-vous rendre justice que de me sacrifier à la passion d'une femme & d'un enfant? Le Capitaine des

Gardes se mit en état de l'arrêter. ou de le tuer; mais Antonin l'en empêcha; & fans changer de vifage, ni donner la moindre marque d'émotion, il se tourna vers les Athéniens, & leur dit : Vous n'avez qu'à plaider votre cause, quoiqu'Hérode ne soit pas présentement d'humeur à vous ensendre. Demostratus parla avec tant de force, qu'il arracha des larmes à l'Empereur, qui tourna toute fa colere contre les affranchis d'Hérode, qu'il trouva les plus coupables, & qu'il punit pourtant, selon sa coutume, avec beaucoup de modération. II remit entiérement la peine au pere de ces deux filles, qui avoient été tuées de la foudre, & il dit qu'il étoit affez puni par la douleur que cette perte lui devoit causer.

Ceux qui ont écrit qu'Hérode fut

## DE MARC ANTONIN. 181 relégué en Epire, ont pris fans doute pour un exil le séjour qu'une longue maladie l'obligea de faire à Oricum, à son retour de la Pannonnie. En effet, comment accorder cet exil avec une lettre qu'Hérode écrivit quelque tems après à l'Empereur, & où il se plaint de ce qu'il ne lui faisoit plus l'honneur de lui écrire, & lui demande qu'étoit devenu le tems, où dans un même jour. il recevoit jusqu'à trois Couriers de sa part? Comment l'accorder encore avec la réponse d'Antonin, qui l'appelle son ami, & qui, après avoir dit un mot de ses quartiers d'hiver, donné quelques larmes à la mort de sa femme qu'il venoit de perdre, & parlé de sa mauvaise santé,

ajoute: je souhaite de tout mon cœur que vous vous portiez bien, que vous ne do utiez pas de la continuation de

ma bienveillance, & que vous n'ayez point dans l'esprit que je vous aie fait injustice en faisant punir quelques coupables, que j'ai même traités plus favorablement qu'ils ne méritoient. Je vous prie de n'en être pas fâché; & si je vous ai offensé en quelque autre chose, ou donné le moindre chagrin, demandez-m'en raison dans le Temple de la grande Minerve à Athenes, aux mysteres des initiations: car, dans le plus fort même de la guerre, le plus grand de tous mes souhaits a été d'y être initié. Dieu veuille que vous en fassiez la cérémonie. On n'écrit pas de cette maniere à un homme qu'on a banni.

Le printems ne sut pas plutôt venu, qu'Antonin, qui ne vouloit pas donner aux Barbares le tems d'assenibler de nouvelles forces, se mit en campagne pour les préve-

DE MARC ANTONIN. 183 nir. Il passa le Danube, & battit plusieurs fois les ennemis, qui perdant enfin toute espérance de pouvoir réfister à un Chef qui joignoit la diligence & la vigilance au courage & à la fagesse, lui envoyerent offrir des otages, & lui de. mander la paix. Il n'étoit plus occupé qu'à répondre à leurs Envoyés, & à recevoir plusieurs Rois qui venoient eux-mêmes lui rendre hommage. Celui des Sarmates lui rendit seul cent mille prisonniers qu'il avoit faits sur les Romains, & lui donna huit mille hommes de ses troupes, dont on envoya la meilleure partie contre les Anglois. L'Empereur imposoit à ces peuples des conditions plus moins dures, selon qu'ils avoient plus ou moins de pente à la révolte; & ils étoient tous en

état de subir ce qu'il lui plairoit d'ordonner, de forte que les terres des Marcomans, des Quades, & des Sarmates alloient devenir Provinces de l'Empire, si la nouvelle de la révolte de Cassius \*, qui s'étoit fait déclarer Empereur en Syrie, ne fût arrivée dans ce temslà. Cette nouvelle surprit l'Empereur, & releva le courage des Barbares, qui se prévalant de cette occasion, & toujours plus jaloux de leur liberté que de leur parole, obligerent Antonin à leur remettre la plus grande partie des charges qu'il leur avoit imposées, & à faire de nouveaux traités de paix, bien moins avantageux pour lui, que ceux qu'ils avoient jurés; & c'est sans doute par cette raison que, contre sa coutume, il ne spéci-

<sup>\*</sup> An. de J. C. 165.

fia pas les conditions de cette paix dans la lettre qu'il écrivit au Sénat, pour lui rendre compte de sa conduite.

Le dessein de s'emparer de l'Empire ne pouvoit jamais être formé par un homme plus capable que Cassius de le faire réussir : car il avoit pour cela toutes les qualités nécessaires. Les victoires qu'il avoit remportées en Armenie, en Arabie & en Egypte, lui avoient acquis l'estime & l'amour des Soldats. Il avoit de l'audace & de la fermeté; il étoit patient dans les travaux, & dissolu dans les plaifirs; prodigue de son bien, & avide de celui des autres; il savoit, felon les occasions, être doux & fevere, impie & religieux; & en fortifiant par le travail un naturel plein de finesses & de ruses, il

avoit acquis une adresse merveilleuse à cacher les vices qui étoient en lui, & à faire paroître les vertus qui n'y étoient pas. C'étoit lui qui avoit rétabli la discipline dans les troupes, & il y étoit si sévere & si exact, qu'il ne pardonnoit pas la moindre faute, & qu'il s'appelloit lui-même un second Marius.

Il faisoit mourir sans quartier les Soldats qui avoient pris quelque chose par force dans les lieux où ils étoient en garnison. Pendant qu'il commandoit l'armée en Allemagne, quelques Compagnies auxiliaires, ayant surpris, sur les bords du Danube, un corps de trois mille Sarmates fort en désordre, l'attaquerent, & le taillerent en pieces; mais Cassius, au lieu de récompenser les Capitaines de ces Compagnies, les sit mettre tous

## DE MARC ANTONIN. 187

en croix, en disant qu'ils ne devoient pas combattre sans ordre: car, que savoient-ils si ce n'étoit point là des embûches des ennemis, & s'ils n'exposoient pas les armes Romaines à recevoir un trèsgrand affront. Cette cruauté excita une furieuse sédition dans les troupes. Cassius, qui entendit le bruit des Soldats mutinés, fortit nud du lieu où il s'exercoit : & s'adressant aux plus hardis, leur dit, d'un ton ferme, & avec un visage menaçant : Tuez votre Général, si vous l'osez, & à la licence ajoutez le crime. Cette hardiesse intimida les Soldats, qui ne craignent que quand ils ne font pas craints, & fit perdre courage aux ennemis, qui jugeant qu'une armée où l'on observoit une discipline si exacte & si rigoureuse, qu'on punissoit même des

Vainqueurs, étoit invincible, ne chercherent plus qu'à faire la paix. Cassius fut encore le premier qui fit couper les mains ou les jarrets aux déferteurs, & qui défendit aux Soldats de porter d'autres provifions, que du lard, du biscuit & du vinaigre. Il faisoit lui-même toutes les femaines la revue de fes Soldats, visitoit leurs armes, & leurs habits, & leur faisoit faire l'exercice : car il disoit que c'étoit une honte de faire exercer des Athletes & des Gladiateurs, & de ne pas faire exercer des Soldats, qui trouvent le travail bien plus supportable, quand ils y sont accoutumés. Il leur défendoit sur toutes choses les superfluités & les délices; & quand il en surprenoit quelqu'un en faute, il le faisoit camper tout un hiver. Cette sévérité pour la discipline avoit obligé Antonin de lui donner les légions qui s'étoient corrompues en Syrie pendant le voyage de Verus. Voici une lettre que l'Empereur écrivit sur cela à un de ses Lieutenans.

J'ai donné à Cassius les Légions que les débauches de la Syrie & de Daphné avoient entiérement corrompues, & que Cesonius · Vectilianus avoit trouvé comme noyées dans les bains chauds. Je crois que vous approuverez ma conduite, sur-tout connoissant vous-même Cassius pour un homme de la sévérité & de la discipline des anciens Cassius. Car ce n'est que par-là que les Soldats peuvent être gouvernés. Vous savez ce Vers si célebre du Poëte Ennius : La discipline ancienne, & l'ancienne févérité sont les seuls soutiens de l'Empire. Faites seulement que les convois

ne manquent pas à mon armée; & si je connois bien Cassius, je vous réponds qu'ils ne seront pas perdus.

La réponse que ce Lieutenant fit à l'Empereur, sert encore à faire connoître les mœurs & la réputation de Cassius: la voici.

Vous avez très bien fait de donner les Légions de Syrie à Cassius: car rien n'est plus nécessaire à des Soldats corrompus par les délices des Grecs, qu'un Général un peu sévere; il leur aura bientôt retranché leurs bains chauds, & arraché les essences & les sleurs dont ils se parfument. Les vivres pour l'armée sont prêts, rien ne manque sous un bon Capitaine: car on ne demande & on ne dépense que peu.

Ce Cassius, avec ses mœurs séveres, étoit pourtant Syrien, sils de cet Héliodore, qui, à cause de

DE MARC ANTONIN. 191 fa grande habileté dans la Rhétorique, étoit parvenu à être Secrétaire d'Adrien, & avoit été en suite Gouverneur d'Egypte.

Mais la fortune, qui ne sauroit changer la naissance des hommes, leur donne d'ordinaire l'envie de la déguiser. Cassius ne se vit pas plutôt dans quelque élévation, qu'il s'avisa de se faire descendre de cet ancien Cassius qui conjura contre César : car la conformité des noms fait souvent plus des deux tiers de la preuve. Après avoir fondé sa généalogie sur cette conformité, il voulut l'établir, & la confirmer, en imitant celui dont il fe disoit descendu : comme lui, il avoit une haine secrete contre le nom d'Empereur, & disoit qu'il n'y avoit rien de plus insupportable que ce nom, qui ne pouvoit jamais être

éteint : car celui qui l'éteignoit le faisoit toujours revivre; & il se piquoit, comme lui, de vouloir rétablir l'ancienne République. Que les Dieux favorisent seulement le bon parei, disoit-il d'ordinaire; les Cassius rendront encore à la République toute son autorité. Cette haine, fortifiée par une ambition démesurée, & flattée par quelques prédictions de Devins, qui ne manguent jamais dans ces rencontres, avoit pensé éclater dès le tems même d'Antonin-le-Pieux: Cassius, quoiqu'alors fort jeune, avoit conspiré contre lui; mais Héliodore, homme plein de sagesse & de gravité, étouffa cette conspiration dès sa naissance, espérant que son fils deviendroit plus fage, & se corrigeroit avec le tems. Cassius, pendant la vie de son pere, fit semblant d'avoir

voir profité de ses avis; mais cette contrainte ne sit qu'irriter sa passion, qui devint ensin si forte, qu'il ne pouvoit presque plus la cacher. L'Empereur Verus sut le premier qui s'en apperçut dans son voyage de Syrie; & ravi d'avoir trouvé cette occasion de perdre un homme qui, par ses grands exploits, avoit excité sa jalousse, il en écrivit en ces termes à Antonin.

Cassius aspire à la Royauté, comme cela m'a paru, & comme cela avoit déja paru sous le regne de mon aïeul votre pere. Je vous prie donc de le faire observer; tout ce que nous faisons lui déplait, & il amasse de grandes richesses, il se moque ouvertement de l'amour que nous avons pour l'étude, & nous appelle, vous, une vieille Philosophie ridée, & moi, un petit débauché. Voyez donc ce qui vous Tome I.

avez à faire: je n'ai aucune haine contre lui; mais prenez bien garde que vous & vos enfans ne vous trouviez mal un jour d'avoir souffert dans vos armées un homme que les Soldats écoutent volontiers, & qu'ils voient avec plaisir.

Antonin imputa ce soupçon à la jalousie de Verus, ou à quelque haine particuliere, & lui ré-

pondit.

J'ai lu votre Lettre, qui est plus digne d'un homme soupçonneux & timide, que d'un Empereur, & qui fait tort à notre regne: si les Dieux ont résolu de donner l'Empire à Cassius, il n'est pas en nôtre pouvoir de l'empêcher; vous savez le mot de notre aïeul Adrien: personne n'a jamais tué son successeur; & si c'est contre l'ordre des Dieux qu'il aspire à la Royauté, i! se perdra lui même,

DE MARC ANTONIN. 195 fans que nous devenions cruels. Ajoutez à cela, qu'il n'est pas aise de faire le procès à un homme que personne n'accuse, & qui, comme vous dites, est si aimé des Soldats. D'ailleurs, dans les crimes de leze-Majeste, le Public croit presque toujours qu'on fait injustice à ceux-mêmes qui en sont visiblement convaincus. Avez-vous oublié ce qu'Adrien disoit sur cela: Il n'y a rien de plus malheureux que la condition des Princes: on ne croit jamais qu'on ait conspiré contre eux, que quand on les voit assassinés. Domitien est le premier qui a dit ce beau mot; mais j'ai mieux aimé vous le citer d'Adrien, parce que les mots des Tyrans n'ont pas tant de poids & d'autorité que ceux des bons Princes. Que Cassius ait donc ses mœurs & ses manieres, fur-tout puisqu'il est grand Capitaines

sévere, vailtant & nécessaire à l'Etat. Car, pour ce que vous insinuez dans votre Lettre, que sa mort peut seule mettre mes enfans en sûreté, que mes enfans périssent, si Cassius mérite plus qu'eux d'être aimé; & s'il est plus expédient pour la République que Cassius vive que les enfans d'Antonin.

L'événement seul sit connoître à l'Empereur que Verus avoit bien jugé des desseins de Cassius, & qu'il l'avoit mieux connu que lui; mais il est ordinaire à la vertu de juger toujours favorablement des autres.

L'amour que les Peuples avoient pour Antonin rendoit bien difficile l'exécution des desseins de Cassius; & quelque appuyé qu'il sût des Peuples d'Egypte & de Syrie, il n'en seroit jamais venu à bout, s'il

DE MARC ANTONIN, 197 ne s'étoit servi de la fausse nouvelle qui courut de la mort d'Antonin. On a prétendu même qu'il avoit supposé cette nouvelle, & que Faustine voyant son mari vieux & cassé par les maladies, & par les fatigues, & son fils Commode trop jeune pour lui succéder, & craignant elle-même de tomber du trône, étoit d'intelligence avec lui, & par un trait de politique fort extraordinaire, avoit réveillé fon ambition, en lui offrant son lit avec l'Empire, qu'elle prétendoit conserver par ce moyen à ses enfans. Mais il n'y a pas d'apparence que Faustine eût pris de si fausses mesures, & il ne faut que le cacactere seul de Cassius pour la justifier. Quoi qu'il en soit, il publia la nouvelle de cette mort avec toutes les marques d'un affliction très-

sincere, & il y ajouta que l'armée de Pannonie ayant trouvé Commode trop jeune pour être Empereur, elle l'avoit nommé en sa place. Il n'en fallut pas davantage pour fe faire confirmer ce titre; & après avoir disposé des principales charges de l'armée, qu'il donna à ses amis, il songea à s'assurer de tout ce qui pouvoit lui faire tête, & foumit en peu de tems tout le Pays depuis la Syrie jusqu'au Mont Taurus. En même tems il écrivit à son fils \* qui étoit Gouverneur d'Alexandrie, cette lettre qui étoit comme une espece de maniseste. Il n'y a rien de plus misérable qu'un Etat qui nourrit dans son sein ces sortes de gens que toutes les richesses du monde ne pourroient assouvir. Marc Antonin est assurément un très-bon

<sup>\*</sup> Ou à son gendre Druncianus.

DE MARC ANTONIN. 199 homme; mais pour un vain titre de clémence, il souffre ceux dont il n'approuve pas lui-même la vie. Où est ce Cassius dont nous portons inutilement le nom? Où est Caton le Censeur? Où est la discipline de nos Ancêtres? Elle est morte avec ces grands hommes, & aujourd'hui on ne la cherche même plus. Antonin s'amuse à philosopher; il recherche quelle est la nature des élémens. & celle de l'ame; il parle tout le jour de ce qui est honnête & juste, & n'a aucun soin de la République. Vous voyez donc que pour lui faire reprendre son ancienne forme, il faut nécessairement employer le fer & le feu. Quoi, je souffrirois ces Gouverneurs de Provinces, s'il faut appeller Gouverneurs & Proconsuls des gens qui croient que le Sénat & Antonin ne leur ont donné les Provinces, qu'afin qu'ils s'y

enrichissent, & qu'ils y vivent dans les plaisirs? Vous avez oui dire que le Capitaine des Gardes de notre Philosophe n'étoit qu'un misérable, la veille de son élévation à cette dignité, & que tout d'un coup il est devenu fort riche. D'où pensez-vous que viennent ces richesses, si ce n'est des entrailles de la République, & des biens des particuliers? Mais, à la bonne heure, qu'ils soient si opulents, le trésor public s'enrichira de leurs dépouilles. Que les Dieux favorisent seulement le bon parti, les Cassius rendront encore à la République toute son autoritk.

Martius-Verus, Lieutenant-Général, qui, comme je l'ai déja dit, avoit eu beaucoup de part aux victoires que Cassius avoit remportées en Armenie, & qui commandoit alors en Cappadoce, dé-

DE MARC ANTONIN. 201 pêcha des Couriers à Antonin. Ce Prince, craignant que Cassius ne trouvât moyen de se saisir de Commode, ou de s'en défaire, écrivit d'abord secrétement à Rome pour le faire venir, & tâchoit cependant de cacher cette nouvelle à ses troupes : mais dès qu'il sut qu'elle étoit divulguée, que le camp en étoit ému, & que les Soldats faisoient des assemblées, il les fit appeller, & leur parla en ces termes. Mes compagnons, je ne viens ici ni pour me fâcher, ni pour me plain: dre : car que sert-il de se fâcher contre la Providence, qui dispose de tout comme il lui plait? Peut-être que les plaintes pourroient être plus permises quand on souffre injustement comme je fais. En effet , n'est-il pas bien fâcheux d'être incessament jetté, comme par des tempétes, dans de nouvelles

guerres; & bien horrible de se voir engagé à une guerre civile? Mais n'estil pas encore & plus fâcheux, & plus horrible de voir qu'il n'y a plus de fidélité parmi les hommes, & qu'un de ceux que je croyois le plus dans mes intérêts, s'est soulevé contremoi, sans que je lui aie jamais fait la moindre injustice, & que j'aie manqué en quoi que ce foit à son égard? Où est désormais la vertu, qui pourra être en sureté? où est l'amitié qu'on trouvera fidelle? La bonne foi n'est-elle pas morte, & que peut-on espérer des hommes après cela? Si ce danger ne regardoit que moi seul, je ne m'en mettrois pas fort en peine, car je ne suis pas immortel; mais comme c'est une révolte publique, que nous sommes tous menaces également, je voudrois bien que Cassius voulût venir ici, & que nous nuidassions tous nos différends devant

DE MARC ANTONIN. 101 yous, ou devant le Sénat, dans les formes ordinaires de la justice. Car, fans combat, de tout mon cœur, je lui céderois l'Empire, si on jugeoit que ce fût une chofe utile à l'Etat. Ce n'est que pour l'Etat que je supporte tant de travaux depuis si long-tems, & que je m'expose à tant de fatigues. Ce n'est que pour lui que je vis depuis longtems eloigné d'Italie, vieux & infirme comme je suis, & que je ne prends ni un seul repas sans chagrin, ni un seul moment de sommeil tranquille. Mais Cassius ne consentiroit jamais à sette proposition : car comment se fieroit-il à moi après sa noire perfidie? Cependant, mes compagnons, prenez courage, les Ciliciens, les Syriens, les Egyptiens & les Juifs n'ont jamais été, & ne seront jamais si vaillans que vous, quand ils seroiene autant au dessus de vous en nombre, 16

qu'ils sont présentement au dessous; Cassius lui-même, tout grand Capisaine qu'il est, & après toutes les grandes actions qu'il a faites, ne doit être compté pour rien : car que peut faire un aigle qui ne mene au combat que des colombes, & un lion qui ne mene que des biches ? D'ailleurs, ce n'est pas Cassius qui a vaincu les Arabes & les Parthes, c'est vous. Et quelque réputation qu'il ait acquise dans cette guerre, n'avez-vous pas Martius-Verus, qui ne lui cede en rien, & qui a autant ou plus contribué que lui à toutes nos victoires? Mais à l'heure qu'il est, Cassius a peut-être appris que je suis en vie, & s'est repenti de sa témérité: car s'il ne m'avoit pas cru mort, il n'auroit jamais fait cette entreprise. Et quand il y persisteroit encore, des qu'il apprendra que nous marchons contre lui, la crainte & la

DE MARC ANTONIN. 205 honte lui feront également tomber les armes des mains. La seule chose que j'appréhende, mes compagnons, c'est que Cassius n'ayant pas le front de soutenir notre présence, & de paroître à nos yeux, ne se tue lui-même, ou que quelqu'un sachant que nous allons le combattre, ne nous rende ce méchant office, & ne me ravisse le prix le plus glorieux que je puisse attendre de ma victoire. Quel est donc ce prix? De pardonner à un ennemi; de témoigner de l'amitié à un homme qui a viole tous les droits de l'amitie. & de demeurer fidele à un perfide. Cela vous paroîtra peut-être incroyable; mais vous ne devez pas laisser d'en être persuadés: car enfin, tout ce qu'il y a de bien n'a pas entiérement quitté la terre, & il nous reste encore quelques traces de l'ancienne vertu. Si les Dieux me font la grace de mettre une heureuse fin

à ces désordres, j'aurai la satisfaction de vous faire voir ce qui vous paroît présentement impossible; & je tirerai au moins ce bien de ce grand mal, c'est que je convaincrai les hommes de cette importante vérité, qu'on peut faire un bon usage, même des guerres civiles.

Il écrivit la même chose au Sénat, qui déclara Cassius ennemi public, & consisqua tous ses biens au profit de la Ville, l'Empereur n'ayant pas voulu que ce sût au sien, Commode arriva cependant à l'armée \*; Antonin lui donna d'abord la puissance du Tribunat; & après avoir tout disposé pour la marche des troupes, il alla en Italie pour prendre l'Impératrice, & ses autres enfans qu'il vouloit mener à ce voyage. Etant arrivé

<sup>\*</sup> An. de J. C. 175,

DE MARC ANTONIN. 207 au Mont d'Albe, il écrivit ce billet à Faustine.

Verus m'icrivoit la vérité, quand il me donnoit avis que Cassius vouloit usurper l'Empire. Je crois que vous avez oui parler de ce que les Devins lui ont prédit. Venez donc au Mont d'Alpe où je vous attends, asin que sous le bon plaisir des Dieux, nous parlions de nos assaires, & ne craignez rien.

Faustine lui sit cette réponse. J'irai demain au Mont d' Albe, comme vous me l'ordonnez : cependant je vous exhorte, si vous aimez vos enfans, à exterminer tous ces rebelles; c'est une méchante coutume à laisser prendre aux Capitaines & aux Soldats, qui vous opprimeront ensin immanquablement, si vous ne les prevenez.

Faustine n'ayant pu partir pour aller au Mont d'Albe, Antonin lui

écrivit dese rendre à Formies, oùil devoit s'embarquer; mais la maladie de leur fille ainée l'ayant retenue à Rome, elle lui écrivit cette lettre.

Dans la révolte de Celsus, l'Impératrice Faustine ma mere exhortoit Antonin notre pere à avoir, premiérement, de la piété pour les siens, & ensuite pour les étrangers : car un Empereur ne peut pas se dire pieux, quand il n'a pas soin de sa femme & de ses enfans. Vous voyez l'âge & l'état de notre fils Commode; notre Gendre Pompeianus est vieux & étranger. Voyez donc ce que vous avez à faire de Cassius, & de ses complices. N'épargnez point des traîtres qui ne vous ont point épargné, & qui n'auroient épargné ni moi, ni nos enfans, s'ils étoient venus à bout de leur entreprise. Je vous suivrai incessamment. La maDE MARC ANTONIN. 209 ladie de Fadille m'a empêché d'aller à Formies; mais si je ne puis vous y aller trouver, j'espere de vous joindre à Capoue; le bon air de cette Ville nous remettra moi & mes enfans. Je vous prie d'envoyer à Formies votre Medecin Soteridas: car je n'ai aucune consiance en Sositheus, qui ne sait pas traiter un enfant.

Calphurnius m'a rendutoutes vos lettres bien cachetées: j'y ferai réponse, si mon départ est retardé, & je vous enverrai notre sidele Cacilius, qui aura ordre de vous apprendre de bouche tous ce que la semme de Cassius, ses ensans & son gendre disent de vous, & que je ne puis écrire.

Cassius, qui étoit trop habile pour ne pas savoir que les grands crimes veulent être executés promptement, travailloit à attirer la Grece dans son parti, pour s'ouvrir plus fûrement le chemin d'Italie. Prévoyant donc que le crédit & l'éloquence d'Herode lui seroient utiles à ce dessein, il n'oublioit rien pour réveiller dans son esprit tout le ressentiment qu'il croyoit qu'il avoit eu contre Antonin. Mais Herode, sans écouter ses propositions, & sans achever de lire ses lettres, lui sit cette réponse, & la seule qu'il méritoit.

Herode à Cassius: Tu es fou.\*
Cassius ne sut pas plus heureux ailleurs; il ne put ébranler aucune Ville considérable, ni attirer à son parti que des hommes perdus de dettes & de vices. Ce mauvais succès commença à le décréditer parmi ses Soldats; & ensin, après avoir plutôt songé qu'il étoit Em-

<sup>\*</sup> Cette réponse était en un seul mot

DE MARC ANTONIN. 211 pereur, que l'avoir été effectivement, il fut tué trois mois & six jours après sa révolte. On porta sa tête à l'Empereur, & elle lui fut présentée dans le tems qu'il passoit à Formies, comme on peut le voir par la réponse qu'il fit à la lettre que Faustine lui avoit écrite, après qu'elle eut reçu la nouvelle de la mort de Cassius. On ne peut temoigner, ma chere Faustine, plus de tendresse & de piété que vous en faites paroître pour moi, & pour nos enfans. J'ai lu & relu à Formies la lettre par laquelle vous m'exhortez à punir les complices de Cassius. Mais pour moi j'ai résolu de pardonner à ses enfans, à sa semme, & à son gendre; & je vais écrire au Sénat, afin que leur proscription ne soit pas trop dure, ni leur punition trop sévere: car il n'y a rien qui rende se recommandable un Empereur Romain, que la clémence. C'est elle qui a élevé Cesar & Auguste au rang des Dieux, & qui a fait mériter le nom de Pieux à notre pere. Ensin, si cette guerre avoit pu se terminer selon mes souhaits, Cassius même n'auroit pas été tué. Soyez donc en repos. \* Les Dieu prennent soin de moi, & ma piété leur est agréable. J'ai nommé notre gendre Pompeianus Consul pour l'année prochaine.

Cette clémence étoit admirée des uns, & condamnée des autres. Un de ces derniers ayant pris la liberté de demander à Antonin ce qu'il pensoit qu'eût fait Cassius s'il eût vaincu, il lui sit cette réponse: Nous n'avons pas si mal servi les Dieux, & nous n'avons pas vécu de

<sup>\*</sup> C'est un Vers d'Horace.

DE MARC ANTONIN. 213 maniere que nous ayons du craindre que Cassius nous vainquit.

Il compta ensuite les Princes qui avoient été chassés ou défaits par des rebelles, ou tués par leurs fujets, & montra qu'ils s'étoient attiré leur malheur par leurs cruautés, ou par leur mauvaise conduite. En effet, dit-il Néron, & Caligula ont été les seuls auteurs de leur infor\_ tune; Othon & Vitellius n'ont pas eu le courage de regner; & Galba s'est perdu par son avarice. Il ajouta, qu'on ne trouveroit presque pas de bon Prince qui eût eu un pareil sort, & cita pour exemples Auguste, Trajan, Adrien, Antonin-le-Pieux, qui avoient triomphé de leurs ennemis domestiques, dont la plupart avoient été tués contre les ordres du vainqueur, ou à son insu. Il seroit à souhaiter que cette maxi-

me fût vraie: mais on n'a que trop éprouvé, dans les fiecles suivans, qu'elle ne l'est pas toujours. Antonin écrivit ensuite au Sénat, & voici ce qui nous reste de sa lettre. En faveur donc de ma victoire, vous avez donné à mon gendre Pompeianus votre agrément pour le Consulat, Il y a déja long-tems que son âge auroit dû être honoré de cette dignité, s'il ne s'étoit présenté des hommes d'un trèsgrand mérite, envers lesquels il étoiz juste que la République s'acquitat de de ce qu'elle leur devoit. Pour ce qui regarde la révolte de Cassius, je vous prie, & je vous conjure de vous départir de votre sévérité ordinaire, & de ne pas faire ce tort à ma piété & à ma clémence, ou plutôt à la votre. de condamner personne à la more. Ou'aucun Sénateur ne foit puni, qu'on ne verse le sang d'aucun hom-

DE MARC ANTONIN. 214 me noble: rappellez les exilés, & que les proscrits jouissent de leurs biens. Plût à Dieu pouvoir aussi retirer du tombeau ceux qui sont morts! Car je n'approuve nullement la vengeance qu'un Empereur prend de ses injures particulieres: elle paroit toujours trop grande, quelque juste qu'elle soit. Cest pourquoi vous pardonnerez aux enfans de Cassius, à sa semme, & à son gendre. Mais, que dis-je, vous pardonnerez? Eh, ils n'ont rien fait: qu'ils vivent donc en repos, & qu'ils sentent qu'ils vivent sous le regne de Marc Antonin. Qu'on leur rende le bien de leur famille, qu'ils aient leur or, leur argent, & leurs meubles; qu'ils foient riches sans crainte, & dans un entiere liberté; & que par-tout où ils iront, ils y portent des marques de ma piété & de la vôtre. Ce n'est pas une grande clémence que de pardonner aux enfans & aux femmes des proscrits: je vous prie de faire davantage pour l'amour de moi; délivrez de la mort, de la proscription, de la crainte, de la haine, de l'infamie; en un mot, mettez à couvert de toutes sortes d'injures tous les complices qui sont du corps des Sénateurs & des Chevaliers; & donnez cela à mon regne, asin que dans le crime de leze-Majesté on approuve, ou du moins l'on excuse la mort de ceux qui ont été tués dans le désordre de la guerre.

La lecture de cette lettre fut suivie de mille acclamations, & de mille bénédictions. Cependant l'Empereur, après avoir fait enterrer la tête de Cassius, & témoigné la douleur qu'il avoit de sa mort, continua son voyage, pour achever d'appaiser cette révolte, & de saire rentrer rentrer dans leur devoir les peuples, & l'armée d'Orient. Il commença par l'Egypte, & pardonna à toutes les Villes qui avoient pris le parti de Cassius; il laissa même à Alexandrie une de ses filles, pour gage de son amitié.

En arrivant à Pelusium, il trouva qu'on y célébroit, à l'honneur de Serapis, des fêtes où l'on accouroit de tous les côtés de l'Egypte, & qui donnoient lieu à mille débauches, & à mille excès; sans craindre donc le murmure des peuples, qui ne souffrent pas volontiers qu'on touche à leur Religion, il abolit ces fêtes, & ordonna que les facrifices du Dieuseroient faits en particulier par les Prêtres, sans que le peuple y pût assister. Par-tout où il passoit, il alloit dans les Temples, dans les écoles, & dans tous Tome I.

les lieux publics, & instruisoit les peuples, en s'entretenant familiérement avec eux, & en leur expliquant les plus grandes difficultés de la Philosophie, de sorte qu'il laissa par-tout des marques de sa sagesse.

La premiere chose qu'il fit en Syrie, ce fut de brûler toutes les lettres qui avoient été trouvées dans le cabinet de Cassius, afin de n'être pas forcé malgré lui de hair quelqu'un. D'autres prétendent que Martius-Verus, que l'Empereur avoit envoyé devant lui en Syrie, dont il lui avoit donné le Gouvernement, pour le récompenser de sa fidélité, les avoit déja brûlées de sa propre autorité, difant que cela seroit agréable à l'Empereur; mais que s'il avoit le malheur de lui déplaire, il ne seroit

DE MARC ANTONIN. 219 pas fâché de mourir pour sauver la vie à tant de gens. Cet exemple de l'amour du prochain est bien rare dans un Païen; mais je ne fais s'il n'est pas aussi rare dans un Courtifan.

Sur la fin de cette année, Antonin fut proclamé Imperator pour la huitieme fois; car les médailles joignent ce VIII. titre avec la xx1x. année de sa puissance Tribunitienne.

Faustine mourut dans ce voyage, au pied du mont Taurus. \* Antotonin fut sensiblement touché de sa mort; & le Sénat croyant qu'elle l'auroit aigri contre les complices de la révolte, & qu'il ne pouvoit recevoir de plus grande confolation que de les voir immoler à sa douleur, augmenta sa sévérité par

<sup>\*</sup> An. de J. C. 176.

complaisance & par flatterie; vices qui souvent ne regnent pas moins dans les compagnies les plus illustres, que dans le cœur des particuliers. Mais l'Empereur, averti de cette disposition du Sénat, lui écrivit une seconde fois pour l'assurer que cette sévérité ne feroit qu'irriter sa douleur; il le pria de ne faire mourir personne, & finit sa lettre par ces paroles: Si je ne puis obtenir de vous la vie de tous les complices, vous me ferez souhaiter la mort.

Afin qu'il n'arrivât plus de semblables révoltes, il ordonna qu'à l'avenir personne ne commanderoit dans la Province où il seroit né.

De tous les enfans de Cassius, l'aîné, appellé Mecianus, Gouverneur d'Alexandrie, sut tué dans son gouvernement, le même jour que

DE MARC ANTONIN. 221 fon pere le fut en Syrie : Héliodore fut seul envoyé dans une Isle; les autres furent simplement bannis, & on leur laissa leur bien. Sa fille Alexandra, & son mari Druncianus, eurent la liberté de se retirer où ils voudroient, ou de demeurer à Rome. Antonin leur conserva tous leurs privileges, & eut toujours tant d'égards pour eux, que dans un grand procès qu'ils eurent devant le Sénat, il défendit à leurs parties de leur reprocher ni directement, ni indirectement les malheurs de leur famille, & qu'il en fit condamner à l'amende pour y avoir manqué.

Cependant le Sénat, 'qui vit qu'il ne pouvoit faire fa cour au Prince par ses cruautés, tâcha de la faire en inventant de nouveaux honneurs pour Faustine. Il ne se

contenta pas de lui élever un temple : il lui fit faire une statue d'or, & ordonna que toutes les fois que PEmpereur iroit au théatre, on placeroit cette statue dans le lieu d'où l'Impératrice avoit accoutumé de voir les jeux, & que les principales Dames Romaines feroient autour de fon fiege. Mais voici une espece de flatterie bien plus nouvelle; il décerna à Antonin & à Faustine des statues d'argent, les fit placer dans le Temple de Vénus, & leur érigea un autel, où il ordonna que toutes. les filles de Rome iroient faire des facrifices le jour de leurs nôces avec leurs fiances.

Antonin remercia le Sénat de tous ces honneurs; & de son côté, à l'exemple d'Antonin-le-Pieux, il sonda une société de silles, qu'il DE MARC ANTONIN. 223 fit élever à ses dépens, & qu'il appella Faustiniennes, & bâtit un Temple à sa semme dans le Bourg où elle étoit morte. Ce Temple eut ensuite un sort digne de la Divinité qui y présidoit : car il sut confacré à l'Empereur Héliogabale, qui étoit le véritable Dieu de l'impureté.

Après avoir rétabli le calme dans l'Orient, Antonin reprit le chemin de Rome. Il fit quelque féjour à Smyrne; & comme tout le monde l'étoit allé faluer, il fe fouvint un foir qu'il n'avoit pas vu Aristide, & craignit de l'avoir négligé: car c'étoit une de ses principales maximes de distinguer & d'honorer toujours la vertu, de traiter chacun selon son mérite. Il témoigna son inquiétude à ses Courtisans, & surtoutaux Quintiliens, qui étoient

Gouverneurs de la Grece. Ils l'asfurerent qu'Aristide n'étoit pas venu; car ils n'auroient pas manqué de le démêler dans la foule, & de le lui présenter. En effet ils le lui amenerentlelendemain. Dès qu'Antonin le vit, Aristide, lui dit-il, d'où vient que vous avez tant tardé à nous venir voir ? Je travaillois, rêpondit Aristide, & vous savez mieux que personne, que quand on travaille, l'esprit ne peut souffrir que rien vienne interrompre sa méditation. L'Empereur, charmé de ce caractere simple & naturel, lui dit : Quand vous entendrons nous done? Vous n'avez, repliqua Aristide avec ·la même liberté, qu'à me donner aujourd'hui un sujet, & vous m'entendrez demain; car nous ne sommes pas de ceux qui hasardent leurs discours, mais de ceux qui les travaillent : je

# vous demande seulement la permission de saire entrer tous mes amis. Je le veux, dit l'Empereur. Mais à condition, ajouta Aristide, qu'ils battront des mains tant qu'il leur plaira, qu'ils applaudiront, & qu'ils crieront comme si vous n'étiez pas présent. Oh pour cela, repartit l'Empereur en souriant, c'est ce qui dépendra de vous, vous en serez le maître. Aristide prononca le lendemain l'éloge de la Ville de Smyrne avec beau-

De Smyrne l'Empereur alla à Athenes, où il fut initié, selon ses souhaits, aux grands mysteres de Cérès, qui étoit la plus solemnelle & la plus religieuse de toutes les dévotions des Païens; car pour y être admis, il falloit avoir tou-

coup de succès : nous avons encore cette Oraison parmi ses ouvra-

ges.

jours mené une vie très-innocente, & n'avoir pas le moindre crime à se reprocher. C'étoit même la coutume de s'y préparer par un examen général qu'on faisoit devant un Prêtre commis pour juger de l'état de ceux qui se présentoient.

Athéniens, & établit dans leur Ville des Professeurs de toutes sortes de Sciences, avec de gros appointemens; leur sit à tous des présens magnissques, & leur accorda beaucoup de privileges & d'immunités. En repassant la mer, il essuyatione horrible tempête', où il pensapérir. Dès qu'il suit à Brindes, il quitta l'habit de guerre, & le sit quitter à tous ses Soldats qui, sous son regne, ne surent jamais vus qu'en robe dans l'Italie.

Il fut reçu à Rome avec toutes

DE MARC ANTONIN. 227 les marques de joie. \* Et d'abord. parce qu'il avoit été près de huit ans absent, il distribua à tout le peuple huit pieces d'or par tête; leur remit tout ce qu'ils devoient au Trésor public & particulier depuis soixante ans, fit brûler au milieu de la place tous leurs billets, donna à fon fils Commode la robe virile, le fit Prince de la jeunesse, l'associa à l'Empire, triompha avec lui, le nomma Conful pour l'année fuivante, & pour honorer fon Confulat, fuivit à pied son char aux jeux du Cirque. Il se retira ensuite pour quelque tems à Lavinium, entre les bras de la Philofophie, qu'il appelloit sa mere, en l'opposant à la Cour, qu'il nommoit sa marâtre, Il avoit toujours dans la bouche ces mots de Platon : Que les peuples se-

\* An. de J. C. 176.

roient heureux, si les Philosophes étoient Rois, ou si les Rois étoient Philosophes. Cependant comme îl avoit bien qu'un peuple victorieux & paisible, ne peut se passer de spectacles, & que la prudence veut même qu'on l'amuse par des jeux innocens, pour le délasser de son travail, & pour l'empêcher de penser à des nouveautés qui sont toujours sunestes à la République, il lui en donna de magnisques, quoique naturéllement il prît luimême peu de part à ces divertissemens.

Pendant que Rome jouissoit de la présence de son Empereur \*, & des délices de la paix que ses travaux lui avoient procurée, Smyrne sut ruinée par le seu, & par un tremblement de terre, qui accabla

<sup>\*</sup> An. de J. C. 177.

DE MARC ANTONIN. 226 sous les ruines de ses édifices la plus grande partie de fes habitans. Aristide écrivit sur cela de lui-même à l'Empereur une lettre si touchante, qu'il ne put s'empêcher de pleurer en la lisant, & que sur l'heure même il donna ses ordres. établit les fonds nécessaires, & commit un Sénateur pour faire rebâtir cette Ville, de maniere qu'elle n'eût aucun sujet de regretter son ancienne magnificence. Les habitans de Smyrne, pleins de reconnoissance pour Aristide, lui érigerent une statue de bronze au milieu de la grande place; chose asfez finguliere, & qui seule peut marquer un fiecle heureux. L'honneur qui étoit dû à la seule libéralité du Prince, fut rendu tout entier à l'éloquence de l'Orateur. Antonin récompensa en cette occasion la fidélité de Smyrne, & les services qu'elle avoit rendus : car dans la révolte des Parthes, Atidius-Cornelianus, qui commandoit en Syrie, ayant été chassé & blessé, & ses troupes pillées & mises en fuite, Smyrne les recueillit, enterra Cornelianus, qui mourut de ses blessures, & le peuple se piqua à l'envi de bien traiter les Soldats, & leur donna à tous des habits, des armes & de l'argent, comme Venufe avoit fait autrefois à ceux qui s'étoient fauvés de la défaite de Cannes. Ce que l'Empereur fit pour Smyrne, il l'avoit déja fait en Italie & ailleurs, pour plusieurs autres Villes qui avoient eu le même fort, Carthage, Ephese & Nicomédie.

Les dépenses de ses spectacles, les présens qu'il sit au peuple, les

DE MARC ANTONIN. 211 fommes immenses qu'il donna pour faire rebâtir les Villes ruinées par les tremblemens de terre & par le feu, & les remises qu'il fit au peuple des impôts dans ses nécessités Ies plus pressantes, sussisent pour détruire le reproche qu'on lui a fait de n'être pas libéral. Il étoit véritablement fort économe, & à l'exemple de son pere Antonin-le-Pieux, il ménageoit avec beaucoup de soin ses finances; mais lorsqu'il s'agissoit de la gloire de l'Etat, ou du soulagement des peuples, il pousfoit ses largesses jusqu'à la prodigalité, persuadé que ce sont les seules occasions où il est permis aux Princes d'être prodigues, & que l'avarice est alors un mal très-dangereux. Il avoit même coutume de dire que les fujets qui voient un Prince libéral en public, & ména-

ger dans fon domestique, paient les charges avec plus de joie, parce qu'ils sont convaincus que ses richesses sont la source de leur félicité. Le peu de justice qu'on rendoit sur cela à Antonin, ne doit pas furprendre: les largesses mal entendues des Princes sont les seules que le peuple honore du beau nom de libéralité; celles que reglent la raison & la prudence passent pour avarice dans fon esprit : car il n'a jamais connu la différence qu'il y a entre donner & perdre, & il ne juge des dons que par son avidité. Il est certain que Rome n'avoit jamais eu un Prince si bienfaisant qu'Antonin; aussi fut-il le premier qui bâtit un Temple à la Déesse qui préside aux bienfaits, & qui étoit peutêtre la seule vertu à qui les Romains n'avoient point encore rendu de

culte. Mais il n'appartenoit d'introduire ce culte nouveau qu'à celui qui en favoit si parfaitement toutes les cérémonies & tous les usages, & qui les pratiquoit sans aucune interruption. Les médailles marquent qu'il reçut sur la fin de cette année, pour la neuvieme sois, le titre d'Imperator, qu'elles joignent avec la XXXII année de sa puissance Tribunitienne.

Fabia, dont il a déja été parlé, qui avoit été la maîtresse de Verus, quoiqu'elle sût sa sœur, & qui n'avoit pas moins d'ambition que d'impudence, tâchoit de tirer de ses appas mourans un dernier service, & n'oublioit rien pour obliger Antonin à l'épouser. L'Empereur, qui la connoissoit mieux qu'il n'avoit connu Faustine, & qui

d'ailleurs ne songeoit en aucune maniere à se remarier, résista toujours à ses sollicitations. On a écrit que, pour ne pas donner une marâtre à ses enfans, il prit une concubine. Il n'est pas toujours bien fûr de vouloir réfuter ce qu'on dit des hommes, sous prétexte que cela est contraire à leurs discours : car il n'y a pas toujours une harmonie parfaite entre leurs paroles & leurs actions: mais comme la vie d'Antonin répond parfaitement par-tout à ses maximes, on peut sûrement douter de cette particularité; & il ne faut d'autre marque de sa fausseté que le remerciement admirable qu'il fait aux Dieux dans son premier Livre, de n'avoir pas été élevé plus long-tems auprès de la concubine de son aïeul. Comment auroit-il voulu donner à ses

# enfans un exemple qu'il remercie les Dieux de n'avoir pas eu longtems dans la maison où il fut élevé.

La paix dont on jouissoit alors ne dura pas deux ans. Les Scythes & les Peuples du Nord reprirent les armes, attaquerent les Lieutenans de l'Empereur, qui n'étoient pas en état de faire une longue résistance. Cela obligea Antonin à se préparer au départ : il alla donc au Sénat, & pour la premiere sois lui demanda l'argent du trésor public.

Cet argent étoit en son pouvoir, s'il avoit voulu se servir de son autorité; mais il disoit que les Empereurs n'avoient rien à eux en propre, non pas même le palais où ils habitoient, qui appartenoit [ce sont ses termes] au Sénat, & au

Peuple. Il maria \* ensuite son fils à Crispine, fille de Brutius-Valens, homme Confulaire; & après avoir fait les nôces sans aucun faste. & comme un simple particulier, il alla dans le Temple de Bellone, & y fit la cérémonie du javelot. Cette cérémonie étoit fort ancienne; & on ne la faisoit que lorsqu'on alloit porter la guerre au de-là de la mer dans des pays fort éloignés. L'Empereur entroit dans le Temple, prenoit le javelot fanglant qui y étoit gardé, & le lançoit pardeffus la colonne qui étoit vis-à-vis dans le Cirque Flaminien.

Les Romains voyant l'Empereur vieux & cassé, prêt à partir pour s'aller encore exposer à tous les dangers d'une nouvelle guerre, & craignant en même tems de se

<sup>\*</sup> An. de J. C. 178.

DE MARC ANTONIN. 237 voir privés de ce Prince, & de la fagesse qui sembloit ne respirer que par lui, s'assemblerent devant le palais pour le prier de ne les quitter qu'après leur avoir donné des préceptes pour leur conduite, afin que si les Dieux le retiroient, ils pussent, avec ce secours, continuer de marcher dans le chemin de la vertu, où il les avoit fait entrer par fon exemple. Antonin, touché de ces bonnes dispositions, passa trois jours entiers à leur expliquer les plus grandes difficultés de la morale, & à leur donner des maximes courtes pour régler toutes leurs actions.

Il partit ensuite avec Commode, au commencement d'Août, & donna le commandement de l'armée à Paternus. Les Scythes perdirent la meilleure partie de leurs

troupes dans le premier combat, qui fut si opiniâtre, qu'il dura depuis le matin jusqu'au soir. L'armée proclama alors pour la dixieme sois Antonin Imperator.

Il feroit à fouhaiter qu'on eût un détail exact de ces dernieres campagnes, qui furent si glorieuses à ce Prince; mais comme il ne nous reste aucun Auteur qui en ait écrit, il faut se contenter de savoir que cette guerre ne fut pas moins difficile que les premieres; que le Roi des Scythes fit trancher la tête à plusieurs de ses Officiers, suspe as d'avoir quelque intelligence avec les Romains; qu'Antonin donna plusieurs combats très-sanglans, où la victoire fut toujours due à fa prudence, & aux grands exemples de valeur qu'il donna à ses troupes; qu'il fut toujours à leur

DE MARC ANTONIN. 239 tête dans les lieux les plus exposés; qu'il bâtit des Forts, où il mit de bonnes garnisons pour tenir le pays en bride, & que dans le tems qu'il alloit ouvrir la troisieme camgagne, au commencement de Mars, il fut attaqué à Vienne en Autriche, d'une maladie qui l'emporta en peu de jours \*. On prétend que ses Médecins avancerent sa mort pour faire leur cour à Commode : si cela est vrai, comme Dion l'assure, Antonin avoit plus de raison qu'il ne pensoit de se dire à lui-même, comme il faisoit souvent: Combien de choses avons-nous qui font desirer notre mort à une infinité de gens? Ceux que j'ai le plus aimés sont ceux qui veulent que je meure, espérant que ma mort leur procurera peut-stre quelque soulagement. Et il ne manqua

<sup>\*</sup> D'autres disent à Syrmium,

pas de pratiquer en cette occasion le précepte qu'il se donnoit en même tems: Ne sors pourtant pas de la vie en leur voulant du mal; mais au contraire, selon ta bonne coutume, temoigne-leur tous les sentimens d'amitié, de douceur & de bienveillance: car le même Dion rapporte qu'il eut un très-grand soin de cacher la cause de sa mort; qu'il recommanda fon fils à l'armée; & que quand le Tribun vint à l'ordre, il le lui renvoya, en difant : Allez au Soleil levant. Mais la grande jeunesse de Commode, qui n'avoit encore donné aucune marque d'un naturel si vicieux, rend cette particularité peu vraisemblable, & elle est manifestement contredite par Hérodien, qui fait voir que ce Prince ne se corrompit qu'après la mort d'Antonin. La haine qu'il s'attira bien-

### DE MARC ANTONIN. 244 tôt par ses cruautés, fit sans doute qu'on lui imputa volontiers un parricide, afin qu'il n'y eût point de crime, dont il ne fe fût noirci; les peuples croyant toujours facilement que les Princes ont fait tout ce que leurs dernieres actions font voir qu'ils ont été capables de faire. La maladie d'Antonin fut bientôt désespérée. Dans cette extrêmité. qui est ordinairement l'écueil de la fermeté de tous les hommes, ce sage Empereur fit connoître que les vérités dont il avoit toujours fait profession, étoient si profondément gravées dans son cœur, que rien n'étoit capable de les effacer. Mais si, d'un côté, sa soumission aux ordres de la Providence lui faisoit recevoir la mort agréablement, de Pautre, l'amour qu'il avoit pour ses peuples, remplifioit fon cœur d'a-

Tome I.

mertume & de crainte. A mesure que sa derniere heure approchoit, il sentoit augmenter ses inquiétudes; & le jour qui préceda celui de sa mort, il le passa dans une continuelle agitation. Les exemples de tous les Princes qui étant montés fort jeunes sur le trône, n'avoient pas eu la force de résister à leurs vices, à leur fortune, & à leurs flatteurs, lui repassoient incessamment dans l'esprit. La vie de Néron & celle de Domitien, augmentoient encore son trouble; & il craignoit que son fils, ne pouvant se soutenir dans un pas si glisfant, n'oubliât la bonne éducation qu'il lui avoit donnée, & que laiffant perdre toutes les semences de vertu qu'on avoit cultivées avec tant de soin, il ne se plongeât dans toutes sortes de débauches, & ne

DE MARC ANTONIN. 243. devînt enfin le tyran de ses peuples, au lieu d'en être le pere & le protecteur. D'un autre côté, il voyoit ses conquêtes du Nord mal affermies, des peuples enclins à la révolte, & des ennemis qui avoient encore les armes à la main, & qui étoient alors d'autant plus à craindre, qu'ils avoient été souvent vaincus. Il appréhendoit donc, avec beaucoup de raison, que sa mort ne réunît tous ces peuples, & ne les portât à profiter de la jeunesse & du peu d'expérience de son fils, pour effacer la honte de leurs défaites. Combattu par toutes ces penfées, flottant entre la crainte & l'espérance, & l'ame accablée de soins, il commanda qu'on sît entrer fes amis & fes principaux Officiers. Quand il les vit autour de fon lit, il fit approcher Commode; & ramassant le peu qui lui restoit de force, il se mit en son séant, & leur parla en ces termes.

La douleur que vous témoignez de me voir en l'état où je suis, ne me surprend point. La compassion est naturelle aux hommes, & les maux qu'ils voient eux-mêmes, l'augmentent toujours. Mais je suis persuade que ces larmes que je vois couler, partent pour moi d'une autre source; & les sentimens que j'ai pour vous, me font raifonnablement attendre de votre part une amitié réciproque. Voici le tems favorable qui va nous donner lieu, à moi de connoître si j'ai bien placé l'estime & la considération que j'ai toujours eues pour vous, & à vous de me témoigner votre reconnoissance, en faisant voir que vous n'avez pas oublié les bienfaits que vous avez reçus de moi. Vous voyez devant vos yeux

### DE MARC ANTONIN. 245 mon fils, que vous avez élevé vousmêmes, & qui venant d'entrer dans l'âge de l'adolescence, comme dans une mer orageuse, a besoin de sages Gouverneurs, de peur qu'emporté par ses passions, comme par des vents impétueux, il n'aille se jetter dans les vices. Au lieu donc d'un pere qu'il va perdre, faites qu'il en retrouve plusieurs en vous; ayez soin de sa jeunesse; donnez-lui les conseils dont il a besoin; représentez-lui que ni toutes les richesses du monde ne sont suffisantes pour remplir le luxe des tyrans, ni que les gardes qui veillent autour de leurs palais, ne sont capables de les défendre contre la haine des peuples. Faites lui remarquer qu'on ne voit de regnes longs & tranquilles, que des Princes qui, au lieu d'exciter la haine par leurs cruautés & par leurs violences, ont au contraire, par

leur douceur, fait naître l'amour dans le cœur de leurs Sujets. Dites-lui sans cesse que ce ne sont jamais ceux qui servent par contrainte, mais ceux qui obéissent volontairement, qui demeurent fideles dans toutes sortes d'éprenves, & qui ne peuvent, en aucune rencontre, être soupçonnés ni de flatterie, ni de dissimulation. Qu'il sache que voilà les seuls qui ne tombent jamais dans la désobéissance, à moins qu'ils n'y soient forcés par les mauvais traitemens. Mais en même tems ne vous lassez point de lui remettre devant les yeux combien il est difficile & nécessaire, dans un pouvoir absolu, de modérer ses desirs, & de leur donner des bornes. Si vous l'instruisez de ces vérités, si vous le faites incesfamment ressouvenir de ce qu'il vient d'entendre, avec la satisfaction de former un bon Empereur pour vous, DE MARC ANTONIN. 247 & pour tout l'Empire, vous aurez la consolation de rendre à ma mémoire le plus grand de tous les services, puisque vous l'immortaliserez par ce moyen.

En difant ces dernieres paroles, il fut furpris d'une foiblesse qui lui ôta l'usage de la voix; il tomba fur fon lit, & mourut le lendemain, laissant un regret infini à ceux de fon siecle, & un souvenir éternel de sa vertu à la postérité. Dès que la nouvelle de sa mort sut publique, ce fut une affliction générale dans l'armée, & dans toute l'Italie. Jamais on n'avoit vu un si grand deuil, & jamais Rome n'avoit été dans une consternation pareille. Il sembloit que la gloire, que la félicité de l'Empire, que tout fût mort avec Antonin: les uns l'appelloient leur pere, les autres leur frere;

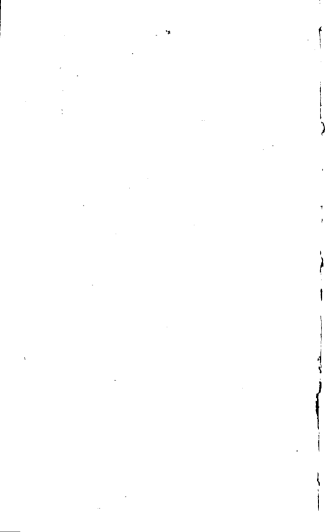
ceux-ci leur vaillant Capitaine; ceux-là leur bon Empereur, leur Prince prudent, sage, & le modele de toutes les vertus; & ce qui est très-rare, parmi tant de milliers d'hommes qui lui donnoient tous. des louanges différentes, il n'y en avoit pas un seul qui ne dît la vérité. Le Sénat & le peuple l'adorerent avant même que ses funérailles fussent achevées; & comme si c'eût été peu de chose que de lui élever une statue d'or dans la chambre Julienne \*, & de lui décerner tous les honneurs divins, on déclara facrileges ceux qui n'auroient pas dans leur maison, selon leur fortune, ou un portrait, ou une flatue d'Antonin.

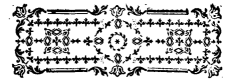
Ainsi mourut, à cinquante neus ans presque accomplis, le meilleur

Lieu où le Sénat s'assembloit.

& le plus grand Empereur que Rome eût jamais eu. Il regna neuf ans avec son frere, & dix ans tout seul. Et le plus grand bonheur de sa vie sut de mourir avant que d'avoir connu les méchantes inclinations de son fils, qui sut un monstre en toute sorte de vices.

FIN.





# RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN.

### LIVRE PREMIER.

1. J'AI appris de mon aïeul Verus à avoir de la douceur & de la complaisance.

II. La réputation que mon pere a laissée après lui, & la mémoire que l'on a conservée de ses actions, m'ont enseigné à être modeste, & à n'avoir rien d'esséminé.

L 6

## 272 Réflexions Morales

III. Ma mere m'a formé à la piété; elle m'a enseigné à être libéral, & non-seulement à ne faire jamais de mal à personne, mais à n'en avoir pas même la pensée. De plus, elle m'a accoutumé à la frugalité, & à fuir le luxe des riches.

IV. Mon bisaieul m'a l'enseigné à n'aller point aux Ecoles publiques, à avoir chez moy les plus habiles maîtres, & à connoître qu'en ces sortes de choses on ne sauroit jamais trop dépenser.

V. J'ai l'obligation à mon Gouverneur de ne pas favoriser plus un parti que l'autre dans les courses de chariots, ni dans les combats des gladiateurs; d'être patient dans les travaux, d'avoirbesoin de peu, de savoir travaillerde mes mains; de ne me mêler point des affaires des autres, & de ne de Marc Antonin. LIV. I. 253; donner nul accès aux délateurs.

VI. Diognetus m'a appris à ne m'amuser point à des choses vaines & frivoles, à ne point ajouter foi aux Charlatans & aux Enchanteurs, & à ne rien croire de tout ce qu'on dit des conjurations des démons, & de tous les autres fortileges de cette nature. Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir des cailles, ni être attaché à ces fortes de divertissemens & de superstitions. L'ai appris de lui à souffrir qu'on parle de moi avec une entiere liberté, & à m'appliquer entiérement à la Philosophie. C'est lui qui est cause que j'ai eu pour Maîtres, premiérement, Bacchius, enfuite Tandasis, & après cela, Mecianus; que je me suis accoutumé à écrire des dialogues dès mon enfance, à n'avoir pour me cou254 Réflexions Morales cher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau, & à imiter en tout la maniere des Philosophes Grecs.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs, & d'en prendre soin; que je devois éviter l'orgueil des Sophistes; ne point écrire sur les sciences; ne point faire de harangues pour le plaisir; ne pas chercher à faire admirer au Pe uple ma patience & l'austérité de ma vie ; n'étudier ni la rhétorique ni la poétique, & ne pas m'attacher à l'élégance du discours; n'être point en robe dans ma maison, & ne rien faire qui sentît le faste; écrire mes lettres d'un style simple, & tel que celui de la lettre qu'il écrivit à ma mere, lorsqu'il étoit à Sinuesse; être toujours prêt à pardonner à ceux qui m'auroient offensé, & à les recede Marc Antonin. Ltv. I. 255 voir toutes les fois qu'ils voudroient revenir à moi; lire avec application; ne pas me contenter d'entendre superficiellement les choses, & ne pas croire facilement les grands parleurs. Enfin, je lui ai l'obligation de m'avoir fait connoître les Commentaires d'Epictete, dont il me fit présent.

VIII. J'ai appris d'Appollonius à être libre & ferme dans mes deffeins; à ne fuivre jamais que la raifon, même dans les plus petites chofes; à être toujours égal dans les douleurs les plus aiguës, dans la perte des enfans, & dans les longues maladies. J'ai connu, par son exemple, qu'on peut être en même tems sévere & doux; il m'a fait voir qu'il ne faut avoir ni chagrin, ni emportement, quand on enseigne les autres, & que la moindre

# 256 Réflexions Morales

de toutes les vertus, c'est la science, & la facilité que l'on a à la communiquer. Enfin, j'ai appris de lui, de quelle maniere il faut recevoir les bienfaits de ses amis, sans ingratitude, & sans bassesse.

IX. Sextus m'a enseigné, par son exemple, à être doux, à gouverner ma maison en bon pere de famille; à avoir une gravité simple. fans affectation; à vivre conformément à la nature; à tâcher de deviner & de prévenir les souhaits & les besoins de mes amis; à souffrir les ignorans & les présomptueux, qui parlent sans penser à ce qu'ils disent, & à m'accommoder à la portée de tout le monde : ce qu'il pratiquoit & heureusement, que quoiqu'il eût dans le commerce plus de douceur & de complaisance que les flatteurs mêmes, il ne

de Marc Antonin. LIV. I. 257 laissoit pas de conserver de l'autorité, & de s'attirer le respect qui lui étoit dû. Personne n'a jamais été plus propre que lui à trouver & à ranger méthodiquement les préceptes néceffaires pour la conduite de la vie; il n'a jamais donné la moindre marque de colere. ni d'aucune autre passion : cependant, au milieu de cette espece d'insensibilité qu'il avoit contractée, il ne laissoit pas d'être capable d'une véritable amitié. Il jouissoit d'une fort grande réputation, sans la moindre vanité; & il possédoit une science universelle, fans aucune oftentation.

X. J'ai appris d'Alexandre le Grammairien, à ne dire point d'injures dans la dispute, & à ne reprocher, ni un barbarisme, ni un solécisme, ni aucune autre faute

contre la langue; mais à proposer adroitement la question comme elle doit être proposée, en faisant semblant de répondre, ou d'appuyer ce qu'on a dit, ou de vouloir aider à rechercher la vérité de la chose, sans se mettre en peine des mots, ou ensin par quelque autre manière d'avertissement indirect, mais qui n'ait rien de rude.

XI. Fronton m'a fait connoître que les Rois sont environnés d'envieux, des sources & d'hypocrites, & que ceux qu'on appelle les nobles, sont sans affection.

XII. Alexandre le Platonicien m'a appris qu'on ne doit jamais, fans la derniere nécessité, dire ni écrire à personne: je n'ai pas le tems de faire telle ou telle chose, ni alléguer les affaires dont on est accablé, pour s'empêcher de rendre à de Marc Antonin. Liv. I. 259 tout le monde tous les bons offices que le lien de la société exige de nous.

XIII. Catulus m'a appris que nous ne devons jamais mépriser les plaintes de nos amis, quelque injustes qu'elles puissent être; mais au contraire qu'il faut tâcher, par toutes sortes de voies, de guérir leurs soupçons, & de regagner leur consiance; qu'il faut toujours dire du bien de ses précepteurs, comme faisoient Domitius & Athénodotus, & aimer véritablement ses enfans.

XIV. Je dois aux enseignemens de mon frere Severus, l'amour que j'ai pour mes parens, pour la vérité & pour la justice. C'est lui qui m'a fait connoître Thrasea, Helvidius, Caton, Dion & Brutus, & qui m'a donné l'envie de gouver-

# 260 Réflexions Morales

ner mon Etat avec des Loix toujours égales pour tout le monde, & de regner de maniere que mes sujets aient une entiere liberté. C'est de lui que j'ai appris à avoir pour la Philosophie un fidele attachement, sans que rien m'en puisse jamais détourner; à être bienfaifant & libéral; à avoir toujours de l'espérance, à ne soupçonner jamais que mes amis puissent manquer d'amitié pour moi; à ne leur cacher en aucune rencontre le sujet qu'ils pourroient me donner de me plaindre d'eux, & à faire en sorte qu'ils n'aient jamais la moindre peine à deviner mes sentimens fur ce qui m'est agréable ou désagréable. Enfin, c'est lui qui m'a appris, par son exemple, à être sincere & naturel

XV. Maximus m'a fait voir qu'il

de Marc Antonin, LIV. I. 261 faut être le maître de soi-même, & ne se laisser jamais emporter à ses passions; conserver du courage dans les maladies & dans tous les accidens de la vie les plus fâcheux; avoir les mœurs aifées, & mêlées de douceur & de gravité; expédier ses affaires fans se plaindre & sans être chagrin. Il étoit d'une probité si reconnue, que quoi qu'il dît, on étoit persuadé que c'étoient ses véritables sentimens; & quoi qu'il fit que c'étoit sans aucun mauvais dessein. Il n'admiroit jamais rien, il n'étoit surpris ni étonné de rien; il agissoit sans précipation & sans len. teur; on ne voyoit jamais sur son vifage aucune marque d'irréfolution, d'abattement, de chagrin, de colere ou de défiance. Il aimoit à faire du bien & à pardonner; il haïssoit le mensonge, & il avoit un naturel si

## 262 Reflexions Morales

heureux, & un esprit si droit & si juste, qu'on voyoit bien que ces rares qualités étoient plutôt en lui des présens de la nature, que des fruits de l'étude & du travail. Jamais il n'a donné lieu de soupçonner qu'il méprisat quelqu'un, ou qu'il s'estimat plus que les autres. Ensin, il aimoit la raillerie; mais c'étoit une raillerie qui n'avoit rien ni de bas, ni de piquant.

XVI. La vie de mon pere a toujours été pour moi une leçon continuelle de clémence & de fermeté inébranlable dans les desseins formés après une mûre délibération. Il étoit insensible à la vaine gloire qui accompagne ce qu'on appelle ordinairement les honneurs; il aimoit le travail assidu; il étoit toujours prêt à écouter favorablement ceux qui avoient à proposer

de Marc Antonin. LIV. I. 263 quelque chose qui pouvoit être utile à l'Etat : aucune considération ne pouvoit l'empêcher de traiter chacun felon fon mérite, & felon les qualités qu'il reconnoissoit en lui. Il favoit user à propos de sévérité & d'indulgence : il avoit renoncé de bonne heure à l'amour. Il étoit modeste, civil & honnête; il laissoit à ses amis la liberté de manger, ou de ne point manger avec lui; il n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans ses voyages; & ceux que la nécessité de leurs affaires avoient empêché de le fuivre, le retrouvoient toujours le même pour eux, à son retour. Dans les confeils il recherchoit, avec un très-grand soin & une patience infinie, ce qu'il falloit faire; & jamais, pour avoir plutôt fini, il ne se contentoit des pre264 Réflexions Morales

miers expédiens qu'on lui propofoit. Il avoit une amitié toujours égale pour ses amis, dont il ne fe lassoit jamais, & dont il n'étoit vamais entêté. En quelque état qu'il setrouvât, il étoit toujours content, & paroissoit toujours gai. Il prévoyoit de loin ce qui pouvoit arriver, & dans les choses de la plus petite conséquence, il donnoit les ordres nécessaires, sans aucune oftentation. Il s'opposoit de tout son pouvoir aux acclamations du peuple, & à toutes les autres marques de flatterie. Il conservoit avec soin ses revenus, qui sont les nerfs de l'Empire; & il modéroit, autant qu'il lui étoit possible, ses dépenses ordinaires, sans se mettre en peine des plaintes & des reproches que cette exactitude lui attiroit. Il n'étoit point superstitieux dans le culte

de Marc Antonin. LIV. I. 265 culte qu'il rendoit aux Dieux, & ne tâchoit point de gagner la faveur du peuple par des présens, par des flatteries & par des douceurs; mais il étoit modéré en tout, toujours ferme, toujours égal, & aussi attaché à toutes les bienféances, qu'ennemi déclaré de toutes les nouveautés. Pour les commodités de la vie, qu'une grande fortune ne manque jamais de donner, il en jouissoit avec beaucoup de liberté & sans aucun faste; mais avec la même simplicité dont il savoit en jouir, il savoit aussi s'en passer. Il s'est toujours conduit de maniere que personne n'a jamais pu dire de lui qu'il fût un Sophiste, un diseur de bon mots un homme qui sentît l'école; au contraire, il a toujours passé pour un homme sage, consommé dans Tome 1.

#### 266 Réflexions Morales

les affaires, entiérement éloigné des bassesses & de la flatterie, & très-capable non-seulement de se conduire, mais aussi de conduire les autres. Il honoroit les véritables Philosophes, & supportoit ceux qui ne l'étoient pas. Il étoit d'un commerce aisé & agréable, & d'une conversation enjouée & plaisante, mais qui ne fatiguoit jamais. Comme un homme qui n'étoit point attaché à la vie, il avoit un soin médiocre de sa personne, fans rechercher la bonne grace, & sans la mépriser; & ce qu'il avoit de plus en vue, c'étoit de se mettre en état de n'avoir besoin que rarement ni de Médecins, ni de toutes leurs drogues. Il cédoit sans envie à ceux qui excelloient ou en éloquence, ou dans la connoissance de l'Histoire, de la Morale & des

de Marc Antonin. LIV. I. 267 Loix, ou de quelqu'autre science que ce pût être, & leur accordoit fa protection, afin qu'ils pussent acquérir la gloire qu'ils devoient attendre. En toutes choses il suivoit exactement les coutumes de nos peres, & n'affectoit point de faire paroître que son but étoit de les imiter. Il n'étoit ni impatient, ni inquiet, & il ne se lassoit jamais ni d'être dans un même lieu, ni de travailler long-temps à une même affaire. Dès que les violens maux de tête, auxquels il étoit fort sujet, étoient passés, il reprenoit tout aussi-tôt, & avec une nouvelle vigueur, ses occupations ordinaires. Il avoit peu de secrets, & ceux qu'il avoit regardoient toujours l'Etat. Il faisoit paroître beaucoup de prudence & de modération dans les spectacles qu'il donnoit, dans

tous les ouvrages publics, & dans les largesses qu'il faisoit au peuple; & en toutes choses, il regardoitplutôt à ce qu'il falloit faire, qu'à la gloire qui lui en pouvoit revenir. Il ne se mettoit jamais dans le bain à une heure indue; il n'aimoit pas à bâtir; il n'étoit ni délicat pour sa bouche, ni foigneux d'avoir de beaux esclaves. Les robes qu'il portoit ordinairement à sa maison de Lorium, étoient faites dans le village prochain. A Lanuvium il n'avoit le plus fouvent qu'une tunique, & quand il prenoit un manteau pour aller à Tusculum, il se croyoit obligé d'en faire des excuses. Voilà quelles étoient ses manieres. Il n'avoit rien de rude, rien d'indécent, rien d'outré; enfin, rien qui passat les bornes d'une juste modération: & tout ce qu'il faisoit, c'étoit avec

de Marc Antonin. LIV. I. tant de suite, tant d'ordre, tant de fermeté, & il y avoit un si grand rapport entre toutes ses actions, qu'il sembloit toujours qu'il avoit eu du temps pour s'y préparer. On pourroit lui appliquer ce qu'on a dit de Socrate, qu'il favoit également se passer & jouir des choses dont la plus plupart des hommes ne peuvent, ni se passer sans soiblesse, ni jouir sans emportement; & il n'y a pas de plus grande marque d'une ame forte & invincible, que de pouvoir se posséder dans l'un & dans l'autre de ces deux états. Il fit paroître encore une constance merveilleuse dans la maladie de Maximus.

XVII. Je dois remercier les Dieux de m'avoir donné de bons aïeux, un bon pere, une bonne mere, une bonne sœur, de bons précep-

teurs, de bons domestiques, de bons amis, & tout ce qu'on peut souhaiter de bon; de m'avoir fait la grace de ne rien faire qui ait pu les désobliger, quoique je me sois trouvé quelquefois en de certaines. dispositions où quelque chose de semblable auroit bien pu m'échapper, si l'occasion s'en sût présentée; mais, par un bienfait tout particulier des Dieux, il ne s'est jamais offert aucune de ces occasions qui auroient pu me faire tomber dans ce malheur.

Je leur ai encore l'obligation de ce que je n'ai pas été élevé plus long-tems auprès de la concubine de mon aïeul, & de ce que j'ai préservé ma jeunesse de toutes sortes de taches. C'est par un effet de leur bonté que j'ai eu pour pere un Prince qui seul auroit pu me guérir

de Marc Antonin. LIV. I. 271 de toute forte d'orgueil, & me faire connoître qu'un Empereur peut vivre de maniere qu'il n'aura besoin ni de gardes, ni d'habits d'or & de pourpre, ni d'avoir la nuit dans son palais, de ces flambeaux soutenus par des statues, ni de toutes les autres choses qui marquent le faste; mais qu'il peut être habillé simplement, & vivre en tout comme un particulier, sans pourtant manquer ni de vigueur, ni de courage pour se faire obéir dans les choses où le bien de l'Etat demande qu'il se serve de son pouvoir. Que j'ai eu un frere dont les grande qualités & les bonnes mœurs pouvoient me donner une noble émulation, & qui ne manquoit pour moi ni de respect, ni de tendresse, & des enfans de corps & d'esprit bien fait. Je dois en-

#### 272 Réflexions Morales

core rendre graces aux Dieux de n'avoir pas permis que j'aie fait un plus grand progrès dans la rhétorique, dans la poétique, & dans toutes les autres sciences de cette nature, qui m'auroient peut-être retenu par leurs charmes, si j'y eusse mieux réussi. De ce que j'ai élevé de bonne heure ceux qui ont eu soin de mon éducation, aux dignités & aux emplois qu'ils m'ont paru souhaiter; & de ce que sous prétexte qu'ils étoient jeunes, je ne les aipas renvoyés en les flattant de l'espérance que je les avancerois dans un autre tems. Enfin, de ce que j'ai connu Apollonius, Rusticus & Maximus. C'est par une grace toute particuliere de ces mêmes Dieux, que je me suis souvent appliqué à connoître véritablement quelle est la vie la plus con-

de Marc Antonin. LIV. I. 273 forme à la nature ; de forte qu'il n'a pas tenu à eux, à leurs inspirations, ni à leurs conseils, que je ne l'aie suivie; & si je ne puis encore vivre felon ces regles, c'est ma faute: cela vient de ce que je n'ai pas obéi à leurs avertissemens, ou plutôt, si je l'ose dire, à leurs ordres & à leurs préceptes. Qu'un corps auffi foible & auffi valétudinaire que le mien, a pu résister à toutes les fatigues que j'ai essuyées. Que je n'ai point eu de commerce criminel avec Benedicte ni avec Theodotus, & que j'ai été guéri de bonne heure de toutes les amours qui avoient surpris mon cœur. Qu'ayant été souvent en colere contre Rusticus, je n'ai rien fait dont je pusse me repentir dans la suite. Que ma mere ayant à mourir fort jeune, a pourtant passé ses dernie-M 5

#### 274 Réflexions Morales

res années avec moi. Que toutes les fois que j'ai voulu affister quelque pauvre, ou d'autres gens qui avoient besoin de mon secours, on ne m'a jamais répondu que je n'avois point de fonds pour le faire. Que je ne suis jamais tombé dans la nécessité de recevoir ce même secours des autres. Que j'ai une femme si douce & si complaisante, pleine de tendresse pour moi, & d'une merveilleuse simplicité de mœurs. Que j'ai trouvé des Précepteurs habiles pour mesenfans. Une grande marque encore du foin des Dieux pour moi, c'est que dans mes fonges ils m'ont enfeigné des remedes pour mes maux, & particuliérement pour mes vertiges & pour mon crachement de fang, comme cela m'arriva à Gayette & à Crisse, Qu'ayant une trèsde Marc Antonin Liv. I. 275 grande passion pour la Philosophie, jene suistombé entre les mains d'aucun Sophiste. Que je ne me suis point amusé à lire leurs livres, ni à démêler les vaines subtilités de leurs raisonnemens, ni à vouloir pénétrer dans la connoissance des choses célestes. Tous les avantages dont je viens de parler ne peuvent venir que des Dieux & de la Fortune.

Ceci a été écrit dans le Camp au pays des Quades, sur le bord du fleuve Granua.





# REMARQUES

SUR

#### LE PREMIER LIVRE.

RÉflexions de l'Empereur Marc Antonin. ] On a expliqué en vingt manieres le Titre de ce Livre: mais il me paroît qu'elles sont toutes mauvaises. Le Grec dit : Douze Livres de l'Empereur Marc Antonin à soi-même, Ta sis eautor; ce qui ne peut jamais signifier ici, ni de soi-même, ni pour son usage. Ce sage Empereur a voulu marquer par ce titre, que ces douze livres ne sont qu'un recueil de Réflexions qu'il faisoit en se parlant à lui-même, en s'adressant à lui. En effet, Antonin ne parle jamais qu'à lui dans tout l'ouvrage. & cette maniere de s'entretenir soi-même est la plus courte, ou, pour mieux dire, la seule voie pour se corriger de ses défauts, & pour guérir son ame de tous

les vices qui la corrompent. On ne sauroit donner une idée plus juste de cette méthode d'Antonin, qu'en la comparant à ce qu'Horace dit qu'il faisoit lui-même, en se servant de sa raison.

Neque enim, cum lectulus aut me Porticus excepit, desum mihi. Rectius hoc est:

Hoc faciens, vivam melius: fic dulcis

Occurram; hoc quidam non bellè. Numquid ego illi

Imprudens olim faciam simile? hac ego
mecum

Compressis agito labris.

Car quand je suis dans mon lit, ou que je me promene sous les portiques, je mets à prosit tout ce tems-là; cela est mieux sait, dis-je en moi-même; en suivant cette maxime, je vivrai plus heureux; je me rendrai par-là plus agréable à mes amis: un certain homme ne s'est pas bien trouvé d'avoir sait ceci; serois-je assez malheureux pour commettre jamais une telle saute? Voilà les rê-

flexions que je fais en moi-même; & c'est précisément aussi ce que faisoit Marc Antonin. Le peu de loisir que lui pouvoit laisser le soin d'un grand Empire, étoir employé à ces sortes de conversations, qu'il écrivoit sur le champ, asin de s'en mieux souvenir, & asin qu'elles servissent de témoins contre lui-même, s'il lui arrivoit jamais de violer quelqu'un des engagemens qu'il y avoit pris.

- I. Pai appris de mon aieul Verus. ] C'est d'Annius-Verus, qui sut trois sois Consul, Gouverneur de Rome, & mis au rang des Sénateurs, par les Censeurs Tite & Vespasien. Antonin ayant perdu son pere fort jeune, sut élevé dans la maison de cet Annius-Verus son aïeul. Mais une chose qui me paroît bien remarquable, c'est qu'un Empereur, d'une noblesse si ancienne, ne parle pourtant ici que de son pere, de son aïeul & de son bisaïeul, & laisse là les autres ancêtres, dont la plupart des hommes sont si entêtés.
- II. La réputation que mon pere a laissée après lui, & la mémoire que l'on a conservée

de ses actions. ] Il étoit fort jeune quand fon pere Annius-Verus mourut, & il pouvoit à peine se souvenir de l'avoir vu-Mais la mémoire de sa vertu avoit été pour lui un flambeau qui l'avoit toujours éclairé. Cet Annius-Verus recoit ici de fon fils un honneur que peu d'enfans peuvent rendre à leurs peres : car peu de peres vivent de maniere qu'après leur mort, leur vertu puisse servir de guide à leurs enfans. Il n'y a pourtant rien de plus glorieux à un pere, que d'assurer ainsi l'éducation de fes enfans, quoi qu'il lui arrive. On peut, après sa mort, lui appliquer ce mot de l'Eccléfiastique: Mortuus est pater corum, & quasi non est mortuus. Leur pere est mort, & il est comme n'étant point mort.

III. Ma mere m'a formé à la pièté. ] Il ne donne pas cette louange à sa mere pour en exclure son pere & son areul. Mais, comme ordinairement les meres commencent l'éducation de leurs ensans, c'est à elles aussi à jetter d'abord dans leur cœur & à faire germer cette heureuse semence, qui est la source de toutes les autres ves-

ì

tus. La mere d'Antonin étoit Domitia-Calvilla-Lucilla, fille de Calvisius-Tullus, qui fut deux fois Consul.

De plus, elle m'a accoutumé à la frugalité, & à fuir le luxe des riches. ] Cette louange me paroît aussi grande, ou, si j'ose le dire, plus grande même que la premiere. Il n'y a presque point de Dames de qualité qui n'élevent leurs enfans à la piété. Quand elles ne le feroient pas par raison, elles le feroient par bienséance & par coutume: mais il n'y en a pas qui les accoutument à la frugalité & à fuir le luxe. Elles font presque toutes comme la femme de Strepfiade, dans Aristophane, qui disoit à son fils en le caressant : Mon fils, quand tu feras grand, il faut que tu fasses des courses de chevaux, & que, vêtu d'or & de pourpre, tu entres triomphant dans la ville; comme ton oncle Mégaclès.

IV. Mon bisaïeul. ] Il est question de savoir de quel bisaïeul il parle; si c'est du paternel ou du maternel. On s'est déclaré pour le premier, mais sans aucun sondement. Le premier, Annius-Verus, bisaïeul d'Antonin, étoit mort long-tems ayant

de Mare Antonin. LIV. I. 281
que cet Empereur fût en âge de pouvoir rien apprendre de lui. Il parle affurément de son bisaïeul maternel CatiliusVerus, qui l'avoit adopté, & dont il porta
le non.

M'a enseigné à ne point aller aux écoles publiques. 1 Quelques critiques prétendent qu'il faut lire dans le texte tout le contraire: M'a enseigné à aller aux écoles publiques; & ils fondent cette correction fur ce que Capitolin dit de Marc Antonin : frequentavit declamatorum scholas publicas; il alloit entendre les Déclamateurs dans leurs écoles. Mais pour moi, je crois que l'on s'est trompé. Tous les jeunes gens de cette qualité, & de plus grands Seigneurs encore, alloient aux écoles publiques; & il me paroîtroit extraordinaire que cet Empereur eût voulu louer Catilius-Severus de l'avoir porté à faire une chose que tout le monde faisoit comme lui. Il n'y a pas d'apparence. Catilius-Severus, qui étoit un homme fort sage, & d'une grande austérité de mœurs, ne voulut pas que son petit-fils allat aux écoles publiques, parce qu'il étoit persua-

dé qu'elles corrompoient plus le cœur qu'elles ne formoient l'esprit; & contre la coutume de ce tems, il voulut qu'il fût élevé chez lui, & qu'on n'épargnât rien pour avoir les plus habiles maîtres. Capitolin n'a parlé sans doute que de ce qu'Antonin faisoit quelquesois étant Empereur, & Antonin parle ici de ce qu'il faisoit étant écolier & simple fils de Préteur. Et ce qui me confirme dans cette pensée, est ce que rapporte Philostrate, qu'un Philosophe, appellé Lucius voyant Marc Antonin qui étoit déja Empereur, aller chez Sextus, s'écria en levant les mains au Ciel : O Dieu! l'Empereur des Romains deja vieux, avec le portefeuille sous son bras, s'en va à l'école comme les enfans!

Et à connoître qu'en ces sortes de choses on ne sauroit trop dépenser. ] Il seroit à souhaiter que la plupart des peres voulussent prositer de ce précepte: car il n'y a point de dépense à laquelle ils aient tant de regret, qu'à celle qu'ils sont pour l'éducation de leurs ensans, quoique ce soit le seul bien qu'ils soient sûrs de leur laisser, & le seul que leurs enfans ne puissent jamais perdre.

V. Pai l'obligation à mon Gouverneur.] Je crois avoir lu quelque part le nom de ce Gouverneur; & si je ne me trompe, il s'appelloit Charilais. Mais je sais bon gré à Marc Antonin de ne l'avoir pas nommé. Il l'a traité comme son pere & comme son aïeul. En effet, il n'étoit pas moins connu. Il n'en use pas ainsi à l'égard de ses maîtres, parce qu'il en avoit plusieurs.

De ne pas favoriser plus un parti que l'autre, &c. ] Le Grec dit : de n'être partisan du vert ni du bleu, ni du Thrace, ni du poursuivant. Dans les courses de chariots, il y avoit d'ordinaire quatre factions, qui étoient distinguées par les couleurs. La blanche, la rouge, la verte & la bleue; & il y avoit de différentes sortes de Gladiateurs, les Thraces, les Mirmillons, les Samnites & les Poursuivans: Secutores, &c.

De savoir travailler de mes mains. ] On trouve aujourd'hui ces sortes d'occupations indignes des Princes. En Grece & Rome, les plus grands hommes ont

pourtant su travailler de leurs mains, & Homere n'a pas cru que ce sût une chose indigne de ses héros. Mais chaque tems a ses manieres.

A ne rien croire de tout ce que l'on dit des conjurations des démons. ] Il semble que Marc Antonin ait enveloppé les exorcismes des Chrétiens dans les superstitions païennes, que Diognetus lui avoit appris à ne pas croire. Mais comment accorder cette incrédulité avec l'histoire que Baronius rapporte de Lucile, fille de cet Empereur, laquelle étant tourmentée par un démon dans le voyage qu'elle fit pour aller trouver Verus en Syrie, en sut délivrée par l'Evêque de Hiérapolis, qui reçut de l'Empereur une aumône de trois mille boisseaux de bled par an, pour nour rir les pauvres de son église?

Et de tous les autres fortileges de cette nature.] C'est-à-dire, de tous les secrets de la magie, dont Lucien a su si bien se moquer dans son Dialogue de l'Incrédule & du Menteur.

Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir des cailles. ] Les Romains nourrissoient de Marc Antonin. Liv. I. 285 des cailles, pour les faire combattre enfemble, & pour juger de l'avenir par le fuccès de ces combats. Ils avoient pris de Grecs cette superstition. On peut voir Pollux, dans le Chapitre VII du Livre IX.

Bacchius, Tandasis & Mecianus.] Les deux premiers noms sont inconnus. On a voulu en substituer d'autres en leur ple ce, & peut-être sans raison. Pour Mecianus, c'est sans doute L. Volutius-Mecianus, cet habile Jurisconsulte, qui enfeigna le droit à Antonin.

Que je me suis accouramé à écrire des Dialogues dès mon enfance. ] Il regarde cela comme une grande obligation qu'il avoit à Diognetus, parce que ces sortes d'ouvrages sont plus simples & plus familiers que les autres, & qu'ils accourament à être plus naturel. C'est ce qui donna lieu à Cassius d'appeller cet Empereur le Dialogiste.

A n'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau. ] Casaubon prétend qu'Antonin parle ici de certains petits lits de repos, où l'on travailloit. Mais Réflexions Morales
ce ne seroit pas là une grande austérité.
Il parle assurément d'un lit à se coucher.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes maurs. ] Voilà une belle leçon, & qu'on peut encore donner aux plus sages & aux plus parfaits, comme Rusticus la donnoit à Antonin. Ceux qui croient n'avoir plus besoin de corriger leurs mœurs, sont dangereusement malades.

Que je devois éviter l'orgueil des Sophistes.]
Les Sophistes étoient en ce tems-là pour la Philosophie, ce que les Hérétiques, les faux Docteurs & les hypocrites, sont aujourd'hui pour la Religion. Par une fausse apparence de science, ils trompoient les simples. C'est contre cette espece de faux Philosophes, que Socrate combat si souvent dans Platon.

Ne point écrire sur les sciences. ] Ces sortes d'ouvrages sur les sciences ne peuvent pas manquer de déplaire à un homme qui cherche la vérité: car par là il s'en éloigne, au lieu de s'en approcher. Il est audelà du but, Il s'agit de faire, & non pas d'écrire. Ne point faire de harangues pour le plaifir.] C'est ainsi que j'explique mestrewlina hoyáesa, des discours faits sur des sujets seints, pour s'exercer & pour faire admirer son éloquence. Les Latins ont appellé ces discours, suasorias & hortatorias orationes.

Ne pas chercher à faire admirer au peuple ma patience & l'austérité de ma vie. ] Les Philosophes Païens croyoient, ausli-bien que les Chrétiens, qu'il falloit mortifier le corps pour dompter ses desirs & les réduire fous le joug de la raison. C'est pourquoi ils pratiquoient de fort grandes auftérités, jeûnoient & veilloient beaucoup, souffroient le chaud & le froid; & il y en avoit qui, pendant les plus violentes chaneurs, dans la soif la plus ardente, se contentoient de mettre un peu d'eau dans leur bouche, & la rejettoient en même tems. Les véritables Philosophes pratiquoient tout cela sans aucun faste & pour eux seulement; au lieu que les autres n'avoient en vue que l'admiration du Peuple.

N'être point en robe dans ma maison.]

C'étoit une marque d'orgueil que de porter chez soi la robe qu'on portoit en public. Voilà pourquoi les gens sages étoient chez eux en simple tunique; & quand il faisoit froid, ils prenoient le manteau. Antonin-le-Pieux en usoit ainsi, selon la remarque de Capitolin. Sur quoi Casaubon s'étonne de ce qu'Antonin a mieux aimé tenir de Rusticus ce qu'il pouvoit avoir de son pere. La seule réponse qu'on peut faire, c'est que Marc Antonin avoit appris cela de Rusticus, avant que d'avoir pu prositer de l'exemple d'Antonin-le-Pieux.

Ecrire mes Lettres d'un style simple, & tel que celui de la lettre. ] Cette simplicité de style rendoit les Lettres d'Antonin admirables, comme on peut en juger par celles que l'on a rapportées dans sa vie. Aussi Philostrate dit, que ceux qui lui paroissionnt avoir le mieux réussi dans le genre épistolaire parmi les Philosophes, c'étoient Tyanus & Dion; parmi les grands Capitaines, Brutus; & parmi les grands Empereurs, Antonin; dans les Lettres duquel, outre la simplicité & la justesse des termes,

de Mare Antonin. L 1 v. I. 289 termes, on remarque la constance & la fermeté de ses mœurs.

Les Commentaires d'Epistete, dont il me fit présent. ] C'est ce qui me persuade qu'E-pistete étoit mort avant le regne de Marc Antonin; & je crois qu'on pourroit le prouver d'ailleurs.

VIII. Pai appris d'Apollonius. ] C'est le Philosophe Apollonius de Chalcis, qu'Antonin-le-Pieux sit venir d'Athenes pour être Précepteur de notre Empereur, & sur lequel Démonax dit ce bon mot, quand il le vit partir avec ses disciples: Voilà Jason & ses Argonautes, pour lui reprocher qu'il alloit à la Cour pour s'y entichir, comme Jason alloit à Colchos pour la toison d'or.

IX. Sexus m'a enseigné à être doux. I C'est le Philosophe Sextus, petit-fils de Plutarque. On vouloit que ce sût Sextus-Empiricus, Pyrrhonien, dont on a encore les Dissertations contre les autres sestes de Philosophes. Mais il étoit mort quelque tems auparavant, & ce qui est dit ensuite ne lui convient point du tout.

A vivre conformément à la nature. ] An-Tome I. N tonin appelle vivre conformement à la nature, être tellement soumis aux ordres de Dieu, qu'on ne pense & ne fasse jamais rien qui ne lui soit agréable, & qui ne soit conforme aux regles qu'il nous prescrit.

Personne n'a jamais été plus propre que lui à trouver & à ranger méthodiquement les préceptes pour la conduite de la vie. ] C'étoit l'occupation des premiers Philosophes, qui, ne voulant travailler qu'à réformer les mœurs, s'appliquoient entiérement à mettre en ordre des maximes courtes, qui étoient comme un abrégé de la sagesse. Tels étoient les ouvrages de Solon, de Pythagore, de Phocilide & de Théognis.

X. Alexandre le Grammairien. ] Il étoit de Cotyaie, ville de Phrygie. C'étoit un homme d'un favoir infini & d'un grand mérite. Il avoit fait d'excellens Commentaires sur Homere. Aristide sit son oraison sunebre, où il est très-bien loué. Mais la louange que lui donne ici Antonin, est au dessus de tout.

XI. Fronton m'a fait connoître, &c. )

de Marc Antonin. LIV. I. 291 C'est Cornelius-Fronto, Orateur Latin.

Que les Rois sont environnés d'envieux, de fourbes & d'hypocrites. ] Le Grec, en cet endroit, peut aussi signifier, que les Tyrans sont pleins d'envie, de fraude & d'hypocrisse. Si c'est là le véritable sens, Marc Antonin a voulu marquer ici cette maxime de Fronton, pour s'en souvenir toujours, & pour s'empêcher de tomber dans un état qui l'exposeroit à être dévoré par tous ces monstres inséparables de l'injustice. Mais l'autre sens m'a paru d'un plus grand usage.

XII. Alexandre le Platonicien. ] C'étoit sans doute Alexandre de Seleucie, qui fut député de son pays auprès d'Antonin-le-Pieux, & que Marc Antonin sit ensuite son Secrétaire pour les lettres grecques. Philostrate a écrit sa vie : c'étoit un homme éloquent; mais il étoit sur-tout recommandable par son abondance & par la facilité qu'il avoit à s'exprimer. Car lorsqu'il avoit prononcé quelque discours, il le redisoit sur le champ en d'autres termes. Hérode le Sophiste, pour une seule lemange qu'il en avoit reçue, lui donna

un jour dix Valets, dix chevaux, dix Échansons, dix Secrétaires, qui avoient l'art d'écrire par abréviation; vingt talens d'or, beaucoup d'argent, & deux jeunes enfans du bourg de Cotytte.

Qu'on ne doit jamais, sans la derniere nécessité, dire, ni écrire à personne: Je n'ai pas le
tems de faire telleou telle chose. ] Ce précepte est divin. On seroit trop heureux qu'il
n'y eût qu'un véritable accablement d'affaires qui empêchât les hommes de rendre à leur prochain ce qu'ils lui doivent.
Mais il n'y a rien de plus ordinaire que de
voir des gens qui, dans un sort grand loisir,
& au milieu d'une ennuyeuse oisiveté,
pour se dispenser de rendre le plus léger
fervice, supposent des embarras qu'ils
n'ont point, & joignent à l'inhumanité
un honteux mensonge.

XIII. Catulus. ] Cinna-Catulus, Philosophe Stoicien.

Comme faisoient Demitius & Athenodotus. ] Ces noms me sont inconnus. Il y a de l'apparence que c'étoient deux hommes qui s'étoient rendus sort célebres par la reconnoissance qu'ils avoient tou de Marc Antonin. LIV. I. 293 jours témoignée à leurs précepteurs.

Et aimer véritablement ses ensans. ] Cela dit plus qu'on ne pense. Tel croit aimer ses ensans, qui ne les aime pas véritablement, & qui n'aime que lui-même. Cet amour véritable dont parle Marc Antonin, est bien rare, & elle engage à bien des choses, que l'on néglige aujourd'hui plus que jamais.

XIV. Je dois aux enseignemens de monfrere Severus. Les critiques ont cru qu'il falloit lire ici, de mon frere Verus. Mais ce Verus étoit trop jeune pour avoir pu enseigner toutes ces belles choses à Antonin. D'ailleurs, il est parlé de lui dans l'article XVII. Je crois donc qu'Antonin parle ici de Claudius-Severus, Philofophe Péripatéticien, qu'il appelle apparemment son frere, à cause de la tendresse qu'il avoit pour lui. Peut-être même que du côté de sa mere, il avoit quelque parent qui portoit le nom de fon Bifaïeul. qui se nommoit Catilius-Severus. Quoi qu'il en soit, il est constant que Verus n'anulle part à ceci.

C'est lui qui m'a fait connoître Thrusea;

Helvidius. ] C'étoit Severus qui lui avoit fait lire l'histoire de Thrasea-Petus, & de son gendre Helvidius, dont Néron sit mourir le premier, & exila l'autre, comme Tacite le raconte dans le xv 1. Livre de ses Annales.

Caton, Dion & Brutus, ] dont on lit les vies dans Plutarque. Nous avons encore aujourd'hui une lettre que Platon écrivoit à ce Dion.

De gouverner mon Etat avec des loix toujours égales pour tout le monde. ] Il est impossible que la justice subsiste sans cette
égalité de loix. Aussi sont-elles descendues du ciel, & il ne dépend pas des
hommes de les changer à leur fantaisse,
& de leur saire approuver ou pardonner,
dans une occasion, ce qu'elles condamnent dans une autre. Sophocle a fort bien
dit, que dans les loix il y a un Dieu puissant
qui triomphe de l'injussice des hommes, & qui
ne vieillit jamais.

Et de regner de maniere que mes Sujets aient une entiere liberté. ] Antonin n'est pas le premier qui ait su allier la Royauté avec la liberté des sujets. Avant lui, Nerva de Marc Antonin. Liv. I. 29, avoit été loué d'avoir fait ce délicieux mêlange: Quod res olim dissociabiles miscuerit, principatum & libertatem; & Trajan d'avoir augmenté cette facilité de l'Empire. Car je ne veux pas gâter ce beau mot de Tacite, Imperii facilitatem, en le traduisant.

A ne soupçonner jamais que mes amie puissent manquer d'amitié pour moi. ] Ce principe est fort beau & fort bon; mais cet Empereur le poussoit peut-être trop loin, & c'est sans doute ce qui l'empêrchoit de voir les déportemens de Faustine.

X V. Maximus. 3 Claudius-Maximus, Philosophe Stoïcien, qui étoit mort quand Antonin écrivit ceci, comme cela paroît par la suite & par le troisieme Livre, où il dit: Secunda a enterré son mari Maximus.

Expedier ses affaires sans se plaindre, & sans être chagrin. Cette maxime est excellente pour tout le monde; mais sur-tout pour les Princes, & pour ceux qui sont à la tête des affaires.

Il n'admiroit jamais rien. ] Et par conse-

quent il étoit sans desir & sans crainte. On peut voir la v. I. Epitre du I. Livre d'Horace, & ce qui a été remarqué sur cette heureuse inadmiration.

XVI. La vie de mon pere. ] Il parle d'Antonin - le - Pieux, qui étoit son pere adoptif. Ce Chapitre est parfaitement beau, & donne une grande idée de ce Prince. Il seroit à souhaiter qu'il sur plus lu.

Il laissoit à ses amis la liberté de manger ou de ne point manger avec lui. } Ces paroles ont besoin de commentaire pour être entendues en ce tems, où les manie. res de la Cour sont si différentes de celles de ces tems-là. Parmi les plus grandes marques de hauteur & de mépris que les Princes pouvoient donner, on comptoit celle de manger seul, qui paroissoit insupportable. Mais l'autre extrêmité où ils tomberent ensuite, le fut encore plus : car en faisant l'honneur à ceux qu'ils aimoient, de les recevoir à leur table, ils leur en firent un devoir & une nécessité; de sorte qu'ils n'osoient manquer à un seul repes sans permission, ni même dede Marc: Antonin. LIV. 1. 297
mander cette permission, de peur de déplaire. Antonin-le-Pieux sut un des premiers, qui, connoissant qu'il n'y avoit
rien de plus inhumain que de convertir
cet honneur en servitude, délivra ses
Courtisans & ses amis d'un joug qui ne
pouvoit être que fort pesant. Marc Antonin suivit son exemple. Il recevoit ses
amis à sa table, quand ils vouloient yaller,
& que leurs affaires le leur permettoient.

Il n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans ses voyages. Marc Antonin imita si bien cette indulgence, qu'il dispensa Galien, son meilleur Médecin, de le suivre à une de ses expéditions contre les Marcomans, & qu'il lui accorda la priere qu'il lui sit de le laisser à Rome, comme Galien nous l'apprend lui-même dans un de ses Traités.

Il avoit une amitié toujours égale pour ses amis, dont il ne se lasseit jamais, & dont il n'étoit jamais entêté. } Antonin remarque cela comme une chose fort extraordinaire. En esset il n'y a rien de plus sare que de trouver des hommes qui ne soient pas

N 5

ou entêtés ou ennuyés de leurs amis; Il conservoit avec soin ses revenus, & il modéroit, autant qu'il lui étoit possible, ses dépenses. ] Une marque certaine que la libéralité & la magnificence ne sont pas des vertus proprement royales, c'est qu'elles s'ajustent parfaitement avec la tyrannie. Quelle gloire donc pour des Souverains, que de paroître avec éclat par des dépenses excessives? Il n'y a rien de plus digne d'un grand Prince, que de regler ses dépenses domestiques, persuadé qu'elles n'ajoutent rien à sa grandeur, & de bien ménager ses revenus, dont il doit être un dispensateur sage & prudent, qui veut pouvoir toujours fournir aux besoins de fon Etat, sans fomenter, par des largesses mal-entendues, les vices de son peuple.

On n'a jamais pu dire qu'il fût un Sophisse, un diseur de bons mots, un homme qui sentit l'Ecole. ] Ces trois défauts sont fort ordinaires à ceux qui ont eu une méchante éducation, & qui sont tombés entre les mains de méchans maîtres. Les Princes n'y sont pas sujets aujourd'hui, parcequ'ils ne s'appliquent pointaux Sciences de Mare Antonin. LIV. I. 299 Le mot grec que j'ai traduit, un diseur de bons mots, signisse proprement un slatteur, un adulateur, qui fait le plaisant, & qui réjouit les autres, vernula, scurra.

Pour un homme sage, consommé dans les affaires, entiérement éloigné des bassesses la flatterie. ] Ces trois caracteres sont directement opposés aux trois désauts dont il vient de parler. L'homme sage est opposé au Sophiste; l'homme éloigné des bassesses de la flatterie est opposé au diseur de bons mots, c'est-à-dire, au bousson & à l'adulateur; & l'homme consommé dans les affaires, l'est à l'homme qui sent l'E-cole, & qui est accoutumé à parler sans dessein, sans sujet & sans raison.

Il honoroit les véritables Philosophes, & fupportoit ceux qui ne l'étoient pas. ] La dernière disposition est un esset & une suite de la première. Car un homme ne peut honorer les véritables Philosophes, s'il ne les connoît; & il ne peut les connoître sans savoir cette maxime très-importante, que nul n'est privé de la vérité que malgré lui. Or, tout homme qui est privé de quelque bien malgré lui, mérite bien plus

notre compassion & nos soins, que notre mépris & notre haine.

Il nese mettoit jamais dans le bain à une heure indue. ] Dans ce seul trait il y a deux louanges considérables. La première regarde la tempérance. Car il y avoit des gens si déréglés, qu'ils se jettoient dans le bain avant & après le repas. On peut voir ce qui a été remarqué sur ce passage de la VI. Epitre du I. Livre d'Horace:

----crudi sumidique lavamur;

& la seconde regarde la bonté qu'Antonin avoit pour ses domestiques & ses Courtisans: ear, en prenant toujours le bain à la même heure, ou plutôt à l'heure destinée pour le bain, qui étoit la huitieme ou la neuvieme heure, c'est-à-dire, à deux ou trois heures après midi, il suivoit leur commodité, & ne les obligeoit pas à rien déranger dans seur saçon de vivre ordinaire.

Il n'aimou pas à bâtir. ] Antonin veut donner par-là une grande louange à fon pere. Cependant, je ne sais si c'est plusôt un désaut qu'une vertu dans un Prince d'aimer les bâtimens. S'il en est des Prinde Marc Antonin. LIV. I. 301. ces comme des particuliers, qui se détruisent en construisant, pour me servir de ce mot de Lucullus, c'est un défaut sans contredit; mais si cela n'est point, & que même un Prince qui bâtit, répande parlà ses richesses dans tout son État, & les distribue à une infinité de gens qui n'y auroient aucune part sans seur travail, c'est une vertu. Cependant je remarquerai qu'ici Antonin parle des bâtimens que ses Princes sont pour seu usage, & non pas de ceux qu'ils sont pour se public. Car
ces derniers ont toujours été loués de tout

le monde. Antonin-le-Pieux ne bâtit qu'un palais à Lorium, où il avoit été élevé: mais il fit plusieurs édifices publics

à Rome & ailleurs.

Ni délicat pour sa bouche. ] L'expression Grecque est remarquable : Il n'étoit ni inventif pour le manger, &c. C'est-à-dire, qu'il n'employoit ni son tems, ni son esprit à inventer de nouveaux ragoûts. Amonin se moçue par-là de certains Princes qui, uniquement occupés du soin de leur table, ne travailloient qu'à y raffiner & à devenir plus habiles en sauces que leurs Officiers mêmes.

XVII. Je dois remercier Dieu.] Ce Chapitre est très-remarquable. Voilà Antonin persuadé que tout le bien que les hommes peuvent faire vient de Dieu, & qu'ils ne peuvent rien par eux-mêmes.

Une bonne sœur.] Annia-Cornificia, qui fut mariée à Quadratus.

Et tout ce qu'on peut souhaites de bon.]
Antonin parle ainsi, parce qu'il n'y a rien de plus ordinaire aux hommes que de demander à Dieu des choses qui leur sont mauvaises. Aussi Socrate n'approuvoit rien tant que cette priere des Lacédémoniens: Grand Dieu, donnez-nous les choses qui nous sont bonnes, quoique nous ne vous les demandions pas, & resuser nous celles qui nous sont mauvaises, quoique nous vous les demandions.

De ce que je n'ai pas été èlevé plus longsems auprès de la concubine de mon aïeul. ] Il y a là une honnêteté & une bienseance merveilleuses. Antonin remercie les Dieux de ce qu'il n'a pas été long-tems auprès de la concubine de son aïeul, parce que les mauvais exemples doinestiques sont pernicieux aux ensans. Dès leurs plus de Marc Antonin. LIV. I. 303 tendres années, on ne leur doit rien faire voir que de sage & de saint. Quoique le concubinage sût permis ou souffert, il étoit pourtant honteux dès le tems même de Numa, qui, par cette raison, défendit aux concubines de toucher à l'autel de Junon, & ordonna à celles qui en approcheroient d'immoler tout échevelées une brebis, pour réparer cette profanation.

Qu'il n'aura pas besoin ni de gardes, n; d'habits d'or & de pourpre. ] La véritable grandeur des Princes ne consiste ni dans leurs gardes, ni dans toute la pompe qui les environne & qui les suit. Elevés au dessus des autres hommes, ils ne peuvent croître qu'en se rabaissant, & ils ne sont jamais si sûrs de leur grandeur, que quand ils la quittent.

Ni d'avoir la nuit dans son Palais de ces stambeaux soutenus par des statues.] Antonin parle ici des statues qui étoient dans les palais des Princes & des grands Seigneurs, & qui soutenoient de grands stambeaux pour éclairer pendant la nuit. Cette sorte de magnificence étoit sort ancienne: car Homere en parle dans le VII. Liv. de l'Odysgo4 Restexions Morales
sée, en décrivant le palais d'Alcinous: Il
y avoit sur de magnisques piedestaux de jeunes ensans d'or, qui tenoient dans leurs mains
des stambeaux pour éclairer pendant la nuis
ceux qui étoient à table. C'est ce passage
que Lucrece a traduit dans ces beaux vers
du I. Livre:

Si non aurea sunt juvenum simulacra per ædes,

Lampadas igniferas manibus retinentia dextris, Lumina nocturnis epulis ut suppeditentur.

Mais qu'il peut être habillé simplement, & vivre en tout comme un particulier, &c. Car c'est ce qu'Antonin-le-Pieux pratiquoit parfaitement. Capitolin dit de lui: Imperatorium fastigium ad summam civilitatem deduxit. Nec omnino quidquam de vitæ privatæ qualitate mutavit. Il civilisa, s'il faut ainsi dire, la majesté de l'Empire, & mena toujours la vie d'un simple particulier, sans y rien changer. Cependant jamais Empereurin'eut plus de majesté ni plus d'autorité auprès des étrangets mêmes: sans troupes

Le Mare Antonin. L.1 V. I. 30 c. & sans places fortes, il donnoit ses ordres aux Rois, & les Rois lui obéissoient.

Que j'ai un frere. ] Il parle de Lucius-Verus, son frere d'adoption, & avec qui il avoit partagé l'Empire. Il loue les bonnes mœurs de ce frere, & la complaisance. qu'il avoit pour lui, parce qu'en effet Verus se contresit les premieres années, lui témoigna beaucoup de tendresse, & lui rendit tous les respects qu'il auroit pu attendre, je ne dis pas d'un Prince, mais d'un sujet. Il parut aussi assez attaché à la Philosophie. Antonin distimula toujours les débauches où il tomba dans la suite. ou les imputa à sa jeunesse, & voulut même les excuser. Il ne faut donc pas s'étonner qu'après sa mort il ait voulu couvrir des fautes qu'il avoit si bien cachées durant sa vie. Capitolin lui donne fur cela cette belle louange : Tanta autem fanctitatis fuit Marcus, ut Veri vitia & celaverit & defenderit, quum ei vehementistime displicerent. La sainteté d'Antonin étoit se grande, qu'il cacha toujours les vices de sonz frere, & les excufa, quoiqu'ils lui déplussent extrêmement. Mais, dira-t-on, la sincérité

306 Reflexions Morales.

& la piété ne sont-elles pas un peu blessées dans ce remerciement qu'il fait aux Dieux? Point du tout. Quand les hommes, sim ples comme Antonin, viennent à perdre un homme avec qui ils ont vécu, qu'ils ont aimé, & dont ils sont mécontents, tout leur ressentiment & toute la haine qu'ils avoient pour lui, s'enserment dans le même tombeau, & leur premiere tendresse se réveille & se renouvelle. Cela est naturel, & il y a peu de gens qui ne puissent l'avoir éprouvé.

Des enfans de corps & d'esprit bienfaits.]
Antonin avoit eu de Faustine trois sils, Commode, Verus & Antonin; & trois, ou selon d'autres, quatre silles, Lucille & Fadilla: on ignore le nom des deux dernieres. Tous ces ensans étoient fort beaux & fort bien faits. Lucille étoit, comme sa mere, un prodige de beauté, & Commode étoit le plus beau Prince du monde. Antonin ignoroit alors les désordres de sa fille, & son sils ne se corrompit qu'après sa mort.

De n'avoir pas permis que j'aie fait un plus grand progrès dans la Rhétorique & dans la Poétique. ] Les Stoïciens méprifoient toutes ces sciences, & les regardoient comme des choses vaines qui ne
sont que pour l'ostentation, & qui éloignent les hommes du chemin qu'ils doivent suivre, & qui mene à Dieu. Dans
leurs principes, comme dans les nôtres,
il n'y a qu'une chose nécessaire, & qui
nous doive occuper.

De sorte qu'il n'a pas tenu d eux, d leurs inspirations, ni d leurs conseils.] Antonin reconnoît ici que Dieu agit incessamment en nous, ou par des mouvemens secrets, ou par des conseils qu'il nous donne; de sorte que quand nous faisons le mal, nous resusons ses lumieres, & rejettons son secours.

De ce que je n'ai pas obei à leurs ordres & à leurs préceptes. ] Ce passage est beau, & Antonin marque par-là qu'il sentoit bien ce que Dieu fait pour les hommes. Dieu ne se contente pas de les avertir; de simples avertissemens ne satisferoient pas sa tendresse : ils marqueroient une sorte d'indissérence que Dieu n'a point; il nous donne des ordres & des préceptes, &

c'est ainsi que les peres en usent envers

Qu'un corps aussi soible & aussi valétudinaire que le mien.] Dans sa jeunesse il étoit assez robuste; car il combattoit armé, & tuoit à la chasse les plus grands sangliers. Mais son application aux affaires & à l'étude, son austérité & ses abstinences le rendirent si insirme, qu'il n'eut pas un moment de santé pendant son regne. Aussi l'Empereur Julien le représente dans ses Césars, les yeux ensoncés, les joues tirées, & le corps aussi luisant & aussi transparent que l'air le plus pur.

Avec Benedicta & avec Theodotus. ] Ces deux personnes sont également inconnues. C'étoient apparemment de ces personnes corrompues, dont les Cours des Empereurs étoient ordinairement pleines.

Qu'ayant été souvent en colere contre Rustieus, je n'ai rien sait.] Antonin reconnoît que ce n'est que par le secours de Dieu qu'il s'est modéré dans sa colere (ce qui mérite d'être remarqué,) & il l'en remercie comme d'un fort grand honheur. En esset, la colere est, de toutes les pas-

de Marc Antonin. L I v. 1. 304 sions, celle qui précipite les Princes dans les malheurs les plus terribles.

Que je ne suis jamais tombé dans la nécessité de recevoir ce même secours des autres.] Antonin ne se contente pas de reconnoître que c'est par un bienfait de Dieu qu'il a toujours eu de quoi assister les pauvres; il ajoute que c'est par une grace particuliere qu'il n'est pas tombé dans la même nécessité. Car il étoit convaincu que la pauvreté & les richesses sont également des dons de Dieu, qui les distribue comme il lui plaît, & à qui il lui plaît.

Que j'ai une semme si douce & si complaisante, pleine de tendresse pour moi, & d'une merveilleuse simplicité de mœurs. ] Antonin ne connut janiais les déréglemens de sa femme; & cela ne doit pas paroître bien surprenant, si l'on considere, d'un côté, la simplicité d'Antonin, & de l'autre, l'esprit de Faustine, qui n'avoit pas moins d'adresse que de beauté, & qui avoit pris l'Empereur par toutes les démonstrations extérieures d'une tendresse qui paroissoit d'autant plus grande, qu'elle étoit fausse. La moitié moins auroit sussi pour trom:

per un homme beaucoup plus défiant & plus foupçonneux qu'Antonin. Si après cela on s'opiniâtre à s'étonner de cette ignorance, i'y consens, persuadé que tel s'en étonne qui est encore dans le même cas. Car tout est plein de ces exemples, & il n'y a rien dont les femmes soient plus capables, que de cette dissimulation. On pourroit dire qu'Antonin ne s'excuse pas sur cette ignorance dans les Césars de l'Empereur Julien; car il ne pousse le reproche qu'on lui fait d'avoir trop aimé une débauchée, que par cette maxime d'Achille dans le 1x. Livre de l'Iliade : Tout homme de bien & de bon sens aime sa femme, & en a soin; & par l'exemple de ses prédécesseurs, qui avoient fait les mêmes honneurs à leurs femmes, quoiqu'elles n'eussent pas été plus fages. Mais apparemment que Julien a été bien aise de donner ce tour à la défense d'Antonin, afin de trouver moyen d'envelopper dans cette satyre la femme d'Adrien, celle de Vespasien, & celle d'Auguste même.

Que j'at trouvé des précepteurs habiles

de Marc Antonin. LIV. I. 311
pour mes enfans. ] Hérodien n'a pas oublié de marquer, au commencement de
fon histoire, que le principal foin d'Antonin fut de chercher par-tout les plus
favans hommes, pour les mettre auprès
de ses enfans. Il donna à Commode Oneficritus, Antistius-Capella, Attejus-Sanc-

tus pour Précepteurs, & pour Gouverneur

Pitholaiis.

C'est que dans mes songes ils m'ont enseigné. des remedes pour mes maux. ] Rien n'est plus commun dans les Anciens que les remedes indiqués aux malades dans leurs fonges; & cela étoit si généralement reçu dans l'Antiquité, qu'on alloit coucher dans les Temples, croyant que les Dieux se communiquoient là plus volontiers, & révéloient aux malades, pendant leur . sommeil, les choses qui pouvoient opérer leur guérison. Et c'est le reproche qu'Isaïe fait aux Païens : In sepulcris & specubus dormiunt propter somnia. Ils couchent dans les tombeaux & dans les cavernes de leurs Idoles, pour avoir des songes. Mais je ne m'arrêterois pas beaucoup aux coutumes des peuples toujours crédules &

superstitieux, si des gens très-sages & trèsdignes de foi n'avoient parlé de ce qui leur étoit arrivé dans leurs fonges, d'une maniere qui ne permet presque pas d'en douter. Aristide témoigne qu'il a été trèssouvent guéri par des remedes qui lui avoient été révélés en songe. Synesius assure que, par le même secours, il avoit évité de très-grands dangers. On fait ce que Socrate dit de ses songes. Mais, diton, les songes ne sont que des illusions qui naissent des vapeurs de l'estomac, & l'Écriture sainte nous défend d'y croire. Cela est vrai de la plupart des songes; mais cela n'empêche pas qu'il n'y en aix de véritables. & nous n'en saurions douter. Ce sont les songes que Dieu envoie comme il lui plaît, & à qui il lui plaît. Aussi l'Auteur de l'Ecclésiastique dit : Nisi ab Altissimo fuerit emissa visitatio, ne dederis in illis cor tuum? multos enim errare fecerunt somnia, & exciderunt sperantes in illis. Si les songes ne sont envoyés de Dieu, n'y mets point ton cour: car ils ont trompé une infinité de gens ; & ceux qui s'y sont attendus, ont été deçus dans leurs espérances. Homere

de Marc Antonin. LIV. I. 313 Homere avoit reconnu cette vérité, quand il disoit:

Il y a des songes qui viennent de Dieu.

Comme cela m'arriva à Gayette & L Chryse. ] Je ne doute pas que ce ne soit le véritable sens de ce passage, que de savans hommes ont voulu corriger de vingt façons, toutes indignes d'Antonin. Chryse étoit une ville de la Troade, & sous la protection d'Apollon. Il en est parlé dans Homere.

Je ne suis tombé entre les mains d'aucun Sophiste. ] Ce bonheur est d'autant plus grand, qu'il y avoit beaucoup de Sophistes parmi les Stoïciens. Car la plupart de ce Philosophes, en voulant toujours dire quelque chose de nouveau, & contrarier les autres, tomboient le plus souvent dans des sophismes & des absurdités. On n'a qu'à lire les Traités que Plutarque a faits sur cette matiere.

Ni à vouloir pénétrer dans la connoissance des choses célestes. ] Car il n'y a rien de plus éloigné de la véritable Philosophie, que cette connoissance, dont les hommes sont tant les vains.

Tome I.

#### 314 Réflexions Morales.

Que des Dieux & de la Fortune.] La Foretune n'est point ici cette Divinité aveugle dont tout le monde parle, & que perfonne ne connoît. C'est la destinée, le fatum des Stoïciens, c'est-à-dire, la providence divine, qui, selon ses vues éternelles, a reglé chaque chose, & lui a marqué son tems.

Ceci a été écrit dans le camp au pays des Quades. ] Ce fut sans doute dans une des dernieres expéditions d'Antonin, après la mort de Verus. Cette souscription & celle du Livre suivant sont bien remarquables : car elles nous apprennent le bon usage que cet Empereur faisoit de son tems dans ses expéditions les plus difficiles, & en présence même de l'ennemi.

Fin du premir Livre.



# RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR

# MARC ANTONIN-

# LIVRE SECOND.

I. L faut se dire le matin quand on se seve: Aujourd'hui j'aurai asfaire à un importun, à un ingrat, à un brutal, à un sourbe, à un envieux, à un méchant homme. Tous ces vices ne viennent à ces genslà, que de l'ignorance où ils sont du bien & du mal. Mais pour moi, qui, après avoir examiné la nature de l'un & de l'autre, ai connu que

#### 116 Réflexions Morales

le bien n'est autre chose que ce qui est honnête, & le mal que ce qui est honteux, & qui, après avoir soigneusement réfléchi sur la nature de ceux qui pêchent, ai vu qu'ils font tous mes parens, non feulement par le fang, mais par l'esprit, & par cette portion de la Divinité dont ils sont participans, je ne saurois jamais ni être offensé par aueun d'eux, car il n'est pas en leur pouvoir de me faire tomber dans aucun vice; ni me fâcher contre un homme qui m'est si proche, ou le hair: car nous sommes nés pour nous aider les uns les autres, comme les pieds, les mains, les paupieres, les dents. Il est donc contre la nature de se nuire les uns aux autres, & c'est nuire que d'avoir de la haine ou de l'aversion.

II. Tout ce que je suis, c'est un

de Marc Antonin. LIV. II. 317 peu de chair, un peu d'esprit, & une ame. Quitte donc les livres : ne te travaille plus tant; tu n'en as pas le loifir; mais reconnoissant que tu commences déja à mourir, n'aie que du mépris pour cette chair qui n'est qu'un peu de sang mêlé avec de la poussiere, des os, une peau & un tissu de veines, de nerss & d'arteres. Considere ensuite ce que c'est que tes esprits; un vent qui n'est pas toujours le même, & que Pon attire & rejette incessamment par la respiration. Il ne reste que la troisieme partie, qui est l'ame. Fais donc réflexion: Tu es vieux: ne souffre plus qu'elle soit esclave, ne souffre plus qu'elle soit emportée par des mouvemens contraires à sa nature, comme une marionnette est remuée par des ressorts étrangers. Ne souffre plus qu'elle

## 318 Réflexions Morales

se fâche de ce que les destinées lui ont envoyé, ni qu'elle veuille éviter ce qu'elles lui préparent.

III. Tout ce qui vient des Dieux, porte les marques de leur providence; ce que l'on impute même au hafard & à la fortune, se fait, ou par la nature, ou par la liaison & l'enchaînement des causes que la Providence régit; toutes choses prennent de-là leur cours. De plus, il y a une nécessité absolue que tu ne faurois changer, & il en revient une utilité pour tout l'Uniyers, dont tu fais partie. Or, ce qui est utile au Tout, & qui contribue à sa conservation, est en même tems utile à chacune de ses parties, & l'Univers n'est pas moins conservé & entretenu par les divers changemens des êtres composés, que par les changemens des éléde Marc Antonin. Lrv. II. 319 mens. Que cela te suffise; que ce soient là tes maximes & tes regles: mais défais-toi de cette sois insatiable de livres, afin que tu ne sortes pas de la vie en murmurant, mais avec une véritable joie, & en remerciant les Dieux de tout ton cœur.

IV. Souviens-toi depuis quel tems tu remets à faire ces réflexions, & combien de fois tu as refusé de te servir des occasions que les Dieux t'ont présentées. Il est pourtant déja tems de connoître de quel monde tu fais partie, & que tu es descendu de cet Esprit qui gouverne l'Univers. Souviens-toi aussi que le tems de ta vie est limité, & que si tu ne t'en sers pour te rendre tranquille, il s'envolera, t'emportera avec lui, & ne reviendra jamais.

V. A toute heure applique-toi

### 320 Réflexions Morales

fortement, & comme homme & comme Romain, à faire avec gravité, avec douceur, avec liberté & avec justice tout ce que tu fais, & à éloigner toutes les autres penfées qui pourroient t'en détourner. Or, le moyen le plus fûr de les éloigner, c'est de faire chaque action comme si elle devoit être la derniere de ta vie, sans témérité, sans aucune révolte contre la raison, fans déguisement, sans amour-propre, & avec un parfait acquiescement aux ordres des Dieux. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a à pratiquer pour mener une vie heureuse & divine : car les ' Dieux ne demanderont rien davantage à celui qui suivra ces regles.

VI. Tu te déshonores, mon ame, tu te déshonores: cepende Marc Antonin. LIV. II. 321 dant, tu n'auras pas toujours le tems de t'honorer toi-même: car la vie de chacun s'enfuit, & la tienne s'est presque entiérement écoulée, pendant que tu négliges d'avoir du respect pour toi, & que tu fais consister ta félicité dans les jugemens des autres.

VII. Pourquoi les choses du dehors t'occuperoient-elles? Faistoi du loisir pour apprendre quelque chose de bon & d'honnête, & 
cesse de courir çà & là, comme si
tu étois agité par un tourbillon. Il 
y a encore un autre abus à éviter: 
c'est que la plupart des actions de 
ceux qui travaillent le plus en ce 
monde, ne sont qu'une laborieuse 
oisiveté, & des niaiseries d'ensant, 
parce qu'ils n'ont pas un but certain, auquel ils dirigent toutes leurs 
pensées & tous leurs essorts.

### 311 Réflexions Morales

VIII. Il arrive bien difficilement qu'on foit malheureux pour ne pas favoir ce qui se passe dans le cœur des autres: mais il est impossible qu'on ne le soit, si l'on ignore ce qui se passe dans son propre cœur.

IX. Il faut avoir toujours devant les yeux quelle est la nature de l'Univers, & quelle est la tienne; quel rapport a celle-ci avec cellelà, & quelle partie de quel tout elle est, & se souvenir qu'il n'y a personne qui puisse t'empêcher de dire & de faire des choses convenables à cette nature, dont tu es une portion.

X. Théophraste, dans la comparaison qu'il a faite des péchés, autant qu'il est possible de les comparer, en suivant les vues générales, décide en grand Philosophe, que ceux qui viennent de la con-

de Marc Antonin. Liv. II. 323 cupiscence, sont plus grands que ceux qui viennent de la colere : car celui que la colere fait agir. semble résister à sa raison, malgré lui, & avec une secrete douleur : mais celui qui obéit à fa concupiscence, vaincu par la volupté, paroît plus intempérant & plus efféminé dans ses fautes. C'est donc avec beaucoup de raison, & avec une vérité qui fait honneur à la Philosophie, qu'il a ajouté que le crime qu'on fait avec plaisir, est plus grand & plus punisfable que celui qu'on fait avec douleur & avec tristesse. En effet, celui qui est en colere, ressemble beaucoup plus à un homme qui a reçu quelque offense, & que sa douleur force à fe venger; au lieu que le voluptueux se porte de son propre mouvement à l'injustice, pour assouvir 06 fa passion,

#### 714 Réflexions Morales

XI. Fais & pense chaque chose, comme pouvant sortir de la vieà chaque moment. Sil y a des Dieux, ce n'est pas une chose bien fâcheuse que de quitter le monde, car ils ne te feront aucun mal; & s'il n'y en a point, on qu'ils ne se mêlent pas des affaires des hommes, qu'aije affaire de vivre dans un monde fans Providence & fans Dieux } Mais il y a des Dieux', & ils ont soin des hommes; & ils ont donné à chacun le pouvoir de s'empêcher de tomber dans de véritables maux : & si dans toutes les autres choses qui arrivent nécessairement, il y avoit aussi des maux qui fussent de ce nombre, les Dieux y auroient pourvu, & nous auroient donné les moyens de les éviter : mais ce qui ne peut même rendre l'homme pire qu'il n'est, comment pour-

de Marc Antonia. LIV. II. 325 roit-il rendre la vie de l'homme plus malheureuse? Car si la nature avoit souffert ce désordre, ce seroit donc, ou parce qu'elle l'auroit ignoré, ou parce que l'ayant connu, elle n'auroit pu ni le corriger, ni le prévenir. Or, il est absurde de penser que la nature qui gouverne le monde, ait fait ou par ignorance, ou par impuissance, une si lourde faute, que de permettre que les biens & les maux arrivent indifféremment & sans distinction, aux bons & aux méchans : la mort & la vie, l'honneur & le déshonneur la douleur & le plaisir, la pauvreté & les richesses; toutes ces choses n'étant par elles-mêmes ni honteuses, ni honnêtes, arrivent également aux bons & aux méchans. Elles ne peuvent donc être ni de véri. tables maux, ni de véritables biens.

#### 326 Réflexions Morales

XII. Il est d'une nature intelligente de penser avec quelle vîtesse tout s'évanouit ; que l'Univers abforbe bientôt tout les corps, & que le tems en efface incontinent la mémoire; quels sont tous les objets sensibles, & particulièrement ceux qui nous attirent par la volupté, ou qui nous rebutent par la douleur; & ceux auxquels l'orgueil des hommes a attaché un éclat si généralement vanté; combien tous ces objets font vils, méprifables, honteux, sujets à la corruption & à la mort même. Elle doit penser encore qui sont ceux dont les opinions & les suffrages donnent la réputation, & dispenfent la gloire; ce que c'est que la mort, & se souvenir que si l'on considere cette mort en la séparant dans son imagination des fausde Marc Antonin. LIV. II. 327 fes idées qu'on y attache, on trouvera que ce n'est autre chose qu'un ouvrage de la nature. Or, de craindre un ouvrage de la nature, c'est être enfant; & non seulement c'est un ouvrage de la nature, mais un ouvrage même qui lui est utile. Sur-tout elle doit bien considérer de quelle maniere l'homme est uni à la Divinité, par quel endroit il en fait partie, & ce que deviendra cette partie, quand elle aura quitté le corps.

XIII. Il n'y a rien de plus misérable qu'un homme qui veut tout connoître, & tout embrasser, & qui, non content de sonder les abymes de la terre, veut encore, par ses conjectures, pénétrer dans l'esprit des autres hommes, sans se souvenir qu'il lui doit suffire de connoître cette Divinité qu'il a au dedans de lui, & de lui rendre le culte

328 Réflexions Morales

qui lui est dû. Le culte qu'elle demande, consiste à la tenir libre de passion, à la garantir de la témérité, & à faire qu'elle ne soit jamais fâchée de ce que font les Dieux ou les hommes : car ce que font les Dieux mérite nos respects, à cause de leurs vertus; & ce que font les hommes mérite notre amour, à cause de la parenté qui est entre nous. Il arrive quelquefois aussi qu'il mérite en quelque maniere notre compassion, à cause de l'ignorance où ils sont des biens & des maux : car cette ignorance est un aveuglement aussi pitoyable que celui qui empêche de discerner le blanc & le noir.

XIV. Quand tu aurois à vivre trois mille ans, & trente mille encore pardeflus, souviens-toi que l'on ne perd d'autre vie que celle

de Marc Antonin. LIV. II. 329 que l'on a, & qu'on n'a que celle qu'on doit perdre. Il n'y a donc point de différence entre la plus longue & la plus courte vie : car le tems présent est égal pour tout le monde, quoique celui qui est passé ne le soit pas. Or, le tems qu'on perd en perdant la vie, n'est qu'un moment : car personne ne peut perdre ni le passé, ni l'avenir. En effet, comment feroit-il poffible d'ôter à quelqu'un ce qu'il n'a pas ? Il faut donc se souvenir de ces deux points; l'un, que de toute éternité toutes choses sont semblables, qu'elles font toujours un cercle, & qu'il n'y a point de différence entre voir les mêmes choses pendant vingt ou trente ans, & les voir pendant un tems infini; & l'autre, que celui qui vit le plus long-tems, & celui qui meurt fort

jeune, font tous deux la même perte; car ils ne perdent que le tems présent, qui est le seul dont ils jouissent: personne, comme je l'ai déja dit, ne pouvant jamais perdre ce qu'il n'a pas.

XV. Tout n'est qu'opinion. Cela est assez clairement prouvé par ce que Monime, Philosophe Cynique, en a écrit dans ses Ouvrages. L'utilité de ce qu'il dit est assez sensible, si on n'en prend que ce qui est consorme à la vérité.

XVI. L'ame de l'homme se déshonore en plusieurs manieres, dont voici les principales. Elle se déshonore, lorsqu'elle devient, autant qu'il est en son pouvoir, comme une espece d'abcès & d'enslure dans le corps du monde: car d'être saché de ce qui arrive, c'est se retirer & se séparer de la natu-

de Marc Antonin. LIV. II. 331 re univerfelle, qui comprend & enferme en elle-même toutes les natures de tous les êtres particuliers. Elle se déshonore quand elle a de l'aversion pour quelqu'un, & qu'elle va contre lui pour lui nuire, comme cela arrive dans la colere. Elle se déshonore, lorsqu'elle se laisse vaincre par la volupté & par la douleur. Elle se déshonore, lorsqu'elle use de dissimulation, & que dans ses paroles, ou dans ses actions, elle emploie la feinte ou le mensonge. Elle se déshonore, lorsqu'elle ne rapporte à aucun but fes actions ni ses mouvemens, mais qu'elle agit témérairement, sans deffein & sans suite; car, jusques aux moindres choses, tout doit être raporté à une fin : or, la fin que tout homme raisonnable doit se proposer, c'est de suivre la raison

#### 332 Réflexions Morales

& les loix de cet Univers, qui est la plus ancienne des Villes & des Républiques.

XVII. Tout le tems de la vie de l'homme n'est qu'un point; la matiere dont il est composé, n'est qu'un changement continuel ; ses fens font émoussés & incertains : fon corps n'est qu'une corruption; l'esprit qui l'anime qu'un vent subtil; sa fortune qu'une nuit obscure, & sa réputation qu'un fantôme. Pour tout dire, en un mot, ce qui est du corps a la rapidité d'un fleuve; ce qui est de l'esprit, est une fumée & un fonge; la vie un combat perpétuel & un voyage dans une terre étrangere; enfin, la réputation dont l'homme se flatte après sa mort, n'est qu'un oubli. Qu'est-ce donc qui peut le conduire heureusement dans une route si dif-

de Marc Antonin. LIV. II. 333 ficile? C'est la Philosophie seule. Cette Philosophie consiste à conserver fon ame entiere & pure, toujours maîtresse de la volupté & de la douleur; à ne permettre jamais qu'elle fasse rien témérairement, qu'elle use de dissimulation, ni qu'elle s'éloigne de la vérité, & à faire en sorte qu'elle soit toujours suffisante à elle-même, qu'elle n'ait jamais besoin qu'un autre fasse quelque chose, ou qu'il ne la fasse pas; de plus, qu'elle reçoive tout ce qui lui arrive comme venant du même lieu d'où elle est sortie; qu'elle attende toujours la mort avec un esprit tranquille, & comme fachant bien que cette mort n'est autre chose que la dissolution des élémens dont chaque animal est composê. Car s'il n'arrive jamais rien de fâcheux aux élémens mê-

#### 334 Réstexions Morales

mes qui souffrent ces changemens continuels, & qui ne font que passer toujours de l'un à l'autre, pourquoi appréhenderoit-on la dissolution & le changement de tout le corps, puisque ce changement & cette dissolution sont selon la nature. Or, tout ce qui est selon la nature ne peut être un mal.

Ceci a été écrit à Carnunte.





### REMARQUES

SUR

#### LE LIVRE SECOND.

U'ILS sont tous mes parens, non-seulement par le sang, mais par l'esprit. ] Car tous les hommes étant formés d'une même terre, & toutes les ames venant de la même source, il s'ensuit delà nécessairement qu'ils sont tous parens, & par le sang & par l'esprit, & plus encore par ce dernier que par l'autre.

Par cette portion de la Divinité, dont ils sont participans. Les Stoiciens croyoient que l'ame étoit une partie de la Divinité, comme si Dieu étoit un être divisible, & qui eût des parties. Les Manichéens renouvellerent ensuite cette erreur, qui à été solidement résutée par les Sts. Peres, qui ont enseigné que l'ame étoit une créature, & non pas une partie de Dieu:

Creaturam non partem Dei, ab illo fastam, non de illo; & cette doctrine est si bien établie, que ce langage des Stosciens ne peut plus être dangereux, & que nous pour vons même nous en servir selon nos principes, en faisant entendre que notre ame est une portion de la Divinité, & une Divinité, par l'espérance que nous avons qu'elle en sera adoptée, comme dit St. Augustin: In ejus genus adoptandam mirabili dignatione gratia non parili dignitate natura.

Car il n'est pas en leur pouvoir de me faire tomber en aucun vice. ] Il n'y a rien de plus vrai que ce principe, ni qui s'accorde mieux avec ce que J. C. nous a enseigné.

Et c'est nuire que d'avoir de la haine ou de l'aversion. Cette conséquence est d'une vérité constante. Ce n'est pas l'exécution qui fait le mal, c'est la volonté. La Religion nous l'enseigne. C'est pourquoi Saint Jean dit que, quiconque hait son frere, est homicide, & qu'il demeure dans la mort. Epitre 1. C. 111.

II. Quitte donc los livres, ne te travaille plus

de Marc Antonin. LIV. II. 337
phus tant, tu n'en as pas le loifir. ] La plupart des hommes font pour les livres & pour les sciences, ce que Marthe fait dans l'Evangile pour préparer tout ce qui lui paroissoit nécessaire. Ils s'empressent & se troublent dans le soin de beaucoup de choses: mais il n'y en a qu'une seule nécessaire; & quand on la connoit, les livres sont inutiles; & ce n'est pas tant un secours & une aide, qu'un obstacle & qu'un embarras.

Comme une marionnette est remuée par des ressorts étrangers. Cette belle comparaifon est prise du premier Livre des Loix de Platon, où un Athénien dit: Les passions font dans nos corps ce que les petites cordes sont dans les marionnettes. Elles nous remuent, & nous sont saire des mouvemens tout contraires, selon qu'elles sont opposées entre elles.

III. Se fait par la nature, ou par la liaifon & l'enchaînement des causes que la Providence régir. ] Antonin n'est pas de ceux
qui opposent la nature à Dieu, & qui enseignent qu'elle produit tout au hasard &
par elle-même, sans l'aide d'aucun esprit.

Tome I.

P

intelligent qui la gouverne; en un mot; qu'elle est l'ouvrage, & non pas l'instrument dont Dieu se sert. Cet Empereur reconnoît, au contraire, qu'elle obéit aux ordres du Souverain, & que dans tout ce qu'elle produit, elle suit les loix de la Providence. Ainsi cet ou du texte n'est pas une particule disjonctive, mais copulative. Elle explique la pensée d'Antonin, qui n'est point du tout de faire la nature indépendante; mais servante & soumise, telle que la véritable Religion nous la donne, en nous enseignant que les cheveux de notre tête sont comptés, & qu'il n'en tombe pas un que par la volonté de Dieu.

De plus, il y a une nécessité absolue que tu ne saurois changer. ] Cette absolue nécessité n'est point ici la fatale destinée, saum: car la fatale destinée n'est que le décret de la Providence. Ainsi Antonin ne diroit que ce qu'il a déja dit. Ce sage Empereur se dit à lui-même trois raisons qui doivent le porter à soussir tout ce qui lui arrive. La premiere, qu'il y a une Providence qui gouverne tout, & qui par conséquent: soin des hommes; la

de Marc Antonin. LIV. II. seconde, que c'est une nécessité indispensable de souffrir ce qu'elle a ordonné; & qu'ainsi il n'y a que la patience à opposer à cette nécessité absolue; & la troisieme, que ce qui lui arrive, est utile à tout l'Univers, dont il est une petite partie : ce n'est donc pas un mal. Tout cela est fort bon pour un Paien: mais aujourd'hui nous avons de plus fortes & de meilleures raisons pour nous encourager à souffrir les maux de cette vie : car, sans les déguiser, & sans leur faire perdre leur nom, la Religion nous enseigne que nous devons être bien aises de souffrir, parce que nos souffrances ne peuvent jamais être comparées avec la gloire qu'elles produiront

Que par les changemens des élémens. ] Car les Philosophes enseignent que la terre se change en eau, l'eau en air, l'air, en seu, &c. Voyez la remarque sur le chapitre 48, du Livre 1V.

Mais défais-toi de cette soif insatiable des livres, asin que tu ne sortes pas de la vie en murmurant. ] Ceux qui sont si avides de' science, & qui, en matiere de livres, ne disent jamais, c'est assez, ne peuvent presque fortir de la vie sans murmure: car la mort les surprend toujours, & vient rompre quelque grand dessein, & il arrive alors immanquablement ce que Salamon dit dans l'Ecclésiaste: In multa sapientia multa sit indignatio; & qui addit scientiam, addit & laborem C. I. v. ult.

IV. Et combien de fois tu as refusé de te servir des occasions que les Dieux t'ont presentées.] Nous avons encore plus de sujet qu'Antonin de nous faire ce reproche; car Dieu ne se lasse point de nous présenter les occasions de nous repentir; il nous y exhorte sans cesse, & nous entendons tous les jours sa voix; mais nous méprisons les richesses de sa patience, de sa bonté & de sa longue attente.

Il est pourtant déja tems de connoître de quel monde tu sais partie. ] C'est-à-dire, de connoître le rapport que la nature de ton corps a avec celle de l'Univers: car cette connoissance te préparera à n'être ni surpris ni étonné de quoi que ce soit qui lui arrive.

Et que su es descendu.) C'est-à-dire, ton ame est descendue.

Et que si tu ne t'en sers pour te rendre vanquille.) Pour acquérir cette tranquillité pure, qui consiste à n'obéir à aucune passion, & à ne tomber dans aucun vice.

V. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a à pratiquer pour mener une vie heureuse & divine. ) Cela paroissoit peu de chose aux Stoïciens, qui avoient une grande idée des forces de la nature : mais Antonin n'en jugeoit pas ainsi. Il reconnoissoit que les forces de la nature viennent de Dieu, & avec ce secours, qui ne manque jamais à ceux qui tâchent de faire le bien, il trouvoit tout facile.

VI. Tu te déshonores mon ame.) Cette expression est prise du cinquieme Livre des Loix de Platon, qui dit que personne n'honore son ame comme il faut. On peut voir ce qui est remarqué sur le chap. x v 1. de ce même Livre.

VII. Fais-toi du loifir pour apprendre quelque chose de bon & d'honnête.) Il dépend toujours de nous de nous faire ce loisir, & les affaires que nous alléguerons ne seront pas une bonne excuse.

Et cesse de courir çà & là, comme si tu

ciois agité par un tourbillon.) Rien ne peint mieux la vie des hommes qui tracassent toujours dans le monde, & vont & viennent sans savoir pourquoi, plus chargés de leur oissveté, que de leurs affaires. Ennius a bien dit sur cette inquiétu de vagabonde:

Imus hue, hine, illue. Cum illue ventum; ire illine lubet.

Incerte errat animus ; prater propter vita;

Nous allons là, de là nous allons ailleurs; & quand nous y fommes, il nous tarde d'en partir. Notre esprit erre fans savoir où il va, ni où il veut être, & la vie se passe ainsi sans dessein & sans but.

Parce qu'ils n'ont pas un hut certain.)
Les Stoïciens, à l'exemple de Socrate, fe sont plus attachés que les autres Philosophes à faire voir que le sondement de la vertu & de tous les devoirs de la vie civile, consiste à avoir un hut certain; & ce but étoit pour eux l'unité publique, à laquelle ils disoient que le sage devoir

de Marc Antonin. Ltv. II. 343 toujours viser, comme Antonin s'en explique dans la suite.

VIII. Mais il est impossible qu'on ne le soit, si on ignore ce qui se passe dans son propre cœur.) On peut appliquer à cela ce vers d'Homere, que Socrate avoit toujours dans la bouche:

Que tout ce qui se fait de bien & de mal pour nous, se fait chez nous.

& ils'enservoit pour détourner les hommes de toutes les sciences inutiles & de toutes les vaines curiosités, pour les porter à l'étude de la morale & au seul examen de leur propre cœur.

X. Théophraste dans la comparaison.) Voilà Antonin déclaré contre l'égalité des péchés que ceux de sa secte avoient toujours soutenue si opiniatrément & avec tant d'injustice. Mais ce n'est pas la seule chose où il s'est éloigné des sentimens outrés des premiers Stoiciens.

XI. Car ils ne te feront aucun mal.). Comme les Stoiciens n'avoient aucune idée ni de peines ni de récompenses éter-nelles après la mort, & que le plus grand

caractere qu'ils reconnoissoient en Dieus étoit une bonté infinie, ils étoient perfuadés qu'après cette vie on n'avoit rien à craindre, & que c'étoit une chose entiérement opposée à la nature de Dieu, de faire du mal. La véritable Religion a tiré les hommes d'une sécurité si pernicieuse, en leur apprenant que nul ne pourra subsister devant la justice de Dieu, si Dieu ne lui fait miséricorde.

Et ils ont donné à chacun le pouvoir de s'empêcher de tomber dans de véritables maux. ) Car Antonin ne reconnoît pour véritables maux que les péchés & les vices; & quand il dit que Dieu a donné le pouvoir de s'empêcher de tomber dans le vice, il s'éloigne encore du sentiment des autres Stoïciens, qui prétendoient que l'homme avoit, par lui-même, cette sorce sans le secours de Dieu. Mais quoique ce sentiment d'Antonin soit plus épuré que celui des autres Philosophes de la même secte, il pourroit encore induire à l'erreur que les Pélagiens adopterent ensuite, si on ne l'expliquoit favorablement. Car il sembleroit que cet Empereur eût voulu dire, que Dieu ayant donné aux hommes le franc arbitre, ils peuvent éviter le mal, & faire le bien, par leur propre choix, & par leur feule volonté, sans aucun nouveau secours: ce qui est faux & impie; & ce n'a pas été le sentiment d'Antonin, puisqu'il reconnoît ailleurs un nouveau secours à chaque moment & à chaque bonne action. Il a donc voulu dire que Dieu a donné à l'homme le pouvoit d'éviter le vice, & que ce pouvoir est entretenu & comme renouvellé à tous momens, & cela est conforme aux vérités que la Religion nous enseigne.

Car si la nature avoit souffert ce désordre.) La Nature est ici cet esprit intelligent qui gouverne l'Univers, c'est-àdire, Dieu.

Ou parce que l'ayant connu, elle n'auroit pu ni le corriger, ni le prévenir.) Antoninécrit ici pour réfuter certains Philosophes qui soutenoient que la matiere étoit si foible & si corrompue, que Dieu n'avoit pu sa rétablir. Ce sentiment est impie, & 246. Réflexions Marales.

les Saints Peres l'ont combattu dans leurs. écrits.

Or il est absurde depenser que la Nature.), Ce raisonnement est très-solide. Ou Dieu n'a pu empêcher ce désordre, ou il l'a ignoré. S'il l'a ignoré, il est aveugle; ou si l'ayant connu, il n'a pas voulu y remédier, il est envieux; & s'il ne l'a pu, il est impuissant. Or, on ne peut dire ni l'un ni l'autre sans un sacrilege horrible, & sans une détestable impiété.

Elles ne peuvent donc être ni de véritables maux, ni de véritables biens.) Cette consequence est sûre, & la Religion nous enfeigne cette vérité, que les maux produisent des biens infinis à ceux qui aiment Dieu, & que les biens sont une source de maux pour ceux qui n'ont pas sa crainte.

XII. Il est d'une nature intelligente. ) Qu'il y a peu de ces natures intelligentes! Si on pratiquoit ce qu'Antonin enfeigne dans ce chapitre, on se procureroit une véritable liberté.

Et ceux auxquels l'orgueil des hommes a: ettaché un éclat si généralement vanté. Comme les dignités, les emplois, les charges, de Mare Antonin. LIV. II. 347 la naissance, & toutes les autres choses dont les hommes sont si entêtés.

Qui sont ceux dont les opinions & les suffrages donnent la réputation, & dispensent la gloire.) Rien ne seroit plus propre à corriger un ambitieux, que de penser qui sont ceux dont il brigue les suffrages: car il auroit honte de sa bassesse & de sa lâcheté, de vouloir être estimé par des esclaves qu'il n'estime point, & qui ne sauzoient légitimement s'estimer eux-mêmes.

En la separant dans son imagination, des sausses idées qu'on y attache. D'ordinaire les hommes ne craignent pas tant la mort, que l'appareil qui l'accompagne. Ils sont tous comme ces malades soibles, qui craignent plus les opérations de la chirurgie, quand ils voient déployer plusieurs instrumens.

Mais un ouvrage même qui lui est utile. }
Car le monde ne s'entretient que par ces
changemens, & on peut dire que nous
ne vivons que par la mort: Mortibus vivimus, comme disoit un ancien.

XIII. Veut encore, par ses conjectures,

pénéirer dans Pesprit des autres hommes.)
Antonin ne parle pas ici de la fausse vanité de ceux qui prétendent connoître les hommes par la physionomie. Il parle de la curiosité qui est naturelle à tous, & qui fait que nous travaillons bien plus à deviner ce que les autres pensent, qu'à favoir ce que nous pensons.

Il arrive quelquesois aussi qu'il mérite en quelque maniere nouse compassion.) Antonin met cette restriction, en quelque maniere, pour ne pas choquer trop ouvertement le dogme des Stoiciens, que la compassion est un vice. Nous verrons ailleurs ce qu'il en pensoit.

XIV. Quand tu aurois à vivre trois mille ans.) Ce raisonnement d'Antonin est sûr. Il est absurde de dire qu'il y a un tems passé & un tems sutur: c'est même une contradiction dans les termes. Il n'y a donc que le tems présent, & par conséquent la vie est égale pour tout le monde. Mais, dit-on, un jeune homme qui meurt à vingt ans, perd plus que celui qui meurt à quatre-vingts, car il perd l'espérance d'un avenir plus long.

de Marc Antonin. LIV. II. 349

Plaiante objection! comme si la vie se mesuroit par l'espérance, c'est-à-dire, comme si on mesuroit une chose qui est, par une autre qui n'est point. D'ailleurs, peut-on faire la moindre comparaison des choses qu'on espere en cete vie, avec celles qu'on attend après la mort? N'est-ce pas dans l'autre vie que substistent véritablement les choses que nous ne voyons ici qu'en songe, & comme à travers d'épaisses ténebres, qui les déguisent ou qui les cachent? La mort ne peut donc que convertir en réalités toutes nos espérances, & c'est de quoi beaucoup de Philosophes Païens ont été très-persuadés.

Quoique celui qui est passe, ne le soit pas.) Il ne l'est pas par le nombre, mais il l'est par l'existence: car il ne peut pas y avoir de différence de ce côté-là entre les choses qui ne sont plus, ou qui sont englouties dans un infini qui les rend égales. C'est pourquoi Saint Jerôme disoit sort bien: Entre celui qui a vécu dix ans, & celui qui en a vécu mille, après qu'ils sont morts tous deux, tout le tems passé est égal. La seule différence qu'il y a, c'est que le vieit.

Lard est plus chargé de péchés que le jeune. Epit. III. Car les péchés subsistent indépendamment du tems.

XV. Tout n'est qu'opinion.) Antoninveut dire que nos sens & nos lumieres nous trompent, & que nous ne sommes émus & conduits que par l'opinion que nous avons des choses, & nullement par les choses mêmes. Ce qui est vrai. Nous nous imaginons savoir, & nous ne savons rien, ou nous ne savons pas comme il faut.

1. Cor. 8.

Monyme, Philosophe Cynique. ) Disciple: de Diogene & de Cratès.

Si on n'en prend que ce qui est conforme de la vérité.) Ce sage Empereur ajoute cela, pour donner aux esprits un anti-dote contre le posson tépandu dans les Ouvrages de Monyme, qui, pour faire douter les hommes des vérités les plus constantes, rendoit sa these si générale, qu'il y rensermoit les choses spirituelles, & toute la Religion.

X V I. L'ame de l'homme se déshonore en plusieurs manieres. ) Antonin a eu en vue le commencement cu Livre V. des Loix.

#### de Marc Antonin. LIV. II. 351

de Platon, qui dit que l'homme déshonore son ame, quand il s'occupe du soin, d'amasser des richesses; quand il a pour elles de la complaisance; qu'il se croit tout permis, & qu'il s'abandonne aux voluptés; quand, au lieu de s'accuser de ses péchés, il les rejette sur les autres ; quand il commet des actions qui doivent. être suivies du repentir ; quand il ne souffre pas courageulement les travaux, les. blessures, &c. quand il estime cette vie comme un grand bien; quand il préferela beauté à la vertu, car c'est préférer la terre au ciel; quand il ne fuit pas de tout son pouvoir ce que la loi condamne. & ne recherche pas ce qu'elle approu-¥e. &c.

Elle se déshonore lorsqu'elle use de dissimulation, & que dans ses paroles qu dans ses actions elle emploie la feinte ou le mensonge.) Les Païens ont eu plus de respect pour la vérité, que beaucoup de Chrétiens, qui croient qu'il est permis d'user de seinte, de dissimulation & de mensonge. Cicéron dit, dans le III. Livre des. Offices: Ex omni vita simulatio & dissimulatio tollenda est. La feinte & la dissimulation doivent être bannies de tout commerce. Et ratio igitur postulat, ne quid instidiose, ne quid simulate, ne quid fallaciter. La raison veut donc qu'on n'emploie jamais ni la fraude, ni la seinte, ni la surprise. Entre tous les Paiens, même les plus corrompus & les plus aveugles, on n'en trouvera pas un seul qui se soit avisé de sauver le mensonge & la mauvaise soi par le pernicieux secours des équivoques, & des restrictions.

Qui est la plus ancienne des Villes & des Républiques. ) Cet endroit me fait souvenir d'un beau passage de Plutarque, qui dit, en quelque endroit de ses Morales, que Dieu, qui a tout créé, qui est toutpuissant, souverainement juste, & ouvrier très-parsait, comme dit Pindare, a créé le monde comme une ville commune aux hommes & aux Dieux, asin qu'ils y habitent avec la justice & la vertu.

XVII. Tout le tems de la vie de l'homme n'est qu'un point. ) On ne fauroit trouver quelque part que ce soit un plus beau de Mare Antonin. LIV. II. 353 portrait de l'homme. Il est bien difficile de le bien lire & d'avoir encore de la vanité.

La matiere dont il est compose, n'est qu'un ehangement continuel.) C'est pourquoi Platon faisoit cette admirable définition de l'homme par rapport au corps : E'homme est ce qui n'est point. Je ne sais si tout le monde la goûtera : pour moi, j'en suis charmé. Socrate & les Platoniciens avoient puisé ce sentiment dans la doctrine de Parménide, qui avoit enseigné, que dans la nature, ou dans l'Univers, il y a deux parties; l'une inconstante, vagabonde, sujette au changement, & qui sans cesse est autrement, disposée: c'est-à-dire, la matiere, qu'il appelle par cette même raison, sujette àl'opinion; & l'autre toujours durable incorruptible, toujours semblable à soi-même, & exempte de toute forte de changement; en un mot, qui est toujours, & toujours une: & c'est la partie intelligente, c'està-dire, Dieu; & cela s'accorde parfaitement avec le nom que Dieu prend dans l'Ecriture fainte : Je suis celui qui suis.

#### 354 Réflexions Morales

Exod 3. 14. parce qu'à lui seul appartient proprement l'être permanent, & que toutes les autres choses changeant perpétuellement, & passant toujours d'un être à un autre, sont & ne sont pas.

Enfin la réputation dont l'homme se flatte après sa mort, n'est qu'un oubli. ) Car la plus grande réputation comparée à l'éternité, n'est qu'un moment, & pas même un moment.

C'est la Philosophie seule. ) La Philosophie, proprement prise, n'est que la connoissance des choses divines & humaines, la Religion.

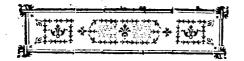
Qu'elle soit toujours suffisante à ellemême.) Elle ne le peut sans le secours de Dieu.

Qu'elle n'ait jamais besoin qu'un autre sasse quelque chose, on qu'il ne la sasse pas.) Antonin voudroit rendre l'homme sage trop indépendant, s'il parloit ici des choses temporelles, & des secours que les hommes se doivent les uns aux autres; austi n'est-ce pas son sens; il ne parle que de ce qui regarde le véritable bonheur, qui ne sauroit jamais dépendre de l'action d'autrui.

Que cette mort n'est autre chose que la dissolution des élémens, dont chaque animal est compose.) C'étoit l'opinion des Platoniciens, qui l'avoient prise d'Empédoc'e, que la naissance & la durée des corps n'étoient que l'union & l'assemblage des premiers principes, & la mort leur séparation; & qu'ainsi, comme rien ne naissoit, c'est-à dire, qu'il n'y avoit point de création nouvelle, rien ne périssoit non plus; il n'y avoit ni procréation de rien, ni réduction à rien; & cela est vrai pour la matiere, depuis que le monde a été tiré du néant.

Fin du second Livre.

.



# RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

## LIVRE TROISIEME.

NON-seulement il faut penser que notre vie se consume chaque jour, & devient plus courte; mais encore, il faut considérer que si on vit long-tems, on n'est pas assuré de conserver la même force d'esprit & le jugement nécessaire pour la contemplation & pour l'intelligence des choses divines & humai-

#### 358 Réflexions Morales

nes: car, dès le moment qu'on tombe en enfance, on conferve bien les facultés de transpirer, de se nourrir, d'imaginer, de desirer, & toutes les autres de cette nature; mais de se fervir de soi-même, de remplir ses devoirs, d'examiner la vérité de ses préjugés, & d'être en état de juger s'il est tems de quitter la vie; enfin, tout ce qui demande une raison mâle & bien exercée, tout cela est déja éteint en nous. Il faut donc se hâter, non-seulement parce qu'on approche tous les jours plus près de la mort; mais aussi, parce que la connoissance & l'intelligence des choses nous abandonnent fouvent avant que nous mourions.

II. Il faut confidérer que les choses qui arrivent fortuitement, ou nécessairement aux êtres que la

de Marc Antonin. LIV. III. 359 nature produit, ont quelque chose d'agréable & de charmant, comme ces parties du pain, qui, dans le four s'entrouvrent & se séparent : car ces mêmes parties, que la force du feu a séparées & désunies contre le dessein du Boulanger, ne laissent pas de donner certaine grace au pain, & d'exciter à le manger. Tout de même les figues les plus mûres se rident & se fendent, & ce qui approche de la pourriture, donne de la beauté aux olives qui commencent à mûrir. Les épis qui baissent la tête, la férocité du lion l'écume du fanglier, & plusieurs autres choses semblables, si on les regarde féparément, n'ont rien qui approche de la beauté: cependant, parce qu'elles accompagnent les êtres que la nature produit, elles leur donnent de l'agrément, & plai-

### 360 Réflexions Morales

sent aux yeux. Par la même raison, fi quelqu'un a l'esprit assez fort & affez profond pour contempler & connoître toutes les choses qui arrivent dans cet Univers, il n'en trouvera presque pas une, non pas même de celles qui arrivent en conséguence & à la suite des autres, qui n'ait ses graces particulieres, & qui ne serve à relever la beauté du tout dont elle fait partie. Ainsi, il ne verra pas avec moins de plaifir les bêtes féroces vivantes, qu'il les verroit dans les ouvrages des Statuaires & des Peintres. Il trouvera que les vieilles & les vieillards ont leur beauté aussi-bien que les jeunes gens, & il verra avec les mêmes yeux les uns & les autres. Enfin, il découvrira dans une infinité de semblables sujets, des beautés qui ne sont pas sensibles à tout

de Marc Antonin. LIV. III. 361 tout le monde, mais seulement à ceux qui sont accoutumés à la nature & à ses ouvrages.

III. Hypocrate, après avoir guéri plusieurs maladies, est mort lui-même de maladie. Ceux qui ont fait profession de prédire la mort aux autres, ont enfin subileur destinée. Alexandre, Pompée, César, après avoir détruit de fond en comble tant de Villes, & défait tant de milliers d'hommes dans les combats, sont enfin morts à leur tour. Héraclite ayant si long-tems discouru sur l'embrasement qui devoit consumer le monde, a fini par les eaux qui ont rempli ses entrailles, & il est mort tout couvert de fumier. Démocrite est mort mangé des poux, & c'est une autre espece de vermine qui a fait mourir Socrate.

Tome 1.

### 362 Réflexions Morales

A quoi aboutissent tous ces difcours? Tu t'es embarqué, tu as fait ta course; tu es abordé où tu devois aller; fors du vaisseau. Si tu en sors pour arriver à une autre vie, tu y trouveras des Dieux; & si tu es privé de tout sentiment, tu cesseras d'être sous le joug des douleurs & des voluptés, & de servir à un vase si fort au dessous de ce que tu es : car ici, sans contredit, la partie qui sert est plus excel. lente, puisque c'est l'esprit, cette Divinité qui est au dedans de toi, au lieu que l'autre n'est que du sang & de la poussiere.

IV. Ne consume point le tems qui te reste à vivre, à penser aux autres, quand cela n'est d'aucune utilité pour le public : car ces pensées te priveront d'une autre chose qui t'est plus importante; je veux

de Marc Antonin. Liv. III. 363 dire, qu'ayant l'esprit occupé de ce que celui-ci, ou celui-là fait, pourquoi il le fait, de ce qu'il dit, de ce qu'il pense, ou de ce qu'il veut entreprendre; toutes ces choses te feront errer hors de toi-même, & t'empêcheront d'être attentif à conduire & à observer ta propre raison. Il faut donc éviter toutes les pensees vaines & inutiles, sur-tout celles que la curiofité & la malice font naître. Tu dois aussi t'accoutumer à ne penser aucune chose, sur quoi, si quelqu'un te demandoit tout d'un coup ce que tu penses. tu ne pusses répondre ayec liberté. & fur le champ: je pensois cela & cela; afin que par-là tu fasses connoître que tu n'as rien dans le cœur qui ne soit pur, simple, bon, & qui ne convienne à un homme qui est né pour la société, qui rejette

364 Réflexions Morales

entiérement les pensées de luxe & de volupté, qui méprise les vaines disputes, l'envie, les soupçons, & enfin, tout ce que tu ne pourrois avouer fans honte. Un homme comme celui-là, qui ne remet point de jour à autre à se rendre plus parfait, doit être regardé comme le Prêtre & comme le Ministre des Dieux, servant toujours la Divinité qui est consacrée au-dedans de lui comme dans un temple. C'est cette Divinité propice qui le rend indomptable à la volupté, invulnérable à la douleur, infenfible aux injures & aux violences, & inaccessible aux vices & à tous les desirs déréglés. C'est elle qui le rend un vaillant athlete dans le plus grand de tous les combats qu'il faut soutenir, pour ne se laisser vaincre par aucune de ses pas-

de Marc Antonin. LIV. III. sions; qui lui donne une justice, dont il est entiérement pénétré, C'est elle enfin, qui lui fait recevoir avec plaisir tout ce qui lui arrive par les ordres de la Providence, & qui l'occupant tout entier, ne lui laisse le tems de penser à ce que les autres pensent, disent ou font, que dans des nécessités pressantes, & lorsqu'il y va de l'intérêt du public. Car il ne s'occupe qu'à faire les choses qui sont de lui, & il ne pense qu'à celles qui lui sont affignées par la nature universelle. Il tâche de perfectionner la beauté de celles-là, & il est convaincu de la bonté de celles-ci. Car, ce qui est destiné à chacun, lui est convenable & utile, & tend avec lui à la même fin. Il se souvient qu'il y a une étroite union & parenté entre tous les êtres raisonnables, & qu'il

est de la nature de l'homme d'avoir soin de tous les hommes. Il ne recherche pas l'estime de tout le monde indisséremment, mais seulement de ceux qui vivent conformément à la nature; & pour ceux qui vivent d'une autre maniere, il a toujours devant les yeux quels ils sont dans leur domestique, en public, le jour, la nuit, & dans quelles compagnies ils sont consondus, & pour ainsi dire, embourbés. Ensin, il ne fait aucun cas de plaire à des gens qui ne se plaisent pas à eux-mêmes.

V. Ne fais rien malgré toi, rien que tu ne rapportes à l'utilité publique, rien que tu n'aies auparavant bien examiné, & rien enfin par caprice, ou par passion. N'embellis point tes pensées par la beauté & l'élégance du discours; évite de trop parler, & ne te mêle point de

de Marc Antonin. LIV. III. 367 beaucoup d'affaires. Que le Dieu, qui est au dedans de toi, conduise & gouverne un homme mâle, un bon vieillard, un citoyen, un Romain & un Empereur, qui s'est luimême si bien mis en état, qui n'attend que le son de la trompette pour fortir de la vie, sans aucun retardement. N'aie jamais recours au serment, ni au témoignage d'autrui, pour confirmer tes paroles. Qu'il paroisse toujours de lagaieté sur ton visage. Accoutume -toi à te passer du service des autres, & du repos qu'ils te peuvent procurer. En un mot, sois ferme & droit par toimême, & n'aie point d'autre appui.

VI. Si dans la vie, tu trouves quelque chose de meilleur que la justice, la vérité, la tempérance & la force d'esprit, en un mot, qu'une 368

ame, contente d'elle-même dans tout ce qu'elle fait selon les regles de la raison, & satisfaite de sa deftinée, dans tout ce qui lui arrive contre son gré; si tu trouves, disje, quelque chose de meilleur, attache-toi de tout ton cœur à ce bien inestimable, & jouis de ce trésor que tu as trouvé. Mais si tu ne vois rien de meilleur que cette partie de la Divinité, qui a son temple au dedans de toi, qui se rend toujours la maîtresse de tous ses mouvemens, qui examine avec soin toutes ses pensées, qui, comme disoit Socrate, se délivre de la tyrannie des passions qui agitent les sens, qui est toujours soumise aux Dieux, & qui a toujours soin des hommes: si toutes les autres choses te paroissent petites & méprisables auprès d'elle, ne donne place à au-

de Marc Antonin. LIV. III. 369 cune: car t'y étant une fois soumis, il ne dépendra plus de toi de t'en défaire, pour t'attacher uniquement à ce bien qui t'est véritablement propre, & qui est à toi. Il n'est pas juste que rien d'étranger vienne tenir tête à ce véritable bien, qui est l'unique Auteur de la société & de la raison. Je dis, rien d'étranger, comme les applaudissemens du Peuple, les principautés, les richesses & les voluptés: car pour peu que nous donnions entrée à tout cela, & qu'il nous paroisse fortable, il prend d'abord le dessus, & nous entraîne avant que nous y prenions garde. Choisis donc librement & simplement tout ce qui te paroît le meilleur, & t'y attache de toutes tes forces. Ce qui est meilleur, c'est ce qui est utile, & voici une regle sûre pour le discerner.

# 3,70 Réstexions Morales

Tout ce qui t'est utile, en tant que tu es animal raisonnable, c'est ce qu'il faut retenir; & tout ce qui ne t'est utile qu'en tant que tu es simplement animal, c'est ce qu'il faut rejetter. Conserve seulement ton jugement libre & dégagé de toutes sortes de préjugés, asin qu'il puisse faire sûrement cette dissérence.

VII. Garde-toi bien d'estimer jamais comme utile une chose qui te sorcera un jour à manquer de soi, à violer la pudeur, à hair, soupçonner, ou maudire quelqu'un, à être dissimulé, à dessirer des choses qui demandent des murailles ou des voiles pour être cachées. Celui qui n'estime que son ame, c'est-à-dire, son propre génie, & le sacré culte qu'on rend à ses vertus, ne fait rien qui sente la tragédie. Il ne s'aban-

de Marc Antonin. LIV. III. 371 donne point aux gémissemens; il ne demande, ni la folitude, ni le grand monde; & ce qui est encore plus considérable, il vit sans crainte & sans desir. Il ne se met point en peine quel tems il a encore à jouir de la vie; il est toujours prêt à la quitter, comme à faire toute autre action honnête & vertueuse; enfin, fon unique foin, pendant qu'il est sur la terre, c'est de tenir toujours son ame en état de faire tout ce qui est propre à l'homme & utile à la fociété.

VIII. Dans l'ame d'un homme tempérant, & purgé de toutes les passions, il n'y a jamais, ni meurtrissure, ni corruption cachée; jamais la Parque ne le surprend, & ne tranche sa vie avant qu'elle soit complette, comme si c'étoit un Comédien qui se retirât avant qu'il 372 Réflexions Morales

eût achevé de jouer sa piece. De plus, il n'y a ni bassesse, ni orgueil, rien de forcé, ni de déchiré, rien qui craigne la censure, ni qui cherche l'obscurité.

IX. Respecte & cultive ton imagination, car tout dépend d'elle, afin qu'elle n'engendre point dans ton esprit des opinions contraires à la nature, & indignes de la raison. Or, ce que la nature & la raison demandent, c'est que tu retiennes ton consentement, que tu aimes les hommes, & que tu obéisses aux Dieux. Rejettant donc tous autres foins, ne t'attache qu'à ces trois choses, & souviens-toi que le seul tems qu'on vit, c'est le présent, qui n'est qu'un point; tout le reste du tems est, ou passé, ou incertain. La vie de chacun n'est donc qu'un moment; le lieu où il a passé, qu'un

de Marc Antonin. LIV. III. 373
petit coin de terre; & la réputation la plus durable, qu'une chimere qui s'évanouit bientôt, & qui
passe successivement à des hommes,
qui, mourant presque dès qu'ils
sont nés, bien loin d'avoir le tems
de connoître ceux qui sont morts
avant eux, n'ont pas celui de se
connoître eux-mêmes.

X. A toutes les regles que je t'ai données, tu peux encore ajouter celles-ci : c'est de faire toujours une désinition, ou une description exacte de tout ce qui peut tomber dans la pensée, de sorte qu'on voie précisément sa matiere, que l'on connoisse toutes ses parties séparément, & qu'on sache son véritable nom, & le nom des choses dont il est composé, & dans lesquelles il sera dissous. Car, il n'y a rien qui rende l'ame si grande, que d'exa-

### 374 Réflexions Morales

miner, avec méthode & avec vérité, tout ce qui peut arriver dans la vie, & d'y faire une telle attention, que l'on connoisse d'abord quelle partie du monde cela regarde, à quel usage il est destiné, de quelle considération il est par rapport à l'Univers & par rapport à l'homme, qui est le citoyen de cette Ville céleste, dont toutes les autres Villes ne font que comme les hôtelleries & les maisons. Qu'est-ce donc qui frappe présentement mon imagination ? de quoi est-il composé? quel doit être le tems de fa durée? quelle vertu faut-il lui oppofer? La douceur ? la force ? la vérité ? la fidélité? la simplicité? la frugalité? la fagesse? Sur chaque accident, il faut donc dire : cela vient de Dieu ; c'est une suite des causes établies par sa Providence, ou un effet du

de Marc Antonin. LIV. III. 375 hasard. C'est l'action d'un homme qui vient de même lieu que moi, qui participe à la même raison, & qui ignore ce qui est propre & convenable à sa nature. Mais moi, je ne l'ignore pas: c'est pourquoi je me comporte envers lui humainement & justement, suivant les loix naturelles de la société; & dans toutes les choses indifférentes, je tâche d'en juger de même, & de donner à chacune son véritable prix.

XI. Si tu suis la droite raison dans tout ce que tu fais, & qu'il te suffise de t'en acquitter avec soin, avec douceur & avec courage, sans y joindre rien d'étranger, & en conservant ton esprit pur & net, comme si tu devois le rendre sur l'heure; en un mot, si tu es uniquement appliqué à ce que tu sais,

## 376 Réflexions Morales

fans rien craindre, & content de faire une action qui est selon la nature, & de dire la vérité en tout, tu vivras bien. Or, il n'y a personne qui puisse t'empêcher de le faire.

XII. Comme les Médecins tiennent toujours prêts sous la main tous les instrumens nécessaires pour les opérations imprévues qu'ils peuvent avoir à faire, aie de même tout prêts les préceptes qui te peuvent aider à connoître les choses divines & humaines, & à faire la plus petite chose, en te souvenant toujours du lien qui lie les unes avec les autres. Car tu ne feras jamais bien aucune chose purement humaine, si tu ne connois les rapports qu'elle a avec les choses divines; ni aucune chose divine, si tu ne sais toutes les liaisons qu'elle a avec les choses humaines.

de Marc Antonin. LIV. III. 377 XIII. N'erre & ne tracasse pas davantage; tu n'auras le tems de lire, ni les commentaires de ta vie, ni les faits des anciens Grecs & Romains, ni les recueils que tu as faits des anciens Auteurs, & que tu as mis à part pour t'en servir dans ta vieillesse. Hâte-toi donc de parvenir à ta sin, & renonçant à toutes tes vaines espérances, aide-toi toimême, si tu as autant de soin de

XIV. Les hommes ne savent pas toutes les différentes significations qu'ont ces mots, dérober, semer, acheter, se reposer, voir ce qu'il faut faire; c'est ce qui ne se voit pas avec les yeux du corps, mais avec certains autres yeux.

toi, qu'il t'est permis d'en avoir.

X V. Nous avons un corps, une ame animale, & un esprit intelligent. Les sens appartiennent au

### 378 Réflexions Morales

corps, les mouvemens & les appétits à l'ame, & les opinions à l'esprit. Imaginer quelque chose, fe faire une image d'un objet, cela nous est commun avec les animaux; être remué & agité par ses passions, comme une marionnette par ses ressorts, cela nous est commun avec les bêtes les plus féroces, avec tous les efféminés & avec les monstres, comme Phalaris & Néron; suive son esprit pour guide dans toutes les actions extérieures qui paroissent des devoirs utiles, cela aussi nous est commun avec les Athées, avec ceux qui abandonnent leur patrie, & avec ceux qui commettent toutes fortes de crimes quand leurs portes font bien fermées. Si donc toutes ces choses nous font communes avec tout ce que je viens de dire, la

de Marc Antonin LIV. III. 379 seule qui reste, & qui est le propre de l'homme de bien, c'est d'aimer & d'embrasser tout ce qui lui arrive & qui lui est destiné; de ne point profaner, ni troubler par une foule d'imaginations & d'idées, ce génie, qui est consacré dans son cœur comme dans un temple; mais de se le conserver toujours propice, & de lui obéir comme à un Dieu, en ne disant jamais rien que de vrai, & en ne faisant rien que de juste. Que si tous les hommes s'opiniâtrent à ne vouloir pas croire qu'il vit simplement, modestement, & tranquillement, il ne se fâche pas contre eux, & il ne laisse pas de continuer le chemin qui le mene à la fin de sa vie, à laquelle il faut arriver pur, tranquille, libre, détaché de tout, en se conformant à sa destinée, sans violence, & de tout fon cœur.



# REMARQUES

#### SUR

# LE TROISIEME LIVRE.

I. NON seulement il saut penser que notre vie se consume chaque jour.) Antonin exhorte les hommes, par les motiss les plus pressans, à tout quitter, pour s'adonner entiérement à l'étude de la sagesse, avant que l'âge vienne leur ôter ou affoiblir leur raison.

Dès le moment qu'on tombe en enfance.) Cela est fondé sur le proverbe qui ne se trouve que trop souvent véritable: Vieillards deux sois-enfans.

Et d'être en état de juger s'il est tems de quitter la vie. ) Les Stoïciens croyoient qu'il étoit d'un homme sage, de quitter la vie dans les nécessités pressantes, ou lorsqu'il se voyoit en état de ne pouvoir plus remplir ses devoirs. Il est étonnant

de Marc Antonin. L I v. III. 381
qu'Antonin n'ait pas réformé une opinion si injuste & si contraire à la raison
& à la nature même, sur-tout Socrate
lui ayant appris que Dieu nous a mis dans
ce monde comme dans un poste que nous
ne devons jamais quitter sans sa permission.

Il faut donc nous hâter. ) Il veut dire qu'il faut se hâter de connoître & d'apprendre. Mais, dira-t-on, à quoi sert-il d'apprendre quand on est si près de la mort? Cela sert à ne pas la craindre, & à sortir de la vie avec plus de tranquillité.

II. Il faut aussi considérer que les choses qui arrivent.) Antonin combat ici le sentiment de ces athées, qui voyant dans la nature plusieurs choses qui leur paroissent ou dissormes ou inutiles, ou même nuisibles, prétendent tirer de là des conséquences sûres, qu'il n'y a point de Dieu, ou que s'il y en a, il ne se mêle point du tout des affaires des hommes, & laisse aller le monde au hasard. Il leur apprend donc que ces mêmes choses ne sont rien moins que ce qu'ils prétendent.

### 382 Réflexions Morales.

& qu'elles ont leurs graces & leurs beautés, en ce qu'elles sont ou les suites ou les accompagnemens des êtres où elles se trouvent. Antonin n'a eu garde de tomber dans le ridicule des anciens Stoiciens, qui soutenoient qu'il n'y avoit rien d'inutile dans le monde; qu'une puce servoit à nous éveiller, & une souris à nous rendre soigneux, comme Chrysippe l'avoit écrit dans ses livres.

Ou fortuitement, ou nécessairement. ) Antonin n'admet point de hasard. Il appelle nécessaires les choses qui sont toujours les suites des autres; & fortuites, celles qui arrivent ou contre le dessein de l'ouvrier, ou sans aucune nécessité apparente, quoiqu'elles viennent des causes que la Providence conduit.

Si quelqu'un a l'esprit assez fort & assez prosond pour contempler & connoisre.) En esset, il n'y a que les esprits prosonds qui soient capables de parvenir à cette connoissance des causes & des essets des êtres que la nature produit.

Qu'il les verroit dans les ouvrages des Statuaires & des Peintres.) Axistote écrit,

de Marc Antonin. LIV. III. 383

dans le Chap. IV. de sa Poétique, que naturellement les hommes aiment si fort l'imitation, qu'ils voient dans la peinture, avec un très-grand plaisir, les objets qu'ils n'oseroient regarder dans la nature. Antonin a égard ici à cette vérité.

Il trouvera que les vieilles & les vieillards ont leur beauté.) Antonin a réduit ici dans ses justes bornes un sentiment outré des Philosophes de sa secte, qui préséroient la laideur & la vieillesse à la jeunesse & à la beauté, & qui soutenoient qu'il n'y avoit que cela d'aimable, & que l'amour qu'on avoit pour une laide personne, cessoit dès qu'elle devenoit belle. Ce paradoxe leur attiroit la raillerie des honnêtes gens, qui les comparoient à des moucherons qui fuient le bon vin, & qui n'aiment que le vinaigre.

III. A fini par les eaux qui ont remplis ses entrailles, & est mort tout couvert de sumier.) Héraclite étant hydropique, demanda à ses Médecins s'ils ne pourroient pas convertir cette inondation en sécheresse. Les Médecins lui ayant répondu qu'ils n'avoient aucun secret pour cela,

il se mit dans du sumier au Soleil, croyant que la chaleur de ce sumier dissiperoit l'eau dont il étoit plein. Ce remede ne réussit pas, & il mourut dans le sumier. Antonin lui donne ici un ridicule qui est bien sensible. Ce Philosophe s'amuse à discourir de l'embrasement du monde, chose très-éloignée, & qui ne le touche en rien, & il ne voit pas qu'il va périr par un déluge d'eau, dont il sera lui-même la source.

Démocrite est mort mangé des poux.) Antonin est le seul qui parle ainsi de la mort de Démocrite. L'opinion commune est qu'il se sit mourir lui-même, voyant que la vieillesse lui assoiblissoit l'esprit.

C'est une autre espece de vermine qui a sait mourir Socrate.) Il parle des accusateurs de Socrate, & du peuple qui le sit mourir. J'ai vu des gens du monde qui étoient choques de cette expression, & qui la traitoient de turlupinade. C'est leur faute; rien n'est plus sérieux. Comme les Philosophes ont comparé les Tyrans aux lions & aux tigres, ils ont aussi comparé le peuple aux animaux les plus dégoûtans

de Marc Antonin. LIV. III. 385 dégoûtans & les plus vils; & il faut être accoutumé à leur langage.

A quoi aboutissent tous ces discours? )
Tout ce qu'Antonin vient de dire sent l'homme qui craint la mort, & qui tâche de se raffermir par des exemples. Or, tous ces exemples sont inutiles, & ne sont rien à notre sait. Il n'est pas question de savoir ce qui est arrivé aux autres. Il s'agit de connoître que la vie étant un voyage que les uns achevent plutôt, les autres plus tard, quand on est au port, il est ridicule de souhaiter d'être encore le jouet des vents & des tempêtes. Voilà le sens de cette demande: A quoi aboutisfent tous ces discours?

IV. Quand cela n'est d'aucune utilité pour le public.) Car nous devons employer toutes nos pensées & tous nos talens à l'utilité publique, parce que ce sont des dons de Dieu, & que, comme dit Saint Paul, le S. Esprit n'a été donné à chacun que pour ce qui est utile à tous. 1. Cor. 12.

Ta propre raison.) C'est-à-dire, ton
Tome I. R

esprit, ton ame, qui est ce que tu as de

pur.

Tu dois aussi t'accoutumer à ne penser aueune chose, sur quoi si quetqu'un te demandoit, &c.) Ce précepte me paroît divin; il n'y a que les Saints qui puissent le mettre en pratique. Et à quel degré de sainteté ne faut-il pas même être parvenu, pour pouvoir toujours dire tout ce que l'on pense, sans jamais rien dire dont on doive rougir?

Doit être regardé comme le Prêtre & comme le Ministre des Dieux, servant toujours la Divinité.) Cette pensée est grande & noble, & les Chrétiens en pourroient faire aujourd'hui un heureux usage, s'ils vouloient se regarder comme les Prêtres & les Ministres du S. Esprit qui habite dans leurs cœurs, lui rendre le culte qui lui est dû, & ne l'affliger jamais par aucun désordre. Saint Pierre dit formellement que nous sommes le temple spirituel & les saints Prêtres pour offrir des vissimes spirituelles. S. Pierre. 1. 1.

Il tâche de perfectionner la beauté de celles-U, & il est convainçu de la bonié de celles-

de Marc Antonin. LIV. III. 387 a. ) On ne peut rien voir de plus parfait. Voilà l'état où doit être un véritable Chrétien: être convaincu que tout ce qui lui arrive, lui est bon, & travailler à faire que tout ce qui vient de lui, soit beau, c'est-à-dire, juste & agréable à Dieu. . Il ne recherche pas l'estime de tout le mende indifféremment. ) Socrate prouve, dans le Criton, que ceux qui préferent l'estime du peuple à celle des Sages, corrompent cette partie d'eux-mêmes, qui ne vit que par la justice, & que l'injustice seule détruit. Mais pour bien savoir celui de qui nous devons rechercher l'estime voici une regle qui ne trompe point: comme un athlete ne recherche pas l'approbation des spectateurs, mais celle de ses juges; ainsi un véritable Chrétien. dont toute la vie n'est qu'un combat, n'attend pas sa louange des hommes, mais de Dieu.

Il a toujours devant les yeux quels ils sont dans leur domestique, en public, le jour, la nuit.) Si on suivoit bien cette idée d'Antonin, & qu'on examinât de près la vie de la plupart des hommes, on rougiroit de leur estime, & on se consoleroit aisément de leur mepris.

Dans quelles compagnies ils sont confondus, & pour ainsi dire embourbés.) Antonin confidere, avec raison, les méchantes compagnies comme des bourbiers, où la plupart des hommes achevent de se corrompre.

Il ne fait aucun cas de plaire à des gens qui ne se plaisent pas à eux-mêmes.) Je suis charmé de cette définition des fous & des vicieux: ils ne sauroient se plaire. On peut leur dire ce que Tiresias dit à Œdipe dans Sophocle. Les gens de votre naturel sont insupportables à eux-mêmes. En effet, le vice est une corruption de l'ame & une sédition intestine qui fait combattre le vicieux contre lui-même, le choque, le trouble, le travaille, ne lui laisse pas un seul moment de repos, & l'empêche de jouir même de ses prospérités apparentes.

V. N'embellis possit tes pensées par la beauté & l'élégance du discours.) Chrysippe avoit écrit, dans le premier Livre de sa Rhétorique: Non seulement il saus

# de Marc Antonin. LIV. III. 389

négliger la collision des voyelles, pour ne penser qu'à ce qui est plus grand & de plus grande importance; mais il fut encore laiffer paffer certains defauts , & certaines obscurités. & faire même des solécismes dont d'autres rougiroient. Le même Philosophe difoit pourtant, dans un autre endroit du même Livre, que non seulement il falloit embellir fon discours par des ornemens honnêtes & fimples, mais qu'il falloit même avoir soin de ses gestes, de sa voix & de la composition du visage & des mains. Je ne sais si cette contradiction pourroit être accordée. Ce qu'il y a de certain, c'est que les Stoiciens méprisoient fort l'éloquence, & la croyoient indigne de faire les foins du fage, qui n'est, comme dit Epictete, ni parole, ni distion.

N'aie jamais recours au serment ni au témoignage d'autrui pour consirmer tes pareles.) Il n'y avoit presque que de l'orgueil dans les raisons qui portoient les Stoiciens à désendre le serment, & à condamner ceux qui avoient recours au témoignage d'autrui pour consirmer leurs paroles. Car ils prétendoient que le sage méritoit d'être cru par lui seul, sans aucun serment. En effet, comme dit Eschyle, ce n'est pas le serment qui rend l'homme crovable, c'est l'homme qui rend croyable le ferment. Mais la véritable Religion, qui nous enseigne à ne point jurer en vain, & pour des choies de néant, à cause de la sainteté & de la Majesté du nom de Dieu, & qui veut que nos paroles foient oui & non, nous enseigne aussi que le serment est permis & louable même en certaines occasions. C'est la fin des différends de tous les hommes, & Dieu même a bien voulu confirmer ses promesses par le serment. Ce qu'il y a à dire, c'est qu'il n'en faut user qu'avec beaucoup de retenue, & lorsqu'on ne peut s'en empêcher sans blesser la charité. Aussi Epictete ne l'avoit-il pas condamné absolument, car il s'étoit contenté de dire : N'aie jamais recours au serment, si tu peux t'en empêcher; & si tu ne le peux, ne t'en sers que le moins qu'il te sera possible. Les Anciens remarde Marc Antonin. LIV. III. 391 quent qu'Hercule ne jura qu'une seule fois dans toute sa vie.

En un mot, sois serme & droit par toimême, & n'aie point d'autre appui. ) Cela est fort bon, d'empêcher les hommes de mettre leur consiance dans les créatures; mais en même-tems il faut enseigner à ne présumer rien d'eux-mêmes, & à n'attendre leur sorce que de Dieu; & c'étoit le sentiment d'Antonin, qui, en établissant le libre arbitre, n'ôtoit rien à la grace & au secours du ciel.

VI. Si dans la vie tu trouves quelque chose de meilleur.) Tout cet article me paroît admirable, & l'insinuation dont Antonin use, est bien plus efficace que les préceptes tout nuds. Car il n'y a rien que les hommes aiment tant que d'avoir la liberté de choisir. Il semble que Saint Paul ait voulu s'accommoder à cette inclination qui nous est si naturelle, quand il nous dit: Eprouvez toutes choses, & retenez ce qui est bon.

Tout ce qui t'est utile en tant que tu es animal raisonnable. ) Que cette regle est belle, & de combien de faux plaisirs sévreroit-elle les hommes, s'ils y faisoient réslexion!

VII. Ne fais rien qui sente la Tragédie.) C'est une expression pleine de force & de sens. C'est pour dire qu'il ne tombe jamais dans aucune de ces passions violentes & outrées qui regnent dans les Tragédies, & qu'il n'y ait en lui que simplicité & vérité.

VIII. Dans l'ame d'un homme tempérant & purgé de toutes les passions. ) Purger les passions chez les Stoiciens, c'est-àdire, les chasser, les emporter toutes sans qu'il en reste une seule. Mais Aristote entend par purger les passions, les reduire à la médiocrité, de maniere qu'elles soient toujours soumises à la raison.

Jamais la Parque ne le surprend, ni ne tranche sa vie avant qu'elle soit complette.) En effet, il n'y a que nos passions vicieuses qui nous font croire que quand nous mourons, notre vie n'est pas encore complette. Cette réslexion d'Antonin, qui ne paroît rien d'abord, est très-judicieuse & très-solide.

Ni de déchiré. ) Ce terme est expres-

de Marc Antonin. LIV. III. 393 fif. Il y a du déchiré dans un homme, quand il se sépare des autres hommes, & qu'il rompt le lien de la société. On peut voir le chap. 35. du Livre VIII.

I X. Respecte & cultive ton imagination.)
Car c'est l'imagination qui produit les opinions Ainsi on peut dire que c'est elle qui gouverne la vie des hommes. Par l'imagination, Antonin entend ici la partie supérieure de l'ame, l'esprit intelligent.

C'est que tu retiennes ton consentement. L' Car toutes les choses terrestres étant douteuses, incertaines, & entiérement inconnues à l'homme, le sage n'en doit point juger. Tout au plus il doit imiter la retenue des Philosophes Cyrénaïques, qui, abandonnant le dehors, & se rensermant uniquement dans leur sentiment, n'assuroient jamais d'une chose, cela est, & disoient toujours, il semble. Mais c'est ce qu'Antonin ne vouloit pas même se permettre, & avec raison: car dès que nous donnons lieu à ce seul il semble, c'en est assez pour nous rendre malheureux.

Et qui passe successivement à des hommes, qui mourant presque des qu'ils sont nes, &c. ) Ces cinq ou six dernieres lignes sont une image admirable. Il y a une rapidité si grande, que l'imagination même ne sauxoit presque l'égaler.

X. Car il n'y a rien qui rende l'ame se grande.) Ce n'est que la fausse opinion que nous avons des choses, qui nous rend inquiets, lâches, injustes & faciles à vaincre, par les douleurs comme par les voluptés. Au lieu que l'examen qu'Antonin recommande ici, nous faisant connoître méritablement ce que c'est qui nous arrive, nous apprend en même-tems à le mépriser.

Qu'est-ce donc qui s'appe présentement mon imagination? ) En donnant la regle, il donne en même-tems l'exemple & la met en pratique. Si sur chaque accident on suivoit cette méthode, on ne seroit plus l'esclave de ses passions.

Ou un effet du hasard.) C'est-à-dire; de ce qu'on appelle vulgairement le hasard, & qui n'est qu'une providence plus cachée. Cela a déja été expliqué.

C'est l'action d'un homme. ) Ce qu'un tel vient de me faire, &c. Antonin faisoit

de Marc Antonin. L 1 v. III. 395 fes réflexions sur chaque accident qui lui arrivoit.

XI. Tu vivras bien. ) Dans le langage de Zénon, comme dans celui de Platon & d'Aristote, vivre bien, c'est vivre heureux.

Or, il n'y a personne qui puisse t'empécher de faire.) Cette conclusion est admirable. Antonin ne s'amuse pas à la prouver, car c'est une vérité trop constante.

XII. Aie de même tout prêts les préceptes qui te peuvent aider. ) C'étoit la méthode des Stoïciens. Ils enseignoient à leurs disciples à réduire toute la morale en préceptes & en maximes, asin qu'on les eût toujours sous la main, pour s'em servir dans les occasions.

Du lien qui les lie les unes avec les autres.) Car la divinité, l'humanité sont si naturellement & si essentiellement unies, qu'on ne peut connoître l'une sans l'autre, ni les séparer sans les ignorer toutes deux. Le précepte qu'Antonin donne ici, est un des plus importans de tout son Livre. C'est le sondement de la justice & de l'équité.

R 6

XIII. Ni les Commentaires de ta vie.) C'est ainsi que j'ai traduit unouvapalid os, à cause de la suite. Car Antonin avoit fait l'histoire de sa vie, qu'il laissa à son fils. Ce Livre est perdu.

Hâte-toi donc de parvenir à ta fin. ) La fin de l'homme c'est de servir à l'utilité publique, en faifant du bien, & en pratiquant les vertus. Mais les hommes font d'ordinaire, sur cette pratique, ce que les avares font sur les richesses. Ils entassent préceptes sur préceptes, & ne s'en servent jamais.

Aide-toi toi-même, si tu as autant de soin de toi qu'il t'est permis d'en avoir. ) Cela est fort bien dit. Nous attendons tout des autres, comme si rien ne dépendoit de nous : mais il faut s'aider. Toutes les lumieres des autres ne nous sauvent point, 1 faut que nous travaillions nous-mêmes pour nous nourrir de la vérité.

Qu'il t'est permis d'en avoir. ) Aujourd'hui nous devons dire, qu'il t'est ordonné d'en avoir.

XIV. Les hommes ne savent pas toutes les différentes significations qu'ont les mots,

de Marc Antonin. LIV. III. dérober, femer, acheter.) Cet article

est plus difficile à entendre qu'aucun de ceux que nous avons vus. Antonin veut dire que tous les mots ont véritablement une fignification ordinaire & commune. qui étant marquée, s'il faut ainsi dire, au coin de l'usage, peut être apperçue des yeux du corps; de maniere que chaque mot n'est pas plutôt prononcé, que chacun voit & entend, sans aucune réflexion. ce qu'il signifie; mais qu'outre cette signification, ils en ont encore d'autres, qui sont plus cachées, & qui ne penvent être apperçues que par les yeux de l'esprit. Il n'y a que les spirituels qui les puissent entendre. Par exemple, tout le monde sait que dérober fignifie prendre le bien d'autrui: mais peu de gens savent que se priver de la justice, induire les autres dans l'erreur, être médisant, impie, &c. sont autant de manieres de dérober. On peut dire de même de tous les autres termes. Cette vérité est si importante, que ce n'est que l'ignorance où les hommes sont de toutes ces différentes fignifications de mots, qui a produit toutes les hérésies

qui ont déchiré l'Eglise. On a regardé les textes de l'Ecriture avec les yeux du corps, & point du tout avec ceux de l'esprit. Or, la lettre tue, & l'esprit seul vivise.

X V. Nous avons un corps, une ame animale, & un esprit intelligent.) C'est la même division que Saint Paul fait dans une de ses Epitres: Que votre esprit, votre ame & votre corps soient conservés sans tache pour l'avénement de votre Seigneur 1. Thess. 5. L'ame n'est autre chose ici que l'ame insérieure & sensitive, & l'esprit est la source de nos volontés & de nos pensées. La division qu'Antonin fait dans cet article, me paroît admirable & d'une très-grande utilité.

Les sens appartiennent au corps. ) Car les sens ne sont remués que par les esprits animaux, qui sont eux-mêmes des corps.

Les mouvemens & les appéitts à l'ame.)
Parce que c'est l'ame inférieure & sensitive qui desire, & qui est émue par les •bjets.

Et les opinions à l'esprit.) A l'esprit, c'est-à-dire, à l'ame supérieure & intel-

de Mare Antonin. LIV. I. 399 ligente, qui juge & qui donne ou refuse son consentement.

Suivre son esprit pour guide dans les actions extérieures qui paroissent des devoirs utiles.) Ce passage est remarquable. Ce n'est pas la pratique des devoirs qui constitue l'homme de bien, mais la fin qu'il se propose dans cette pratique. Car un athée, un traître, un débauché, pratiquent souvent tous les devoirs extérieurs, quand ils leur paroissent utiles.

De ne point profaner ni troubler par une foule d'imaginations & d'idées. ) Dans cette foule d'imaginations & d'idées il ne peut y avoir que mensonge & que désordre. Or, le mensonge & le désordre sont incompatibles avec le Saint Esprit qui habite dans nos cœurs.

Fin du troisseme Livre,

-



# RÉFLEXIONS MORALES

DE L'EMPEREUR

# MARC ANTONIN.



I. QUAND la partie supérieure de nous-mêmes suit sa nature, elle est disposée sur tous les accidens, de maniere qu'elle change d'objet sans peine, & va à ce qui est possible & qui lui est présenté. Car elle n'a aucune prédilection pour aucune chose du monde; & quand elle

fe porte à ce qui lui a paru le meilleur, c'est toujours avec exception; & de tous les obstacles qui la traversent, elle en fait l'objet & la matiere de son action, comme le seu qui se rend le maître de tout ce que l'on jette dedans. Des matieres entassées éteindroient une petite lampe; mais un seu bien allumé & bien ardent se les rend propres, les consume dans un moment, & n'en devient que plus fort.

II. Ne fais jamais rien légérement, & fans y employer toutes les regles de l'art.

III. Les hommes souhaitent des lieux de retraite à la campagne, sur le rivage de la mer, sur les montagnes; & c'est ce que tu souhaites toi-même avec beaucoup d'empressement. Or cela n'est pardon-

de Marc Antonin. LIV. IV. 403 nable qu'aux ignorans. A toute heure n'est-il pas en ton pouvoir de te retirer au dedans de toi? L'homme n'a nulle part de retraite plus tranquille, ni où il foit avec plus de liberté, que dans sa propre ame, sur-tout s'il a au dedans de lui de ces choses précieuses, qu'on n'a qu'à regarder pour être dans une parfaite tranquillité. J'appelle tranquillité le bon ordre & la bonne disposition de l'ame. Retiretoi donc fouvent dans une si délicieuse retraite; reprends-y de nouvelles forces, & tâche de t'y rendre toi-même un homme nouveau; aies-y toujours fous ta main certaines maximes courtes & principales qui, se présentant à toi, suffiront à dissiper tous tes chagrins, & à te renvoyer en état de ne te fâcher d'aucune des choses que tu

vas retrouver dans le monde. Car de quoi te fàcherois-tu? De la malice des hommes? Si tu te souviens bien de cette vérité, que les animaux raisonnables sont nés les uns pour les autres ; que c'est une partie de la justice que de les supporter, & que c'est toujours malgré eux qu'ils pechent; si tu penses combien de gens, qui ont eu des inimitiés capitales, des soupçons, des haines, des querelles, font morts enfin & réduits en cendre, tu cesseras de te tourmenter. Mais peutêtre seras-tu fâché des choses qui arriveront selon l'ordre de la nature universelle. Remets-toi d'abord dans l'esprit ce dilemme : ou c'est la providence qui regle tout, ou c'est le hasard; ou pense même aux argumens par lesquels on t'a prouvé que l'Univers est comme une

de Marc Antonia. LIV. IV. 40\$ Ville. Mais les choies purement corporelles te toucheront: tu n'as qu'à faire cette réflexion, que notre ame, quand elle s'est bien recueillie en elle-même, & qu'elle connoît bien son pouvoir, ne se mêle point du tout avec nos esprits tourmentés par la douleur, ou flattés par la volupté, & tu n'as qu'à appeller à ton secours tout ce que tu as oui dire de ces deux pasfions, & que tu as reçu pour vrai. Quoi donc, sera-ce le desir de la gloire qui te déchirera? Pense avec quelle rapidité toutes choses tombent dans l'oubli; remets-toi devant les yeux le chaos & l'abyme infini du tems qui te suit & qui te précede, la vanité des acclamations & des applaudissemens, l'inconstance & le peu de jugement

du peuple qui croit te louer, la pe-

406 Reflexions Morales titesse du lieu où se bornent toutes louanges: car toute la terre n'est qu'un point; & tout ce qui est habité, n'en est qu'une très-petite partie. Combien se trouvera-t-il de gens dans ce petit coin de terre, qui te loueront ? & quelle espece de gens sera-ce? La seule chose que tu as donc à faire, c'est de te retirer dans cette petite partie de toimême, que je t'ai indiquée. Surtout, ne te tourmente point, & ne fois point opiniâtre; mais fois libre, & regarde toutes choses comme un homme mâle & fort, com me un citoyen & un mortel. Parm les vérités & les maximes que tu dois avoir toujours devant les yeux, il ne faut pas oublier ces deux-ci; la premiere, que les choses ne touchent point d'elles-mê-

mes notre ame; elles de meurent

de Marc Antonin. LIV. IV. 407 dehors fort tranquilles; & le trouble qui nous faisit, ne vient que du jugement que nous en faisons; l'autre, que tout ce que tu vois va changer dans un moment, & ne sera plus; & pour t'en convaincre, tu n'as qu'à penser à tous les changemens que tu as vus, & qui se sont faits en ta présence. En un mot, le monde n'est que changement, & la vie qu'opinion.

IV. Si l'intelligence nous est commune à tous, la raison qui nous rend animaux raisonnables, l'est aussi. Si la raison l'est, la raison qui ordonne ce qu'il faut faire & ce qu'il faut éviter, l'est encore. Cela étant, la loi est commune; la loi étant commune nous sommes, donc concitoyens; si nous sommes concitoyens, nous vivons donc sous une même police, & le monde est une

Ville par conféquent. Hé, fous quelle autre police que fous celle du monde pourroit-on croire que tous les hommes fussent généralement réunis? Mais cette intelligence raisonnable & soumise à une même loi, d'où nous vient-elle ? est-ce de cette grande Ville, ou d'ailleurs? Car comme tout ce que j'ai de terreftre vient d'une certaine terre, que ce que j'ai d'humide vient d'un autre certain élément, que ce que l'ai de spirituel vient de l'air, & que ce que j'ai de feu vient de sa fource particuliere, rien ne pouvant être fait de rien, ni se réduire à rien, il faut tout de même que cette intelligence vienne de quelque endroit.

V. La mort, comme la naissance, est un mystere de la nature. L'une est le mêlange & l'union, &

l'autre

l'autre la dissolution & la séparation des mêmes principes. Il n'y a tien là de honteux, car il n'y a rien qui ne soit propre à la nature de l'animal raisonnable, & conforme à l'ordre de sa constitution.

VI. Ces sortes de gens ne savent faire que de ces actions. Il y a une sorce majeure qui les entraîne; & ne vouloir pas que cela arrive, e'est ne vouloir pas que le figuier ait un lait amer. Enfin souviens-toi que dans un petit espace de tems ni un tel homme, ni toi-même, ne serez plus, & que dans un autre petit espace, son nom & le tien sesont entiérement effacés de la mémoire des hommes. - VII. Chaffe l'opinion, & tu as chasse cette plainte importune, je fuis perdu l'Or cette plainte, étant, chassée, le mal ne subsiste plus. Tome I.

VIII. Tout ce qui ne rend pas l'homme pire qu'il n'étoit, ne fauroit rendre sa vie plus mauvaise; & ne le blesse ni au dedans ni au dehors?

IX. C'est pour son utilité propre que la nature est forcée de faire ce qu'elle fait.

X. Si tu examines exactement toutes choses, tu trouveras que tout ce qui arrive, arrive justement; je ne dis pas seulement parce qu'il arrive en conséquence de certaines causes, mais parce qu'il arrive selon l'ordre de la véritable justice, & qu'il vient d'un être supérieur; qui distribue à chacun ce qui lui est dû. Prends-y donc bien garde, comme tu as déja commencé; se tout ce que tu fais, sais le dans la vue de te rendre homme de bien; je dis homme de bien vérita-

de Marc Antonin. LIV. IV. 411 blement & proprement, & non pas selon le langage ordinaire des hommes. Souviens-toi de cela dans toutes tes actions.

XI. N'ayes jamais des choses l'opinion que celui qui t'offense en a, ou qu'il veut que tu en aies: mais examine-les, & vois ce qu'el-les sont véritablement.

XII. Il faut que tu aies toujours ces deux maximes; l'une de faire pour l'utilité des hommes tout ce que demande la condition de légiflateur & de Roi; & l'autre, de changer de réfolution toutes les fois que des gens habiles te donneront de meilleurs avis. Mais il faut toujours que ce changement se faffe par des motifs de justice & d'utilité publique, & jamais pour ton propre plaisir, pour ton intérêt, ou pour ta gloire particuliere.

S 2

XIII. As-tu la raison en partage?
Oui, je l'ai. Pourquoi donc ne t'en fers-tu pas? Et si tu t'en sers, & qu'elle fasse bien ses sonctions, que demandes-tu davantage?

XIV. Tu as été formé comme une partie de cet Univers, & tu retourneras dans les mêmes parties qui t'ont formé; ou plutôt après ce changement, tu seras reçu dans la raison universelle, qui est le principe des choses.

XV. Il y a plusieurs grains d'encens sur un même autel; l'un tombe plutôt dans le seu, l'autre plus tard: mais c'est toujours la même chose.

XVI. En moins de dix jours ceux qui te regardent présentement comme une bête féroce, ou comme un finge, te regarderont comme un Dieu, si tu retournes à tes

de Marc Antonin. LIV. IV. 413 maximes, & que tu reprennes le culte de ta raison.

XVII. Ne fais pas comme si tu devois vivre encore des milliers d'années. La mort pend sur ta tête. Sois donc homme de bien pendant que tu vis, & que tu le peux.

XVIII. Combien de tems gagne celui qui ne prend pas garde à ce que son prochain dit, fait, ou pense; mais qui est attentif à ce qu'il fait lui-même, asin de se rendre juste & saint.

XIX. C'est un précepte d'Agathon: ne regarde point aux mœurs corrompues de ton prochain; mais va toujours ton chemin tout droit, & marche sur la même ligne, sans jamais t'en détourner.

XX. Celui qui est ébloui par l'éclat de la réputation qu'il laissera après sa mort, ne se souvient pas que ceux qui parleront de lui; mourront bientôt eux-mêmes; que ceux qui viendront ensuite, mourront aussi; & toujours de même, jusqu'à ce que sa mémoire passant fuccessivement par des hommes entêtés & qui meurent en admirant, foit entiérement abolie. Mais supposons que ceux qui te loueront soient immortels, & que ta réputation soit immortelle: que cela te faitil, je ne dis pas quand tu es mort, mais pendant tout le tems même que tu es en vie ? Car qu'est - ce que la louange seule, & confidérée sans une certaine utilité qui en revient? Renonce donc, pendant qu'il est encore tems, à ce vain présent de la nature, pour t'attacher désormais à quelque chose de plus solide & de plus parfait.

XXI. Tout ce qu'il y a de heau,

de Marc Antonin. LIV. IV. 415 est beau par lui-même; il renferme & contient en soi toute sa beauté, fans que la louange en fasse aucune partie. La louange donc ne rend ni pire ni meilleur ce qui est loué. Ce que je dis là s'étend fur toutes les choses qu'on appelle vulgairement belles, comme sur les choses matérielles & sur les ouvrages de l'art. En effet, tout ce qui est véritablement beau, n'a besoin d'aucune autre chose, non plus que la foi, la vérité, la charité & la modestie. Car qu'y a-t'il là que la louange embellisse, ou que le blâme puisse gâter? Une éméraude, pour n'être pas louée, en est-elle moins belle? N'en est-il pas de même de l'or, de l'ivoire, de la pourpre, d'une épée, d'une fleur & d'un arbriffeau?

XXII. Si les ames demeurent

après la mort, comment l'air peutil les contenir depuis tant de siecles? Mais je te réponds: Comment la terre peut-elle contenir tous les corps qui y sont enterrés? Comme les corps, après avoir été quelque tems dans le fein de la terre, se changent & se dissolvent pour faire place à d'autres ; de même les ames qui se sont retirées dans l'air, après y avoir été un certain terme, se changent, s'écoulent, s'enflamment, & sont reçues dans la raison universelle; & de cette maniere, elles font place à celles qui leur succedent. Voilà ce qu'on peut répondre, en supposant que les ames subsistent après la mort. D'ailleurs on peut rendre cela fensible, non seulement par l'exemple des corps qu'on enterre, comme je viens de dire, mais ende Marc Antonin. Liv. IV. 417
core par la quantité prodigieuse
d'animaux qui sont mangés tous
les jours par les autres animaux &
par nous-mêmes. Car considere la
quantité qui s'en consume, & qui
est comme enterrée dans les entrailles de ceux qui s'en nourrissent? Cependant un même lieu
sussit pour les recevoir, parce
qu'il les convertit en sang & en
leurs parties aériennes & ignées.

XXIII. Quel moyen de connoître la vérité de chaque chose? C'est de la diviser en sa matiere & en sa forme.

XXIV. Il ne faut point s'écarter, ni se laisser emporter au torrent: mais il faut suivre toujours la justice dans ses mouvemens, & la vérité dans ses opinions.

XXV. O Univers! tout ce qui t'accommode, m'accommode; tout

ce qui est de saison pour toi, ne peut être pour moi ni prématuré ni tardis, O nature l'tout ce que tes saisons m'apportent, je le trouve un fruit délicieux. Tout vient de toi, tout est en toi, & tout retourne à toi. Quelqu'un dit dans une Tragédie: O chere Ville de Cécrops! Et toi, ne diras - tupoint: O chere Ville de Dieu.

XXVI. Démocrite a dit: Fais peu de chose, si tu veux être tranquille; mais n'auroit-il pas été mieux de dire: Fais toutes les choses nécessaires, & tout ce que la raison demande d'un homme né pour la société, & comme elle le demande ? Car on trouve là tout ensemble, & la tranquillité, qui vient de saire le bien, & celle qui vient de saire peu de chose. En esset ; si de tout ce que nous disons & que

de Marc Antonin. Liv. IV. 419
nous faisons, nous retranchions ce
qui n'est point nécessaire, nous au
rions & plus de temps & moins de
chagrin. C'est pourquoi, sur chaque
chose, il faut se demander: cela
n'est-il point du nombre des choses non nécessaires? Or, il faut retrancher non seulement les actions
inutiles, mais aussi les pensées;
car les pensées inutiles étant retranchées, les actions supersues le
sont aussi.

XXVII. Essaie comme tu te trouveras de mener la vie d'un homme de bien; je veux dire, d'un homme qui se plaît aux choses que la nature lui envoie, & qui se contente de faire des actions justes, & de posséder son esprit en paix.

XXVIII. Tu as vu ces choseslà; vois encore celles-ci. Ne te trouble point, mais sois simple.

Quelqu'un a-t-il péché contre toi?

Quelqu'un a-t-il péché contre toi? c'est sur ton compte. T'est-il arrivé quelque mal? prends courage. Tout ce qui t'arrive, t'étoit destiné par la nature universelle. En un mot, la vie est courte, & il faut prositer du présent, en suivant les regles de la raison & de la justice. Sois sobre dans le relâche que tu donnes

à ton corps & à ton esprit.

XXIX. Le monde est ou un arrangement, ou une consusion & un désordre, & c'est pourrant toujours le monde : mais pourrois-tu t'imaginer qu'il y eût en toi un certain ordre & une certaine disposition, & qu'il n'y eût que désordre & que consusion dans cette vaste
machine dont tu sais partie ? surtout puisque les choses les plus connues y sont dans une entière cor-

de Marc Antonin. LIV. IV. 421 respondance & dans une parfaite union.

XXX. Il faut éviter, sur toutes choses, d'être envieux, médisant, esseminé, opiniatre, féroce, brutal, lâche, faux, bousson, trompeur, & tyran.

XXXI. Si l'on est étranger dans le monde quand on ne sait pas ce qui y est, on ne l'est pas moins quand on ignore ce qui arrive. Celui qui refuse d'obéir à la raison universelle & politique, c'est-à-dire, à la providence, est un esclave sugitif. Celui qui a les yeux de l'efprit bouchés, est aveugle. Celui-là est toujours pauvre qui n'a pas en lui-même tout ce qui lui est nécesfaire, & qui a besoin du secours d'autrui. Tu fais une apostume & un abcès dans le monde, quand tu te retires & te sépares de la rai-

fon de la nature universelle; & tu t'en sépares, quand tu prends mal, & que tu reçois avec chagrin les accidens de la vie: car celle qui te les apporte, est la même qui t'a porté. Enfin, celui qui sépare son ame de celle des autres citoyens, lesquels ne doivent faire avec la sienne qu'une seule & même ame; celui-là, dis-je, est dans cette grande Ville comme un membre inutile, & il rompt tous les liens de la société.

XXXII. Celui-là Philosophe sans tunique, couvert d'un simple manteau; celui-ci Philosophe sans livres. L'un demi-nud dit, je manque de pain, & je ne laisse pas de philosopher; l'autre: Je manque de tous les secours que donnent les Sciences, & je philosophe pourtant toujours. de Marc Antonin. LIV. IV. 423 XXXIII. Aime le métier que tu as appris, & n'en fais point d'autre; du reste, passe ta vie tranquillement, comme ayant remis de tout ton occur, entre les mains de Dieu, tout ce qui te regarde, & ne sois ni l'esclave des hommes,

ni leur tyran. XXXIV. Penfe , par exemple, aux tems de Vespasien. Tu y verras tout ce que tu vois aujourd'hui; des gens qui se marient, qui ont des enfans, qui font malades, qui, meurent, qui font la guerre, qui célebrent des fêtes, qui négocient, qui labourent la terre qui flattent, qui sont arrogans, qui ont des soupçons, qui dressent des embûches, qui souhaitent la mort d'autrui, qui font mécontens, qui amassent des tréfors, qui briguent le Consulat ,

qui aspirent à la Royauté, &c. Oue font devenus tous ces gens-là? Ils ne font plus. Descends ensuite aux tems de Trajan; tu y verras encore la même chose. Les hommes de ce fiecle-là font morts auffi. Parcours de même tous les autres ages & toutes les autres nations. & vois combien de gens, après s'êfre bien tourmentes pour parvenir à ce qu'ils desiroient, sont morts incontinent, & font retournés dans les élémens d'où ils avoient été tirés. Sur-tout, il faut re passer duns ta mémoire ceux que tu as connus toi-même, & que tu as vu s'attacher à des choses vaines, & négli. ger de faire ce qui étoit digne d'eux, & a quoi ils devoient s'attacher illiquement, & y trouver toute leur Tatisfaction. Il est aussi très-nécessaire de se souvenir que l'applicade Marc Antonin. Liv. IV. 425 tion & le tems que l'on doit donner à chaque action ont leurs bornes & leurs mesures, selon la dignité des choses auxquelles on s'attache: car, par ce moyen, tu n'auras jamais le déplaisir d'avoir donné à des choses légeres, & de peu de conséquence, plus de tems qu'il ne falloit.

XXXV. Les mots qui étoient anciennement en usage, sont préfentement inconnus, & ont besoin d'explication. Il en est de même des noms des plus grands hommes des siecles passés, comme Camille, Cæson, Volesus, Leonatus, & quelque tems après, Scipion & Caton, ensuite Auguste même, & après cela encore Adrien & Antonin. Ils ont besoin de commentaires qui apprennent ce qu'ils ont été, Car toutes choses sont cadu-

ques & périssables. Elles deviennent fabuleuses dans un moment, & bientôt après elles sont ensevelies dans dans un profond oubli, Quand je dis cela, je parle de ceux qui ont paru avec le plus d'éclat, & dont la gloire a attiré les yeux de tout le monde : car pour les autres, dès qu'ils ont expiré, ils sont oubliés entiérement, & on n'en parle en aucune maniere. Mais quand même la réputation feroit immortelle, que seroit-ce? Pure vanité. Qu'y a-t-il donc à quoi nous devions nous appliquer, & . qui mérite tous nos foins? Ceci seulement; d'avoir l'ame juste, de faire de bonnes actions, c'est-à-dire, des actions utiles à la société; de ne pouvoir dire que la vérité; & d'être toujours en état de recevoir ce qui nous arrive, & de l'embrasser de Marc Antonin. LIV. IV. 427 comme une chose nécessaire, connue, & qui vient de la même source & du même principe que nous.

XXXVI. Abandonne-toi volontairement à la parque, & permetslui de filer ta vie comme elle voudra.

XXXVII. Tout passe dans un moment, & ce qui célebre, & ce qui est célébré.

XXXVIII. Considere toujours que tout se fait par le changement; & accoutume-toi à penser qu'il n'y a rien que la nature aime tant qu'à changer les choses qui sont, pour en faire de nouvelles & de toutes semblables. Car on peut dire, en quelque maniere, que tout ce qui est, n'est que la semence de ce qui sera; & toi tu ne penses qu'à la semence qu'on jette dans la terre : c'est être trop ignorant & trop grossier.

XXXIX. Tu vas mourir, & tu n'as pas encore cette simplicité de cœur qu'il faut avoir! & tu n'es pas encore sans trouble! & tu ne t'es pas encore défait de l'opinion où tu es, que tu peux être blesse par les choses extérieures! & tu n'es pas encore doux & bienfaifant envers tous les hommes! & ensin, tu ne sais pas encore consister la véritable sagesse à faire des actions de justice & de piété!

XL. Sonde bien leur esprit, pénetre leurs pensées, & vois ce qu'ils desirent & ce qu'ils craignent.

XLI. Fon mal ne vient point de ce que les autres pensent, ni du changement ou de l'altération du corps qui t'environne. D'où vient-il donc? de la partie qui juge qu'une telle chose est un mal: car, qu'elle ne juge pas seulement, &

de Marc Antonin. Liv. IV. 429 tout ira bien. Quoique le corps, qui est si près de cette partie qui juge, soit coupé, brûlé, ulcéré, pourri, elle doit pourtant se taire, c'est-à-dire, qu'elle doit tenir pour constant, que tout ce qui peut également arriver à un homme de bien & un méchant, ne peut être ni bon ni mauvais. Car tout ce qui arrive également à celui qui vit selon la nature, & à celui qui viole ses loix, ne peut être ni selon la nature, nì contre la nature.

XLII. Pense continuellement que le monde est un animal composé d'une seule substance & d'une seule ame, & considere de quelle mainière tout se rapporte & se conforme à son seul sentiment, se meut & se regle par son mouvement seul, & comment toutes ses choses qui

subsistent, sont ensemble la cause de celles qui se sont; ensin, quel est l'assemblage & l'union de toutes ses parties.

XLIII. Tu es, comme disoit Epictete, une ame qui promene un mort.

choses qui sont dans le changement, comme il n'y a non plus, aucun bien pour celles qui en naissent.

XI.V. Le tems est un sleuve & un torrent impétueux. Dès qu'une chose paroît; on la perd aussi-tôt de vue; & celle qui prend sa place, est entraînée avec la même rapidité.

aussi ordinaire & aussi commun que les roses au printemps & les fruits en Eté. La maladie, la mort; de Marc Antonin. LIV. IV. 431 la calomnie, la surprise, ensin tout ce qui afflige ou qui réjouit les fots.

XLVII. Toutes les choses qui arrivent dans le monde, sont toujours unies & liées avec ce qui les a précédées. Il n'en est pas comme des nombres qui sont toujours entiers, & qui ne dépendent que de la nécessité toute seule. Elles ont entre elles une liaison raisonnable; & comme dans tout ce qui est, il y a un arrangement & une union qui lie toutes ses parties, de même, dans tout ce qui se fait on ne trouve pas une succession simple & nue, mais une liaison merveilleuse & un admirable rapport.

XLVIII. Il faut que tu aies souvent dans l'esprit ce mot d'Héraclite: que la mort de la terre est de devenir eau; que la mort de

c: 10

Peau, c'est d'être changée en air; & que la mort de l'air, c'est d'être converti en seu, & ainsi du contraire.

XLIX. Souviens-toi toujours de Phomme qui avoit oublié où son chemin le conduisoit.

L. Fais aussi incessamment cette résexion, que la raison universelle avec laquelle nous avons le plus de commerce, & qui gouverne tout, c'est celle que nous combattons toujours opiniatrement; & que les mêmes choses que nous voyons arriver tous les jours, sont celles que nous trouvons les plus étrangeres.

LI. Il ne faut rien faire ni dire comme en dormant; & c'ell pour-tant ainsi que nous aguisons & que nous parlons.

LII. Il ne faut pas recevoir les opinions

de Marc Antonin. Ltv. IV. 433 opinions de nos peres comme des enfans, c'est-à-dire, par la seule raison que nos peres les ont eues, & nous les ont laissées; mais il faut les examiner & suivre la vérité.

LIII. Sì quelque Dieu te disoit à tu mourras demain, ou après-demain tout au plus tard, à moins que tu ne susses le plus lâche de tous les hommes, tu ne serois pas grand cas de ce délai, & tu ne serois pas plus aise que ce sût après-demain, que demain même. Car quel seroit ce délai? Fais donc de même présentement, & ne compte pas pour grand chose de vivre un grand nombre d'années, plutôt que de mourir demain.

LIV. Pense souvent combien de Médecins sont morts, après avoir tant fait les vains pour avoir guéri

Tome I.

quelques malades; combien d'Astrologues, qui, comme si c'étoit une chose bien merveilleuse, ont prédit la mort d'une infinité de gens ; combien de Philosophes, qui ont tant écrit & disputé sur la mort & sur l'immortalité; combien de vaillans hommes, qui en ont tué tant d'autres, combien de tyrans, qui, comme s'ils eussent été immortels, ont abusé, avec une insolence & une fierté insupportables, du pouvoir qu'ils avoient sur la vie des peuples qui leur étoient foumis; enfin, combien de Villes entieres font mortes, s'il m'est permis de me servir de ce terme, Helice, Pompeii, Herculanum, & une infinité d'autres. Passe de-là aux hommes que tu as vus & connus successivement. Après avoir enterré leurs amis, ils ont

de Marc Antonin. LIV. IV. 435 été enterrés eux-mêmes. Ceux qui ont enterré ces derniers, ont reçu, par d'autres mains, le même office, & tout cela en peu de tems. En un mot, il faut avoir toujours devant les yeux les choses humaines, pour voir combien elles sont mépfisables & passageres. Ce qui naquit hier, n'est aujourd'hui qu'une Momie, ou qu'un peu de cendre. Voilà pourquoi il faut vivre conformément à la nature le peu de tems qui nous reste; & quand l'heure de la retraite sonne, se retirer paisiblement & avec douceur, comme une olive mûre, qui en tombant, bénit la terre qui l'a portée, & rend graces à l'arbre qui l'a produite.

LV. Sois semblable à un rocher que les ondes de la mer battent incessamment. Il demeure toujours

### 436 Réflexions Morales

ferme, & méprise toute la fureur des flots. Que je suis malheureux, qu'une telle chose me soit arrivée! Dis plutôt, que je suis heureux que cela m'étant arrivé, je demeure pourtant inaccessible à la tristesse, & que je ne sois ni blessé de cet accident, ni épouvanté de toutes les choses dont il me menace. La même chose pouvoit arriver à tout autre comme à moi : mais peut-être qu'un autre ne l'auroit pas supportée de même. Pourquoi donc appelles-tu plutôt cet accident un malheur, que tu n'appelles un bonheur extrême la disposition où tu es ? Appelles-tu un malheur de l'homme, ce qui n'est nullement contraire à la nature de l'homme? ou crois-tu qu'une chose puisse être contraire à la nature de l'homme, quand elle ne vient ni contre

ŕ

de Marc Antonin. LIV. IV. 437 ses ordres, ni contre sa volonté? Quelle est donc sa volonté? Tu l'as affez apprise. Cet accident dont tu te prains, peut-il t'empêcher d'être juste, magnanime, tempérant, fage, éloigné de la témérité, ennemi du mensonge, toujours modeste, libre, & d'avoir toutes les autres vertus dans lesquelles la nature trouve tout ce qui lui est propre. Désormaisidonc, dans tous les accidens qui pourroient te porter à la tristesse, souviens-toi de cette vérité, que ce qui t'arrive n'est point un malheur, mais que c'est un bonheur insigne que de le supporter courageusement.

LVI. Un fecours bien vulgaire, mais cependant très-utile pour mépriser la mort, c'est derepasser dans sa mémoire tous ceux qui ont été les plus attachés à la vie, &

qui en ont le plus joui. Quel fi grand avantage ont-ils donc eu fur ceux qui ont été emportés par une mort prématurée? Cædicanus, Fabius, Julien, Lepidus, & tant d'autres, après avoir assisté à une infinité de funérailles, ont eux-mêmes été portés sur le bûcher. En un mot, l'espace qu'il y a de plus est peu de chose. Et encore, dans quelles miseres, avec quelles gens & dans quel corps le faut-il passer? Ne te fais donc pas une si grande affaire de la vie, mais regarde l'immensité du temps qui te précede, & de celui qui te suit. Dans cet abyme sans fond, quelle différence mets-tu entre celui qui a vécu trois jours, & celui qui a vécu trois siecles?

LVII. Va toujours par le plus court chemin. C'est celui qui est selon de Marc Antonin. LIV. IV. 439 la nature, & il est selon la nature de faire & de dire, en toutes rencontres, ce qui est le plus juste & le plus droit. Une telle disposition t'épargnera milles peines & mille combats; elle te délivrera de tous les tourmens secrets que causent immanquablement la dissimulation & le faste.





# REMARQUES

SUR

## LE QUATRIEME LIVRE.

1. C'Est toujours avec exception, & de sous les obstacles qui les traversent, &c.] Les hommes seroient bien malheureux, si le bien qu'ils ont eu dessein de faire, n'étoit mis en ligne de compte que quand ils l'ont fait : car, comme ils ne sont pas maîtres des obstacles qui peuvent survenir, ils ne sont pas assurés de les vaincre, Mais Dieu, par un effet de sa bonté & de sa justice. a bien voulu que l'obstacle même pût devenir la matiere de leur action. En faifant un bon usage de cet obstacle, le bien qu'ils vouloient faire est accompli. Leur action change; mais leur dessein ne change point, & le fuccès est toujours le même. Cet article est parfaitement beau & digne d'un Chrétien.

de Marc Antonin. LIV. IV. 441.

II. Ne fais jamais rien légérement & fans y employer toutes les regles de l'art. ] Ce précepte est très-important. Dès qu'on s'accoutume à se négliger dans les petites choses, on se fait peu à peu une habitude de sa négligence, & on se néglige immanquablement dans les plus grandes.

III. Sur-tout s'il a au dedans de lui de ces choses précieuses. ] Il veut dire des vérités réduites en maximes, en axiomes, selon la doctrine des Stoiciens; ou plutôt toutes les vertus, la tempérance, la sorce, &c. qu'il regarde comme les meubles précieux de l'ame.

Ou c'est la Providence qui regle tout, ou c'est le hasard. ] Si c'est la Providence, il ne peut nous arriver aucun mal, comme cela a déja été prouvé; & si c'est le hasard, comme le prétendoient les Epicuriens, il faut être sou pour s'en plaindre.

Ne se mêle point avec nos esprits, tourmentes par la douleur, on flattés par la volupté. ] Antonin explique ici une vérité physique, aussi sensiblement que l'auroit pu faire le plus grand Philosophe. Il est certain qu'il dépend de nous de féparer nos pensées d'avec les mouvemens de notre sang & de nos esprits. Car l'ame n'ayant aucune part aux impressions que les objets sont dans le cerveau par les mouvemens des nerss & des muscles, peut être indépendante. Mais elle l'est plus ou moins, selon qu'elle est plus ou moins forte, & qu'elle connoît plus ou moins la vérité. Les Stoïciens ont poussé trop loin cette indépendance, comme on le verra ailleurs.

Du Peuple qui croit te louer. ] Ce mot, qui croit te louer, me paroît fort beau. Le Peuple croit nous louer: mais c'est à nous à ne pas croire qu'il nous loue.

Sur-tout ne le tourmente point, ne te roidis point. ] La retraite dont parle Antonin, est inutile, si on veut y porter ses passions avec soi; si on veut se tourmenter pour les choses du monde, & se roidir contre sa destinée, c'est-à-dire, se révolter contre Dieu. C'est le sens de ce passage.

IV. Sil intelligence nous est commune à tous.]
Si l'on suit bien toutes les conséquen-

de Marc Antonin. Liv. IV. 443
ces qu'Antonin entasse dans ce chapitre,
on en tirera des preuves très-sortes &
très-convaincantes de toutes ces vérités,
qu'il n'y a qu'un Dieu, qu'une seule Religion, qu'une seule & même Loi, & que
l'ame est immatérielle, & par conséquent
immortelle. C'est une démonstration.

La raison qui nous rend animaux raisonnables, l'est aussi. Car si la raison n'étoit
pas commune à tous, l'intelligence, qui
a la raison pour objet, seroit donc inutile. Or, cela ne se peut. S'il n'y avoit
pas une raison, il n'y auroit point d'intelligence, & nous serions en tout semblables aux animaux.

La Loi est commune. ] Antonin reconnoît donc ici une Loi naturelle, qui est
écrite dans le cœur de tous les hommes,
comme St. Paul le témoigne,lorsqu'il dit;
Les Gentils n'ayant pas la Loi, se tiennent
à eux-mêmes lieu de Loi, saisant voir que
l'auvre de la Loi est écrite dans leurs cœurs.
Aux Romains, 11. On peut dire même
que la Loi écrite, n'est venue qu'au secours de la Loi naturelle, à cause du mépris que les hommes en avoient sait. Et

T 6

ideireo data Lex est per Moisen, dit Saint Jérôme, quia prima Lex d'ssipata est. La Loi a été donnée par Moise, parce que les hommes avoient profané la premiere Loi.

D'où nous vient-elle? Est-ce de ceue grande Ville, ou d'ailleurs?) Si vous dites qu'elle nous vient d'ailleurs que de cette grande Ville, cela est absurde: car vous mettez un tout au delà du tout; & si vous dites qu'elle vient de cette grande Ville, il faut que vous en déterminiez la source. Est-ce de ce qu'elle a de visible? Non: car, outre que l'intelligence a précédé le monde, on ne peut dire, que ce qui n'est que matiere, produise ce qui est immatériel. C'est donc de ce qui est intelligible: or, ce qui est intelligible, n'est autre que Dieu.

Il faut tout de même que cette intelligence vienne de quelque endroit.) En effet, personne ne peut tirer son intelligence de son propre sonds, ni être sa lumiere à luimême. Il faut donc la tirer d'ailleurs, c'est-à-dire, du sein de la Divinité. Vérité sort grande & sort importante. VI. Ces fortes de gens ne favent faire que de ces actions.) Antonin venoit de recevoir quelque sujer de se plaindre de quelqu'un, quand il sit cette réstexion.

Il y a une force majeure qui les entraîne.)
Cette force majeure, c'est la corruption
naturelle à l'homme, qui le porte même
à faire le mal qu'il ne voudroit pas, & l'empêche de faire le bien qu'il voudroit.

VII. Chasse l'opinion, & su as chassé cette plainte importune: Je suis perdu.) Car, on n'est perdu que quand on croit l'être, & le mal n'a d'autre pouvoir sur nous que celui que lui donne notre opinion.

X. Mais parce qu'il arrive selon l'ordre de la véritable justice.) Grande vérité. En effet, la justice est un des caracteres essentiels & inséparables de la Divinité. Toutes les voies & tous les jugemens de Dieu sont justes. On ne peut rien voir de plus Chrétien, que tout ce que dit ici Antonin.

Et non pas selon le langage ordinaire des hommes. ) Car il n'y a rien que l'on donne à meilleur marché que le beau nom d'homme de bien. On a sait un terme de civilité

d'une appellation grave, qui ne devroit être employée que pour marquer & pour distinguer la plus sincere vertu. Nous appellons un homme homme de bien, comme nous l'appellons Monsseur, & comme on appelle un vaisseau le Victorieux, le Conquérant, avant qu'il ait vu la mer.

XI. N'aie jamais des choses, l'opinion que celui qui t'offense en a.) Le plus court moyen de nous venger de nos ennemis, c'est de leur ôter le plaisir de croire qu'ils nous ont fait du mal; & c'est le leur ôter, que de mépriser l'injure qu'ils nous ont faite, & que de ne pas la prendre pour une injure.

XII. Tout ce que demande la condition de Législateur & de Roi ) Car les Législateurs n'ont, ou ne doivent avoir d'autre but que le bien des Peuples. C'est pourquoi les Rois étoient appellés anciennement Bienfaiteurs, comme cela paroît par ce passage remarquable de St. Luc: Et ceux qui sont les Maîtres des Nations, en sont appellés les lisensaiteurs. Luc 22, 25.

XIII. Que demandes-tu davantage?)
Pourquoi demandes-tu des louanges &

des récompenses, puisqu'elles ne font point partie de ta bonne action?

XIV. Tu seras reçu dans la raison universelle, qui est le principe des choses. ) C'està-dire, dans le sein de la Divinité, qui renferme dans sa substance les idées; c'està-dire, les modeles de tous les Etres créés & possibles, comme un Architecte renferme dans sa tête l'idée de la maison qu'il bâtit; & voilà ce que Platon a entendu par ses idées, que l'on condamne si souvent sans les connoître. Et ce qu'Antonin dit ici, qu'après notre mort, nous retournerons dans la raison universelle, d'où nous avons été tirés, se doit entendre comme ce que St. Paul dit, que Dieu le Pere s'est proposé de réunir dans la plénitude des tems, toutes choses en Jesus-Christ, tant ce qui est au Ciel, que ce qui est sur la terre. Aux Ephes. 1. 1.

XV. Il y a plusieurs grains d'encens sur un même autel.) Nous sommes dans ce monde pour mourir, comme les grains d'encens sont sur un autel pour être brûlés. Cette comparaison me paroît sort belle & fort convenable, car nous sommes tous les victimes de la mort.

XVI. En moins de dix jours, ceux qui te regardent présentement comme une bête seroce.) Antonin fait une allusion manifeste à ce mot d'Aristote, dans le 1. Liv. de ses Politiques, n Deds n Inploy, ou une bête, ou un Dieu, voulant dire que les Peuples sont incapables de garder un juste milieu dans le jugement qu'ils font des hommes, & sur-tout des Princes, les regardant, ou comme des monstres, ou comme des Dieux. Antonin fit fans doute cette maxime dans une occasion où, par quelques réglemens extraordinaires, il avoit excité le mécontentement du Peuple. Il s'exhorte lui-même à demeurer ferme, & à ne point céder au murmure de ces ignorans qui ne connoissent pas leur propre bien.

XVII. C'est un précepte d'Agathon.) Il y a deux Poëtes de ce nom; un Tragique & un Comique. Je crois que le mot qu'Antonin rapporte, est du premier, de celui que Platon fait parler dans son Banquet.

Ne regarde point aux mœurs corrompues de ton prochain.) Ce précepte est fort sage.

### de Marc Antonin. LIV. IV. 449

La plupart des hommes prennent pour un prétexte de relâchement dans leur conduite, les mœurs corrompues de leur prochain. Il faut aller son chemin tout droit, pour éviter ce piege.

· XX. Car qu'est-ce que la louange seule & considérée sans une certaine utilité qui en revient? ) Les Stoïciens mettoient la louange entre les choses indifférentes : mais ils partageoient ces choses indifférentes en deux classes, en choses éligibles, & en choses rejettables, & ils mettoient la louange dans le premier rang. Mais comme ils faisoient encore trois classes de ces choses éligibles, la premiere, des choses éligibles par elles-mêmes; la seconde ... des choses éligibles à cause de leur utilité; & la troisieme, de celles qui le sons par l'un & par l'autre, ils n'étoient pas bien d'accord dans lequel de ces trois derniers rangs ils devoient placer la louange. Antonin se moquoit de ces vaines subtilités, & sans entrer dans ces disputes. qui ne sont bonnes que pour l'Ecole, & point du tout pour la conduite de la vie, il ne faisoir aucun cas de la louange. CarRéflexions Morales

410 fi elle n'est éligible que pour son utilité; ce n'est donc plus elle qui est bonne, c'est le bien qui en revient. Or, le sage ne fait dépendre son bien que de lui-même. Voilà quelle étoit la pensée de cet Empereur. Aujourd'hui nous devons regarder les louanges comme les fruits des vertus, lesquels produisent les mêmes vertus dans ceux qui nous louent. C'est seulement pour l'édification de notre prochain, que nous devons les aimer.

Renonce donc pendant qu'il est encore tems, à ce vain présent de la nature. ) Ce passage est corrompu dans le texte. Si le sens que j'ai suivi est le bon, Antonin appelle la louange un vain présent de la nature, parce qu'elle n'est qu'un son inutile, un bruit de langues qui ne sert qu'à flatter & à nourrir notre orgueil, sans rien ajouter à la beauté de la chose qu'on loue, comme il le prouve dans l'article fuivant. Et cela me paroît fort beau. On a pourtant lu ce passage d'une autre maniere, & on en a tiré ce sens, qui n'est pas à rejetter : Tu renonces mal-à-propos pour elle (pour la louange ) au préfent que la Nature (Dieu) t'a

de Marc Antonin. LIV. IV. 451 fait, (de pouvoir trouver ton bonheur en toi-même) quand tu fais dépendre ta sélicité des discours des autres. Mais je crois qu'il ne seroit pas difficile de saire voir que de la maniere dont on lit le texte, on ne conserve pas le style d'Antonin, & qu'on s'éloigne du génie de la langue grecque.

X X II. Si les ames demeurent après la mort, comment l'air peut-il les contenir?) Quand les hommes sont abandonnés à leurs propres lumieres, & qu'ils n'ont pas des principes sûrs pour régler leurs vues & leurs connoissances, il est impossible qu'ils ne tombent dans des absurdités infinies. Tout ce qu'Antonin dit ici, marque parfaitement l'ignorance où les plus sages Païens étoient sur la nature de l'ame & fur son état après la mort. Il est bien vrai, selon Teurs principes, que tous les corps étant tirés de la matiere universelle, & les ames venant de l'esprit universel, comme ils le croyoient, ni les corps, ni les ames, ne peuvent jamais excéder la totalité qui les produit. Autrement, les uns & les autres seroient comme la fumée, qui occupe bien plus d'espace que le fen d'où elle sort. Mais leurs principes mêmes sont saux, comme on l'a déja vu. Il n'y a que la matiere qui puisse occuper de lieu; les ames n'en occupent point.

Tout de même, les ames qui se sont retirées dans l'air, après y avoir été un certain tems.) Antonin suit ici le sentiment de certains Philosophes, qui croyoient qu'après la mort, l'ame se retiroit dans l'air, pour y être purgée & lavée des taches qu'elle avoit contractées pendant qu'elle avoit habité le corps, & qu'ensuite elle étoit reçue dans le Ciel, & réunie à la Divinité.

En supposant que les ames subsistent après la mort.) Car les Philosophes les plus éclairés, ne parloient de l'immortalité de l'ame, qu'avec beaucoup de deute & d'incertitude. Ils ne paroissoient pas tant la croire, que la souhaiter.

XXIII. C'est de la diviser en sa matiere & en sa sorme. ) Par la forme, les Stoïciens entendoient l'esprit de la Nature, la cause efficiente, c'est-à-dire, Dieu, qu'ils établissoient tellement mêlé & confondu

de Marc Antonin. LIV. IV. 453 avec la matiere, qu'il n'en pouvoit être séparé: comme si Dieu étoit dans le monde de la même maniere que l'ame est dans le corps. Mais, sans tomber dans cette erreur grossiere des Stoïciens, qui est si contraire à la vérité éternelle, qui nous apprend que Dieu étoit avant que le monde fût, & qu'il a fait le monde, nous pouvons entendre simplement les paroles d'Antonin, & diviser chaque chose en sa matiere, c'est-à-dire, en ce qu'elle est par son essence & en sa forme, c'est-àdire, en ce qui la détermine à être plutôt cela que cela; soit que sa forme soit naturelle, ou artificielle simple ou composée.

XXV. O Nature! tout ce que tes saifons m'apportent.) Car la Nature n'a pas moins ses saisons différentes que l'année. Les saisons de la Nature, sont l'enfance, la jeunesse, la vieillesse, &c.

Et toi, ne diras-tu point: O chere Ville de Dieu!) Car, tout homme, persuadé que ce monde est la Ville de Dieu, sera convaincu que tout ce qui lui arrive, est pour son bien, & le recevra sans murmure.

#### 454 Réflexions Morales.

XXVI. Démocrite a dis: Fais peu de chose si tu veux être tranquille; mais n'auroit-il pas été mieux?) Antonin avoit raison de corriger ce mot de Démocrite, qui ne portoit pas tant l'homme à faire le bien, qu'à demeurer dans la nonchalance & dans la paresse, qui est la source & la nourrice de tous les maux. Ce chapitre est admirable.

Non-seulement les actions inutiles, mais les pensées.) Sous le mot d'actions, Antonin comprend aussi les paroles, qui sont les productions de la pensée. JESUS-CHRIST nous dit, dans St. Matthieu, que nous rendrons compte de toutes les paroles inutiles que nous aurons dites.

XXVII. Essaye comme tu te trouveras.) Antonin savoir sort bien que l'homme est naturellement porté au mal & opiniâtre. C'est pourquoi il ne dit pas: Sois homme de bien; c'est lui en demander trop, & lui imposer d'abord une trop dure servitude: il se contente de lui dire, essaye, ç'en est assez; essayons, Dieu sera le reste.

XXVIII. Tu as yu ces choses-là, vois

de Marc Antonin. LIV. 1V. 455 encore celles-ci.) On n'a pas bien compris le sens de ces paroles. Antonin repasse en lui-même tous les maux qui lui étoient arrivés, afin que cette pensée le portât à sousser plus volontiers ce qui lui venoit d'arriver, ou qui pouvoit lui arriver dans la suite, & à quoi il se préparoit, afin que rien ne pût lui paroître nouveau.

Mais sois simple.] Il n'y a rien de si opposé à cette simplicité que demandoit Antonin, que le trouble & le désordre que causent dans l'ame toutes les passions.

C'est sur son compte. C'est contre luimême qu'il a péché, & non pas contre toi.

La vie est courte.] Pourquoi donc la consumer en plaintes & en regrets?

XXIX. Le Monde est, ou un arrangement. Ou le monde a été sagement ordonné & disposé par la Providence, comme le soutiennent les Stoiciens & les Platoniciens, ou il est réglé par le stafard; semme les Epicuriens l'ont cru. Antonin va réfuter le dernier sentiment par la fabrique de l'homme, qui est un petit monde, où il y a un ordre admirable & un arrangement merveilleux.

Et pourtant toujours le monde. ] Antonin ajoute cela, pour rendre plus sensible l'absurdité de ce sentiment des Epicuriens, comme si l'arrangement & l'ordre pouvoient subsister avec le désordre & la confusion. Mais cela n'est pas si sensible en notre langue, que dans le grec & dans le latin, où le mot monde, signisse ordre, propreté, belle disposition de parties.

Sur-tout puisque les choses les plus contraires y sont dans une entiere correspondance. ] Si le Monde n'étoit que l'effet du hasard, jamais la contrariété des élémens ne pourroit être vaincue. C'est une démonstration.

XXXI. On ne l'est pas moins quand on ignore ce qui y arrive. ] Ignorer ce qui arrive dans le monde, c'est être surpris des accidens sâcheux qui surviennent, & refuser de s'y soumettre: car c'est une marque sûre qu'on ne les avoit pas prévus,

Celui qui refuse d'obeir à la raison univerfelle & politique, c'est-à-dire, à la Providence. ] J'ai expliqué la pensée d'Antonin, qui dit en un mot, celui qui suit la
raison politique. Mais suir la raison politique, n'est pas intelligible en notre langue.
C'est resuser de se soumettre à la Providence, qui envoie à chacun ce qui lui
convient. Voilà pourquoi il l'appelle raison politique; & c'est ce qu'il falloit entendre.

Tout ce qui lui étoit nécessaire. ] Pour faire le bien avec le secours de la grace, sans laquelle tous ses efforts seroient vains.

Lesquelles ne doivent faire, avec la sienne, qu'une seule & même ame. ] Puisque les Stoiciens croyoient que l'ame étoit une partie de la Divinité, ils ne pouvoient pas s'empêcher de croire aussi que toutes les ames faisoient un seul & même tout avec la Divinité même. Cette erreur a été résuée ailleurs.

XXXII. Celui-là philosophe sans nunique. ] Antonin ôte ici aux hommes tous les vains prétextes qu'ils prennent pour Tome I.

s'empêcher de s'adonner à l'étude de la fagesse. L'un dit: je n'ai pas dequoi m'habiller; l'autre: je meurs de faim; celui-là: je suis malade; celui-ci: je suis ignorant. Excuses toutes frivoles. La nudité, la disette, la maladie & l'ignorance sont au contraire des motifs très-puissans qui mous engagent à avoir recours à la Philosophie, puisque c'est le seul remede à tous les maux qui nous affligent.

Sans tunique. | Comme tous les Philofophes Cyniques.

Sans Livres. ] Antonin a peut-être égard à ce que faisoit Cléanthes, qui n'ayant dequoi acheter ni Livres, ni papier, écrivoit les leçons de Zénon sur des coquilles & des os.

XXXIII. Aime le métier que tu as aps pris. ] C'est pour s'empêcher de tomber dans l'inquiétude, qui fait que l'on n'est jamais content de sa condition. Que chacun demeure devant Dieu dans l'état auquel il a été appellé. Saint Paul, aux Cor. 7. 14.

Et ne sois ni l'esclave des hommes.] Nous ne devons être esclaves que de Dieu, qui nous a rachetés. Vous avez été rachetés de Marc Antonin. LIV. IV. 459 Pun grand prix, ne vous rendez point esclaves des hommes. Ibid.

XXXV. Il en est de même des plus grands hommes des siecles passes. ] Que cela est mortifiant pour ces hommes vains, qui s'imaginent que la terre sera toujours pleine du bruit de leur nom. Ce nom devient bientôt un mot barbare qu'on n'entend plus, & qui ne donne plus aucune idée.

Camille, Cason, Volesus, Leonatus. I Voilà des noms qui ne sont presque plus entendus sans commentaires. Camille chassa pourtant les Gaulois de Rome-Cæson sur un des soutiens de la République. Volesus m'est inconnu: car il est sci parlé d'un homme qui étoit avant les Empereurs. Ce nom est sans doute corrompu. Leonatus sur un des principaux amis & des meilleurs Généraux d'Alexandre, dont il étoit même parent.

- Connue. ] Si elle est connue, elle ne doit rien avoir de surprenant.

XXXVIII. Tout ce qui est, n'est que la semence de ce qui sera. ] Cette idée est belle. Ainsi, quand nous mourons, c'est

comme un germe qui commence à pousser, & qui va bientôt porter du fruit.

XL. Sonde bien leur esprit, pénetre bien leurs pensées. ] Ce précepte ne tend pas à nourrir & à exciter la curiofité. Antonin veut au contraire s'instruire à mépriser ce que les hommes pouvoient penser & dire de lui, & les jugemens qu'ils faisoient de toutes choses. Car les opinions & les exemples des autres, n'ont que trop souvent la force de nous ébranler. Pour éviter donc ce malheur, & pour aller toujours son chemin, il ne faut que considérer leurs pensées & leurs attachemens. la vanité des choses qu'ils desirent, la petitesse de celles qu'ils craignent. On aura honte de se soumettre à des hommes si petits.

XLI. Quoique le corps, qui est si près de cette partie qui juge, soit coupé, brûle, ulcéré, pourri, elle doit pourtant se taire. ] Les Stoiciens ont poussé trop loin l'indépendance de l'ame, quand ils ont assuré qu'elle peut être libre dans les tourmens. Cela seroit sans doute, si l'homme eût demeuré dans l'état où il étoit quand

de Marc Antonin. LIV. IV. 461
Dieu le forma. Tous ses sentimens auroient dépendu de sa volonté, & rien
n'auroit pu l'inquiéter ni le troubler dans
la jouissance de son souverain bien. Mais
depuis que par le péché du premier homme, nous naissons tous corrompus, notre esprit a perdu devant Dieu sa dignité
& son excellence, & a été malheureusement assujetti à toutes les infirmités du
corps. C'est le prix du péché originel,
que les Philosophes ont ignoré. Il étoit
juste aussi que ce qui avoit péché, sousfrît pour expier en partie son péché, par
ses douleurs & par sa pénitence.

Tout ce qui peut arriver à un homme de bien & à un méchant, ne peut être ni bon, ni mauvais. ] Quoique cela foit vrai au fond, néanmoins, comme on ne peut parvenir à démêler cette vérité que par de longues distinctions & de grands circuit, avant que tout cela soit fait, une douleur aiguë, ou une disgrace, ont détruit tous ces raisonnemens les plus suivis, & terrassé toutes ces preuves. La véritable Religion, qui est plus simple que toute la Philosophie, nous a enseigné

une maniere plus courte & plus naturelle, pour bien juger des biens & des maux. Les uns & les autres sont ce qu'on les appelle; mais Dieu a mis en notre puissance de leur faire changer de nature par l'usage que nous en faisons.

XLII. Pense continuellement que le monde est un animal composé d'une seule substance & d'une seule ame. Il la été déja parlé de cette erreur des Stoiciens, qui regardoient Dieu & le monde comme un seul corps animé. Cette erreur étoit apparemment venue de ce qu'ils avoient lu dans les Prophetes, que Dieu remplissoit le Ciel & la terre; mais ils l'avoient mal entendu.

XLIV. Il n'y a nul mal pour les choses qui sont dans le changement.] C'est pour dire que la mort n'est pas un mal, ni la vie un bien par elles-mêmes, puisqu'elles sont réciproquement la cause l'une de l'autre; que la mort sait une naissance, & que la naissance produit une mort.

XLVII. Car il n'en est pas comme des nombres, qui sont toujours entiers. ] Cette comparaison est fort belle. Les nombres de Marc Antonin. LIV. IV. 453 ne sont point liés les uns avec les autres; qu'on les ajoute, qu'on les ôte, ils sont toujours entiers & indépendans; ils sub-sistent par eux-mêmes, sans que d'autres les précedent ou les suivent. Mais ce qui arrive dans le monde, dépend nécessairement de la cause qui le produit, & est essentiellement lié avec elle. L'utilité que nous devons tirer de cette maxime, c'est d'être persuadés que, puisque tout vient de la Providence, & concourt à une seule & même sin, il n'est pas possible qu'il y ait rien de mauyais dans tout ce qui nous

XLVIII. Il faut que tu aies souvent dans l'esprit ce mot d'Héraclite, que la mort de la terre, c'est de devenir eau. ] Les Philosophes anciens, & quelques modernes, ont cru que les élémens se changeoient & se convertissoient les uns dans les autres. C'est une erreur, où ils ne sont tombés que parce qu'ils n'ont pas considéré les élémens dans leurs qualités simples, & qu'ils ont pris des séparations pour des altérations & des changemens. Mais il ne saut pas examiner ce sentiment

arrive.

à la rigueur: il suffit qu'il y ait de l'appairence, & que l'œil y puisse être trompé. La morale qu'Antonin en veut tirer est toujours fort bonne.

XLIX. Souviens-toi toujours de l'homme qui avoit oublié où son chemin le conduifoit. ) Antonin fait fans doute allusion ici à quelque histoire, ou à quelque fable connue de son tems, où l'on voyoit un homme, quì, ayant oublié où il alloit, ne savoit où donner de la tête. C'est la véritable image de ceux qui, ayant oublié que ce monde est un chemin où nous ne devons faire que passer pour aller au Ciel, s'y arrêtent, sans sayoir, ni ce qu'ils font, ni où ils vont, & ressemblent justement à des hommes ivres, qui, ne se souvenant plus du chemin de leur maison, vont donner dans toutes les portes sans trouver la leur.

L. C'est celle que nous combattons toujours opiniatrement. ) C'est la même vérité que la Religion nous apprend bien mieux que la Philosophie. Caro enim concupiscit adversus spiritum. Notre chair combat incessamment contre le St. Esprit, St. Paul, aux

de Marc Antonin. LIV. IV. 465 Gal. v. 17. Mais ce que les Philosophes n'ont point connu, c'est que le St. Esprit combat en même tems contre notre chair, & nous donne la force de la surmonter & de la vaincre.

LII. Il ne faut pas recevoir les opinions de nos peres comme des enfans.) Cette obéiffance aveugle, & cette préoccupation fans connoissance, sont toujours condamnables.

LIII. Et ne compte pas pour grand chose de vivre un grand nombre d'années, plutôt que de mourir demain.) Car la différence qu'il y a entre ces deux termes, est si petite, qu'elle ne mérite pas seulement d'être examinée par un homme qui ne doit penser qu'à l'éternité.

LIV. Combien de Médecins sont morts après avoir tant sait les vains pour avoir guéri quelques malades.) Cet Empereurre-proche plus d'une sois aux Médecins leur vanité. Il faut avouer aussi qu'il faudroit qu'ils sussent bien sages, s'ils n'abusoient un peu des soiblesses que l'amour de la vie nous donne pour eux. Antonin se moque de cette vanité, qui n'est sondée

que sur un art inutile à celui qui le professe, & il sait sans doute allusion au proverbe, Mêdecin, guéris-toi toi-même.

Combien à Astrologues qui, comme si c'ésoit une chose bien merveilleuse, ont prédu la mort.) Antonin se moque aussi de l'Astrologie judiciaire, dont il fait finement sentir le ridicule. En effet, c'est une chose bien met veilleuse que de prédire la mort à des hommes qui ne sont nés que pour mourir.

Comme une olive mûre, qui en tombant.)
Cette comparaison est toute pleine d'une certaine douceur qui fait un véritable plaisir. Il y a bien de la noblesse & du naturel d'avoir-ainsi donné du sentiment à l'olive. Antonin prétend donc que la mort, en quelque tems qu'elle vienne, n'est qu'une maturité, & par conséquent, il n'étoit pas persuadé que personne pût mourir avant son heure; comme Eliphas dit à Job, en parlant de l'impie : Il tombera comme le bouton de la vigne, & comme Polive dans sa steur.

LVI. Un secours bien vulgaire. ) Antonin veut dire que c'est un secours prode Marc Antonin. LIV. IV. 467 portionné à la portée du Peuple, & que tout le monde peut trouver de lui-même; au lieu que les secours que donnent les Stoïciens, sont plus difficiles & plus recherchés.

Cacidianus, Fabius, Julien, Lepidus.)
Tous gens qui avoient eu une fort longue
vie.

Dans quelles miseres, avec quelles gens, & avec quel corps le faut-il passer? ] Une seule de ces trois vérités devroit suffire pour nous détacher de la vie, & pour nous la rendre ennuyeuse. Mais heureusement ou malheureusement, nous faisons rarement de ces réslexions, quoique nous ayons tous fort grand sujet de les faire.

LVII. De tous les tourmens secrets que causent immanquablement la dissimulation & le sasse. Antonin nous apprend ici les tourmens que causent ordinairement aux Princes une sausse politique & un soin de leur grandeur, souvent mal-entendu: car c'est ce qui les tient dans une gêne continuelle. Ce que j'ai traduit, dissimulation, Antonin l'appelle économie; & par ce

mot, il entend les déguisemens qu'oradonne ce qu'on appelle la politique, qui ne permet pas aux Princes de paroître toujours ce qu'ils sont: Vita Principum siela & ostentationi parata.

Fin du quatrieme Livres



# RÉFLEXIONS MORALES

DE L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN.

### LIVRE CINQUIEME.

I. L'E matin, quand tu as de la peine à te lever, qu'il te vienne incontinent dans l'esprit: Je me leve pour faire l'ouvrage d'un homme. Suis-je donc encore fâché d'aller faire une chose pour laquelle je suis né, & pour laquelle je suis venu dans le monde? N'ai-

je donc été formé que pour me tenir bien chaudement étendu dans mon lit? Mais cela fait plaisir. Tu es donc né pour te donner du plaifir, & non pas pour agir & pour travailler? Ne vois-tu pas les plantes, les oiseaux, les araignées, les abeilles? elles travaillent fans relâche à orner & à embellir leur état; & toi, tu négliges'd'embellir le tien. Tu ne cours point aux choses auxquelles la Nature t'a destiné. Mais auffi, me diras-tu, l'on a befoin de quelque repos. Je l'avoue: mais la Nature à mis des bornes à ce repos, comme elle en a mis au manger & au boire; & toi, tu pas--ses ces bornes, tu vas au delà de ce qui te suffit; & au contraire, dans le travail, tu demeures toujours en deçà. Cela vient de ce que tu ne t'aimes pas toi-même : car si

de Marc Antonin, LIV. V. 471 tu t'aimois, tu aimerois ta propré Nature, & tu obéirois à ses ordres. Tous les autres ouvriers qui aiment leur métier, sechent & maigriffent sur leur travail; ils en perdent le boire & le manger; ils passent leur vie sans se baigner : & toi, tu fais moins de cas de ta Nature, qu'un Tourneur n'en fait dé son art, un Danseur de sa danse, un Avare de son argent, & un Ambitieux de sa vaine gloire. Car tous ces gens-là, dès qu'ils sont une fois dans la passion, ne songent plus tant, ni à manger, ni à dormir, qu'à acquérir & à augmenter ce qu'ils aiment. Les actions qui vont au bien de la société, te paroissent-elles donc plus méprisables &

II. Qu'il est aisé de chasser & d'essacer entiérement toute imagi-

moins dignes de tes foins?

nation fâcheuse & triste, & de se remettre d'abord dans une parfaite tranquillité!

III. Crois que tu dois faire & dire tout ce qui est digne de toi, & selon ta Nature, sans te mettre en peine du reproche & du blâme que cela pourra t'attirer. Si une chose est bonne à faire ou à dire, rien ne doit t'en empêcher. Ceux qui te blâmeront, auront leurs vues particulieres, & suivront leurs propres mouvemens. Tu n'y dois point faire d'attention, mais aller tout droit en suivant ta propre Nature & celle du monde : car pour l'une & pour l'autre, il n'y a qu'un même chemin.

IV. Je marche par le secours de la Nature, jusqu'à ce que je me repose, en rendant l'esprit à celui de qui je l'ai reçu, & en tombant dans de Marc Antonin. LIV. V. 473
le même lieu d'où mon pere & ma mere ont tiré le fang dont ils m'ont formé, & ma nourrice, le lait dont elle m'a nourri, & qui me fournit tous les jours, depuis tant d'années, les biens dont j'ai besoin; dans ce lieu ensin, que je foule aux pieds, & dont j'ai abusé en tant de manieres.

V. Ne peux-tu te rendre recommandable & te faire admirer par ton esprit? A la bonne heure. Mais il y a plusieurs autres choses sur lesquelles tu ne saurois dire: Je ne suis pas propre à cela. Fais donc paroître ce qui dépend uniquement de toi: la sincérité, la gravité, la douceur, la patience dans le travail, la haine des voluptés. Sois content de ta condition; aie besoin de peu; suis le luxe, la bagatelle & les vains discours; aie l'ame

faine, libre & grande. Ne vois-tu pas, que pouvant t'élever par tant de vertus, sans avoir aucun prétexte d'incapacité naturelle, tu demeures pourtant dans la bassesse, parce que tu le veux. Si la Nature ne t'a pas été favorable, est-ce une raison qui doive t'obliger à murmurer, d'être avare, inconstant, flatteur, bouffon, d'accuser & de maudire ton corps, & d'avoir toujours l'ame incertaine & flottante? Non, en vérité. Il y a long-tems que tu pourrois t'être délivré de ces foiblefles; & fi tu te connoissois pesant & de dute conception, il falloit tâcher de guérir ce défaut par le travail & par l'exercice, & ne pas s'y complaire & le négli-

VI. Il y a des gens qui , dès qu'ils ont rendu quelque service à quel-

de Marc Antonin. LIV. V. 475. qu'un, sont très-prompts à mettre en compte la grace qu'ils lui ont faite. Il y en a d'autres qui ne comptent pas véritablement les plaisirs qu'ils ont faits, mais qui regardent comme leurs débiteurs ceux qui les ont reçus. Enfin, il y en a d'une troisieme espece, lesquels oublient & ne favent pas ce qu'ils ont fait; semblables à la vigne, qui produit des raisins, & ne demande phis rien après avoir porté son fruit. Comme un cheval après avoir couru, un chien après avoir chassé, & une abeille après avoir fait son miel, ne disent point, j'ai fait du miel, j'ai couru, j'ai chassé: un homme, après avoir fait du bien, ne doit point prendrella trompette; mais il doit contimier comme la vigne, qui, après avoir porté son fruit, se prépare à en porter

d'autre dans la faison. Il faut donc à ce compte, être du nombre de ceux qui font du bien sans le savoir? Sans doute. Mais felon tes principes, il faut savoir ce que l'on fait. Car c'est le propre de celui qui suit les loix de la société, de favoir qu'il suit ces loix, & de vouloir même, que celui pour lequel il les suit, ne puisse pas l'ignorer. Ce que tu dis est vrai : cependant, pour peu que tu t'écartes de ce que je viens de dire, tu seras bientôt du nombre des premiers dont j'ai parlé: car ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de vraisemblance. Mais si tu veux bien comprendre ce que je te dis, ne crains pas que cela te fasse jamais perdre aucune occasion de faire du bien.

VII. La priere des Athéniens

de Marc Antonin. LIV. V. 477 étoit: Jupiter, faites pleuvoir, je vous prie, faites pleuvoir sur les champs & sur les prés des Athéniens. Ou il ne faut point prier du tout, ou il faut prier de cette maniere simplement & libéralement.

VIII. Comme on dit d'ordinaire, qu'Esculape ordonne aux malades d'aller à cheval, ou de se baigner dans l'eau froide, ou de marcher nuds pieds, on doit s'imaginer aussi que la Nature ordonne de même à ses enfans d'être malades, de perdre quelque membre, ou de faire quelque autre perte, & autres choses semblables. Car comme dans la premiere maniere de parler, le mot ordonne signifie proprement dispose & choisis les moyens les plus propres pour redonner la santé, dans la derniere, ce mot fignifie la même chose. En effet, la Na-

ture choisit & dispose ce qui convient à chacun, parce qu'elle le juge propre à accomplir sa destinée. En disant ce qui convient, nous par-·lerons comme les maçons, qui disent d'une pierre quarrée, qu'elle convient, qu'elle s'ajuste bien dans un mur, ou dans une pyramide, quand elle joint avec les autres. A tout prendre, il n'y a en toutes choses qu'une même symmétrie, qu'une même harmonie; & comme de tous les différens corps, réfulte la composition de ce monde, qui ne fait qu'un seul & même corps: ainsi, de toutes les différentes causes, résulte ce que l'on appelle la destinée, qui n'est qu'une feule & même cause. Les plus ignorans entendent fort bien ce que je dis, puisque, dans leur langage ordinaire, ils disent: Sa desti-

de Marc Antonin. LIV. V. 479 née portoit cela; c'est-à-dire, qu'une telle chose étoit portée à un tel, qu'elle lui étoit ordonnée. Recevons donc ces ordonnances, comme nous recevons celles des Médecins. Il ne laisse pas d'y avoir dans ces dernieres, des choses fàcheuses & difficiles; mais nous les recevons avec joie, dans l'espérance d'une prompte guérison. Aie donc autant d'empressement pour hâter la perfection & l'accomplifsement des choses que la Nature a résolues, que tu en as pour le reconvrement de ta santé; reçois avec joie ce qui t'arrive, quelque fâcheux qu'il foit, parce qu'il aboutit à procurer la fanté au tout dont tu fais partie, & qu'il entretient la prospérité & la félicité de Dieu même, qui ne l'auroit pas permis,

s'il n'étoit utile à l'Univers. Or, il

ç 5 .

n'y a point de Nature qui souffre quoi que ce soit, qui ne soit convenable à celui qu'elle gouverne. Tu vois par-là qu'il y a deux raifons principales qui doivent t'obliger à embrasser & à chérir tout ce qui t'arrive : la premiere, que cela t'étoit destiné & ordonné, que cela étoit fait pour toi, proportionné à toi, & comme annexé à toi de toute ancienneté, par les causes premieres; & la seconde, qu'il contribue au bonheur, à la perfection, & si on l'ose dire, à la durée même de celui qui gouverne tout. Car c'est mutiler ce tout, que de retrancher quoi que ce foit de sa connexité, & de sa continuité, aussibien dans ses parties que dans ses causes; & tu en retranches autant qu'il est en ton pouvoir, tout ce que tu supportes avec peide Marc Antonin. LIV. V. 481 ne, & que tu voudrois empêcher.

IX. Ne te décourage, & ne t'impatiente point, lorsque tu ne réussis pas toujours à faire tout selon les regles de la droite raison. Au contraire, après qu'une chose t'auras mal réussi, recommence-la de nouveau, & te prépare à voir tranquillement plusieurs infirmités pareilles. Aime de tout ton cœur ce que tu as entrepris, & ne retourne point à la Philosophie, comme les écoliers retournent chez leurs maîtres; mais, comme ceux qui ont mal aux yeux, ont recours aux remedes de l'éponge & des œufs, ou aux fomentations & aux cataplafmes : ainfi, rien ne t'empêchera d'obéir à la raison; tu y acquiesceras en toutes manieres. Sur-tout, souviens - toi que la Philosophie ne demande de toi que ce que Tome I.

demande la Nature; & toi, tu voulois tout le contraire de ce qu'elle veut. Qu'y a-t-il de plus agréable? C'est ainsi que la volupté nous trompe sous un voile spécieux. Mais, prends-y bien garde; la grandeur d'ame, la liberté, la simplicité, la patience & la fainteté, ne sontelles pas mille sois plus agréables? & quand tu auras bien pesé tous les avantages de la prudence, qui est la mere de la prospérité & de la sûreté, pourras-tu jamais rien trouver qui lui soit comparable?

X. Toutes choses sont si enveloppées & si cachées, que la plupart des Philosophes, je dis même des plus habiles, ont affuré qu'on ne pouvoit les comprendre. Les Stoïciens se sont contentés de dire qu'on ne pouvoit les comprendre que très-difficilement. D'ailleurs,

de Marc Antonin. LIV. V. 483 toutes nos conceptions sont sujettes à l'erreur : car, où est celui qui peut se vanter d'être infaillible? De plus, tout ce qui peut faire en ce monde le sujet de nos recherches & de nos desirs, est vil & peu durable, & peut être au pouvoir d'un infame débauché, d'une courtisanne & d'un voleur. Il ne faut après cela, que penser aux mœurs de ceux avec qui tu as à vivre, & dont on peut à peine supporter le plus honnête & le plus complaifant, pour ne pas dire qu'il n'y a presque personne qui puisse se supporter foi-même. Au milieu donc de tant de ténébres, de tant d'ordures, & de ce torrent continue! de la matiere, du tems & du mouvement, je ne vois pas ce qui peut mériter nos soins & notre estime. Il faut au contraire, en se con-

#### 484 Réstexions Morales

folant soi-même, attendre la dissolution naturelle: mais il faut l'attendre sans impatience & sans chagrin, & trouver son repos dans ces deux réslexions: l'une, qu'il ne m'arrive rien qui ne soit utile & consorme à la nature du tout; & l'autre, qu'il est en mon pouvoir de ne rien faire contre mon génie & mon Dieu: car il n'y a personne qui me puisse contraindre à violer ses ordres.

XI. A quoi me sert à présent mon ame? Voilà ce qu'il faut se demander à toute heure, & à tous momens. Fais aussi avec soin cette recherche: qu'est-ce qui se passe présentement dans cette partie de moi-même qu'on appelle la partie principale? Quelle ame ai-je présentement? Est-ce l'ame d'un ensant, d'un jeune homme, d'une de Marc Antonin. LIV. V. 485 femmelette, ou d'un tyran? Est-ce l'ame d'un cheval, ou d'une bête féroce?

XII. Tu peux connoître à ceci ce que le Peuple appelle des biens. Si quelqu'un s'est formé une idée des véritables biens, comme de la prudence, de la fagesse, de la vaillance & de la justice, il ne pourra jamais fouffrir qu'on ajoute à cette idée rien qui n'y foit conforme, & qu'on parle avec indignité de ces véritables biens. Mais s'il s'est fait une idée des biens du Peuple, il entendra & recevra avec plaisir, comme une application heureuse, le mot du Poëte comique, que celui qui les possede est si riche, & que tout est si propre chez lui, qu'il ne sait où aller pour les nécessités à quoi la nature l'oblige; & le Peuple fait luimême cette différence sans le sa-

voir : car , au premier cas , cette application le choqueroit & lui seroit très-désagréable; au lieu qu'au fecond, c'est-à-dire, quand on parle des richesses, du luxe, de la gloire & de la fortune, elle le divertit. & il la reçoit avec joie, comme un bon mot plein de sel & de fens, & qui convient admirablement au sujet. Va après cela, & demande fi on doit prendre pour des biens véritables & dignes de son estime, des choses auxquelles on peut appliquer avec grace le mot que je viens de rapporter.

XIII. Je suis composé de matiere & de forme. Comme ni l'une ni l'autre n'ont été tirées du néant, elles ne feront jamais anéanties. Toutes ces parties feront converties par cechangement, en une partiede de Marc Antonin. Liv. V. 487 l'Univers, & ensuite en une autre, jusques à l'infini. C'est un pareil changement qui m'a produit, moi & mes ancêtres, en remontant jusques à l'infini: car rien n'empêche qu'on ne puisse parler de cette maniere, quoique le monde ait ses révolutions déterminées, & ses périodes sixes.

XIV. La raison & l'art de raisonner sont des facultés suffisantes
à elles-mêmes & à toutes les opérations qui en dépendent; elles
partent de leur propre principe, & vont à la fin qu'elles se
proposent. C'est pourquoi on a
appellé leurs opérations d'un mot
qui signisse des actions droites:
Catortoses; c'est-à-dire, qui vont
le droit chemin, sans jamais s'en
détourner.

XV. Il ne faut pas dire que rien
X 4

. appartienne à l'homme de tout ce qui ne lui convient point en tant qu'homme : car l'homme ne le demande point; la nature de l'homme ne le promet point; ce ne sont pas des perfections de la nature humaine: ce n'est donc pas là que consiste la fin de l'homme, ni le bien qui remplit cette fin. Car s'il y avoit en cela quelque chose qui appartînt à l'homme, il ne lui appartiendroit pas de la mépriser & de s'élever contre elle : si c'étoient les véritables biens, on ne loueroit point ceux qui feroient profession de n'en avoir pas besoin, ni ceux qui s'en priveroient eux-mêmes en partie. Or, nous voyons, soutau contraire, que plus un homme se prive de ces sortes de biens, ou qu'il fouffre plus volontiers que d'autres l'en privent, plus il passe pour vertueux.

#### de Marc Antonin. LIV. V. 489

XVI. Telles que seront les pensées dont tu t'entretiendras d'ordinaire, tel sera aussi ton esprit: car notre ame prend la teinture de nos pensées. Tâche donc de la nourrir & de l'imbiber toujours de ces réflexions: Par-tout où l'on peut vivre, on peut bien vivre: on peut vivre à la Cour, donc on peut bien vivre à la Cour. De plus, chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a été faite. Là où elle se porte, c'est là qu'elle trouve sa fin; & où elle trouve sa sin, c'est là qu'elle trouve son véritable bien, & ce qui lui est propre. Le véritable bien de l'animal raisonnable c'est donc la société; car il a été déja prouvé que c'est pour la société que nous sommes nés. N'est-'il pas évident par-là que les choses les moins parfaites sont pour

les plus parfaites, & que les plus parfaites sont les unes pour les autres? Les choses animées sont plus parfaites que les inanimées; & des animées, les raisonnables sont les meilleures.

XVII. C'est une solie que de vouloir des choses impossibles. Or il est impossible que les méchans n'agissent pas comme ils sont.

XVIII. Il n'arrive jamais rien de fâcheux à personne que la nature n'ait disposé à le supporter. Les mêmes accidens arrivent tous les jours à des gens qui ignorent que cela leur soit arrivé, ou qui, en le supportant, veulent montrer leur fermeté & leur grand courage, & qui demeurent comme insensibles & immobiles aux plus grands coups. C'est donc une horte que l'igno-

de Marc Antonin. LIV. V. 492 rance & la vanité aient plus de force que la prudence.

XIX. Les choses n'ont en aucune maniere la force de toucher notre ame. Elles ne trouvent point de chemin qui les y conduise, & ne peuvent ni la changer, ni l'ébranler. C'est elle seule qui se change & qui s'ébranle; & tous les accidens sont pour elle ou bons ou mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle a d'ellemême.

XX. En un sens l'homme nous doit être fort cher, en tant que nous sommes obligés de lui faire du bien & de le souffrir. Mais comme il y en a plusieurs qui nous empêchent de faire des actions qui nous sont les plus propres, en ce sens-là l'homme devient pour moi une de ces choses dissérentes, com-

Réflexions Morales me le foleil, le vent, les bêtes; qui ont la force d'empêcher une action, mais qui n'en fauroient empêcher ni l'intention, ni le deffein. à cause de l'exception que nous avons faite en formant ce dessein, & du changement auquel nous avons recours : car notre pensée change, & convertit d'abord en ce que nous avions dessein de faire, ce qui nous empêche de le faire: de sorte que l'obstacle même devient la matiere & le sujet de notre action; & ce qui nous fermoit

XXI. Honore ce qui est de plus excellent dans le monde. : c'est ce qui se sert de tout & qui gouverne tout. Honore aussi ce qui est de plus excellent en toi; il est de même nature que le premier : car c'est ce qui se sert de toutes les par-

le chemin, nous sert de chemin.

de Marc Antonin. LIV. V. 493 ties dont tu es composé, & qui gouverne ta vie.

XXII. Ce qui ne nuit point à la Ville, ne nuit point aux citoyens. Quand donc tu crois qu'on t'a fait tort, fers-toi de cette regle pour le connoître: si la Ville n'est point offensée, je ne le suis pas non plus; & si elle ne l'est pas, il ne faut donc pas se fâcher contre celui qui ne l'a pas offensée. Car en quoi consiste cette offense, & qu'est-ce que c'est?

XXIII. Pense souvent à la rapidité avec laquelle toutes choses sont emportées, & nous échappent, tant celles qui sont déja, que celles qui se produssent. Car la nature est comme un sleuve qui coule toujours. Ses opérations souffrent de continuels changemens; & les causes dont elle se sert, passent par d'in-

nombrables vicissitudes. Il n'y a presque rien de permanent de tout ce qui est près de toi; & le passé d'un côté, & l'avenir de l'autre, tout cela est unabyme infini & impénétrable, où tout se perd. N'est-ce donc pas être sou, que de s'énorgueillir, ou de s'assliger pour des choses périssables? Se plaint-on d'une légere incommodité, qui ne doit durer qu'un moment?

XXIV. Quelqu'un a péché contre moi. C'est son affaire. Il a ses mœurs & ses manieres; & moi, j'ai ce que la nature, notre commune mere, veut que j'aie, & je sais ce qu'elle veut que je sasse.

XXV. Souviens-toi de toute la nature, dont tu ne fais qu'une trèspetite portion; & de tout le tems, dont il ne t'a été assigné qu'un moment fort court; & du destin, de Marc Antonin. LIV. V. 495 dont tu n'es qu'une fort petite

partie.

XXVI. Que la partie principale de ton ame soit insensible aux mouvemens de la chair, de quelque nature qu'ils puissent être, ou rudes ou doux. Qu'elle ne se mêle point avec le corps; mais qu'en se renfermant en elle-même, elle empêche les passions de passer les limites des parties où elles regnent. Que si, par quelque sympathie, elles parviennent jusqu'à l'esprit, à cause de l'étroite union qu'il a avec le corps, alors il ne faut pas tâcher de réfister à un sentiment qui est naturel; il faut seulement que l'ame s'empêche de juger que ce fentiment est bon ou mauvais.

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux; & celui-là vit avec les Dieux, qui, en toutes occasions,

leur fait voir son ame soumise à leurs ordres, & toujours prête à faire ce qu'ordonne le génie que Dieu a donné à chacun pour guide & pour gouverneur, & qui n'est qu'une partie de lui-même : car ce génie n'est autre chose que l'entendement & la raison.

XXVIII. Ne te fâche point contre celui qui fent mauvais. Qu'y peut-il faire? il est ainsi fait; c'est une nécessité qu'une telle odeur sorte de son corps: mais il dit qu'il a la raison en partage, & qu'il dépend de lui de se connoître & de se corriger. Tant mieux; tu as aussi de la raison, tâche donc d'exciter sa raison par la tienne; remontre-lui ses défauts, donne-lui des avis. S'il t'écoute, tu le guériras, & tu n'auras plus sujet de te mettre en colere.

de Marc Antonin. LIV. V. 497

XXIX. N'imite ni les mœurs ni les manieres des Courtifannes, ni celles des Comédiens.

XXX. Tu peux vivre ici dès aujourd'hui, comme tu veux vivre quand tu feras près de mourir. Que l'on t'en empêche, alors il t'est permis de cesser de vivre. Mais ne meurs point comme ayant reçu quelque injure ou quelque mal; fors de la vie comme on fort d'une chambre où il y a de la fumée; il y fume, je m'en vais. Penses-tu que ce soit si grand-chose: pendant que rien ne m'oblige à me retirer, je demeure libre; personne ne m'empêchera de faire ce que je veux, ce que demande la nature d'un animal raisonnable & né pour la société.

XXXI. L'esprit de cet Univers est un esprit de société; il aime l'or-

498 dre & la raison : il a donc fait les choses les moins parfaites pour les plus parfaites, & il a lié & ajusté les plus parfaites les unes avec les autres. Tu vois par-là qu'il a foumis & rangé chaque chose selon sa dignité, & qu'il a ajusté ensemble les plus excellentes par les liens d'une union & d'une complaisance mutuelle & réciproque.

XXXII. Comment t'es-tu gouverné jusqu'à présent envers les Dieux, envers ton pere & ta mere, tes freres, ta femme, & tes enfans, tes précepteurs, tes gouverneurs, tes amis, tes courtisans & tes domestiques? Ne leur as-tu fait jusqu'à présent aucune injustice, ni par tes paroles, ni par tes actions? Retrace en ta mémoire les travaux que tu as essuyés, & toutes les peines que tu as souffertes,

de Marc Antonin LIV. V. 449 & pense que l'histoire de ta vie est complette, & que le service que tu avois à rendre en ce monde, est accompli. Combien de belles choses as-tu vues ? combien as-tu surmonté de plaisirs & de douleurs? combien de choses glorieuses as-tu méprisées? & à combien de méchans as-tu fait éprouver ta bonté?

XXXIII. Pourquoi des esprits ignorans & grossiers viennent-ils troubler une ame savante & polie? Quelle est l'ame savante & polie? Celle qui connoît le commencement & la fin des choses, & qui est instruite de la raison, qui pénétrant toute la matiere, gouverne cet Univers durant tous les siecles, par des périodes reglées.

XXXIV. Dans un petit moment tu ne seras qu'une poignée de cen500 Réstexions Morales

dre, qu'un squelette & qu'un nom, & non pas même un nom. Cependant qu'est-ce qu'un nom ? un bruit, un son. Et toutes les choses dont on fait le plus de cas en ce monde, que sont-elles, que pourriture & que vanité? Elles sont comme les petits chiens qui caresfent & qui mordent en même tems; comme de petits enfans de mauvaise humeur qui pleurent pour rien, & qui un moment après rient de même. La foi, la pudeur, la justice & la vérité ont quitté la terre pour aller habiter dans le Ciel, comme dit le Poëte Hésiode. Qu'est-ce donc qui te retient ici? Sont-ce les objets sensibles? Mais ils font muables, & n'ont rien de confrant. Sont-ce les fens? Mais ils sont émoussés & prêts à recevoir des impressions fausses. Est-ce

de Marc Antonin. LIV. V. 501 le principe de vie, cet esprit qui t'anime? Mais ce n'est qu'une exhalaison & qu'une vapeur de ton sang. Est-ce le plaisir d'être estimé parmi tes femblables? Mais ce n'est que vanité? Qu'attends-tu donc? Tu attends en repos, ou ton extinction ou ton changement; & en attendant que cet heureux moment vienne, qu'as-tu à faire? A honorer & à bénir les Dieux, & à faire du bien aux hommes. Tout ce qui est hors des limites de ton corps & de ton esprit, ne t'appartient point, & ne te regarde point.

XXXV. Tu peux être toujours heureux, si tu sais marcher droit & suivre la raison dans tes actions & dans tes pensées: car voici deux choses qui sont communes à la nature de Dieu & à celle de l'homme & de tout animal raisonnable: l'u-

ne, de ne pouvoir être empêché par aucun autre être, quel qu'il soit; & l'autre, de trouver son bien dans les dispositions & dans les actions justes, & de terminer la ses desirs.

XXXVI. Si ce n'est point par ma méchanceté, ni par aucun esset de cette méchanceté, qu'une telle chose arrive, & que la société n'en soit point blessée, pourquoi me tourmenter? En quoi la société peut-elle être blessée?

XXXVII. Ne te laisse pas témérairement emporter à tes imaginations. Donne à ton prochain tous les secours dont tu es capable & que tu lui dois. Et s'il a fait quelque perte en des choses indisférentes, garde-toi bien de croire qu'il lui soit arrivé un grand mal : car en cela il n'y en a aucun. Imite dans

de Marc Antonin. LIV. V. 503 ces occasions la conduite de ce bon vieillard qui en s'en allant demande à son petit enfant sa toupie, sachant bien que ce n'est qu'une toupie.

XXXVIII. Que fais-tu donc dans cette Tribune aux harangues avec tes beaux discours & tes oraisons sunebres; mon ami, ne te souviens-tu plus de ce que c'est? Je m'en souviens fort bien, mais je vois que ces choses-là plaisent aux hommes, & qu'elles sont un des objets de leurs soins. Fautil donc que tu sois sou, parce qu'ils le sont? N'est-ce pas assez de l'avoir été?

XXXIX. A quelque heure que la mort vienne, elle me trouvera toujours heureux. Etre heureux, c'est se faire une bonne fortune à soi-même; & la bonne fortune,

704 Réflexions Morales ce sont les bonnes dispositions de l'ame, les bons mouvemens & les bonnes actions.



# REMARQUES

#### SUR

## LE CINQUIEME LIVRE.

I. LE matin, quand tu as de la peine à te lever.) Le mot grec que j'ai traduit le matin, signisse proprement la petite pointe du jour. C'étoit l'heure du lever des gens laborieux. Il n'y avoit que les lâches & les paresseux qui fussent au lit à six ou sept heures.

Elles travaillent sans relâche à orner & à embellir leur état.) Cette pensée m'a toujours plu, & je trouve fort agréable cette idée, que chaque chose, chaque espece ait sa République, son monde, sa police à part,

II.

II. Qu'il est aisé de chasser & d'esfacer entièrement.) Cela est aisé à ceux qui connoissent leur véritable bien, & qui savent
où le trouver.

III. Sans te mettre en peine du reproche & du blame que cela pourra l'attirer. ) L'infamie même ne doit pas nous rebuter de de faire le bien. Séneque a fort bien dit : Æquissimo animo ad honestum consilium, per mediam infamiam, tendam. Nemo mihi videque pluris assimare virtutem, nemo illi esse magis devotus, quam qui boni viri famam perdidit, ne conscientiam perderet. Firai chercher de tout mon cœur à faire tout ce que est honnête, au travers de l'infamie même. Car personne ne me parost avoir plus d'estime pour la vertu, & lui être plus dévoué, que celui qui, pour sauver sa conscience, a perdu la réputation d'homme de bien. C'est ce que dit Saint Paul : Nous montrons en toutes choses que nout sommes serviteurs de Dieu; par la bonne réputation, par les calomnies & par les louanges. 2. Cor. 6, 4, 8,

En suivant sa propre nature & celle du monde.) Car l'une & l'autre viennent da même esprit, qui est tout en tous.

Tome I.

IV. Et en tombant dans le même lieu d'où mon pere & ma mere. ) Parce que nous sommes de poudre, nous retournerons en poudre.

Dans ce lieu enfin que je foule aux pieds, & dont j'ai abusé en tant de manieres. ) La douceur d'esprit d'Antonin paroît dans toutes ses idées. On ne peut rien voir de plus tendre ni de plus humble en même tems, que ce qu'il dit ici de la terre, en se reconnoissant presque indigne de la fouler aux pieds, & en avouant qu'il a abusée de ses présens en une infinité de manieres.

V. Ne peux-tu te rendre recommandable, ni te faire admirer par ton esprit? à la bonne heure.) Antonin travaille ici à guérir les hommes de l'abattement & du désespoir où ils sont ordinairement, quand ils ne reconnoissent point en eux de ces qualités brillantes, qui font qu'on est estimé & recherché de tout le monde. Celui-là est grand Poète, ou grand Orateur; celui-ci grand homme d'Etat & grand Politique; un autre éblouit les compagnies par une beauté d'esprit & par une vivacité

de Marc Antonin. LIV. V. 509 d'imagination qui lui font trouver des perles & des diamans où il ne paroît que du gravier & du sable; & moi, je n'ai aucun de ces dons. Est-ce donc là un si grand sujet de se décourager? Si nous pensions bien à l'usage que la plupart des gens sont de ces qualités qui attirent notre envie, nous aurions honte de les desirer, & nous remercierions Dieu de ne nous les avoir pas données.

Si la nature ne t'a pas été favorable.) C'est-à-dire, si elle ne t'a pas donné les graces que tu voudrois avoir, est-ce une raison de négliger celles que tu en as reçues?

Et si tu te connoissois pesant & de dure conception, il falloit tâcher de guerir. )
Après avoir consolé l'homme affligé de sa pesanteur, il lui reproche qu'il en est seul la cause, & qu'il dépendoit de lui de s'en désaire & de se guérir, s'il avoit voulu s'en donner la peine. En effet, il n'y a point d'homme si stupide & si grosfier, qu'un travail assidu ne polisse ou ne corrige au moins en partie.

#### Réflexions Morales

**≰**08 Est quadam prodire tenu, si non datur ultra. Horat. Epit. 1.

Mais la plupart des hommes ne se plaignent des dons que la Nature leur a refusés, que pour excuser leur paresse, & pour avoir un prétexte plus plausible de demeurer dans l'assoupissement où ils font.

VI, Il y a des gens qui dès qu'ils ont rendu quelque service à quelqu'un. ) Ce partage de bienfaiteurs en trois classes est très-bien fait. La premiere & la plus nombreuse est de ceux qui mettent incontinent en ligne de compte le plaisir qu'ils ont fait, pour en être payés dans la suit:, & alors ce n'est plus un bienfait, c'est un prêt, ou plutôt une usure, comme dit Séneque: Turpis faneratio est beneficium ferre. C'est une usure hon:euse, que d'écrire sur son registre ses bienfaits. La seconde classe est de ceux qui ne les écrivent pas véritablement, & n'en attendent point de récompense; mais qui prennent un autre chemin, où leur amour propre & leur orgueil trouvent mieux leur compte. Ils seroient fâchés d'en être payés, &

## de Marc Antonin. LIV. V. 509

sont ravis de pouvoir toujours regarder comme leurs débiteurs ceux qu'ils n'ont obligés que pour avoir sur eux cet avantage. J'aimerois mieux les premiers. Enfin, la troisieme & la plus petite, est de ceux qui oubliant les plaisirs qu'ils ont faits, en font toujours de nouveaux, dont ils perdent aussi-tôt la mémoire, & si bien, qu'ils ne savent pas même qu'ils ne les savent pas, pour me servir d'un mot de Platon, qui me paroît avoir beaucoup de force. Mais ce n'est pas encore tout de faire du bien & de l'oublier, il faut en faire à tout le monde, sans jamais cesser, selon ce beau précepte de l'Ecclésiaste: Mitte panem tuum super transeuntes aquas, quia post tempora multa invenies illum. Jette ton pain sur le courant des eaux, parce que tu le retrouveras après plusieurs années.

Il faut donc à ce compte être du nombre de ceux qui font le bien fans le savoir? Ce sont des objections qu'Antonin se fait à lui-même, & ce dialogue réussit fort bien.

Et de vouloir même que celui pour lequ el il les fait, ne puisse pas l'ignorer. ) Cela est

vrai quand il s'agit de l'édification du prochain, & de lui donner un bon exemple.

Mais pour peu que tu t'écartes de ce que je viens de dire. Cela est certain. Il est si disficile de tenir le juste milieu, & de garder la modération nécessaire, en defirant que l'on connoisse que c'est nous qui avons fait ceci & cela, que bientôt ce ne sera plus l'utilité de notre prochain que nous aurons en vue, mais la nôtre.

Car ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de vraisemblance.) Ces raisons étoient, qu'il y avoit de l'orgueil à ne vouloir pas qu'on reconnût nos bienfaits; que c'étoit saire plus de mal que de bien à ceux que nons privions du plaisir de nous témoigner leur reconnoissance; que tous les hommes étant nés pour s'aider les uns les autres, il falloit réduire ceux que nous obligions, à la nécessité de nous rendre le bien qu'ils avoient reçu; ensin, que c'étoit blesser la Loi & la Justice, que de vouloir qu'ils mourussent nos débiteurs. Raisons toutes plus sub-

de Marc Antonin. LIV. V. 512 tiles que solides: Antonin y répond fort bien.

Ne crains pas que cela te fasse jamais perdre aucune occasion de faire du bien. )
Voilà tout ce qu'il y avoit à répondre à toutes les raisons qu'on pouvoit objecter.
Que notre prochain ne sache pas que c'est nous qui l'avons obligé, ou qu'il le sache & qu'il soit ingrat, cela n'empêche pas que nous ne puissions continuer de lui faire du bien. Il dépend de nous d'accomplir notre charité, & c'est à quoi nous devons tendre.

VII. Ou il ne faut point du tout prier; ou il faut prier de cette maniere, simplement & libéralement.) Antonin loue les Athéniens de ce que leurs prieres étoient générales, & que chacun d'eux ne prioit pas pour soi en particulier. En effet, c'est blesser l'amour que nous devons avoir pour notre prochain, que de borner nos prieres à nous-mêmes. La priere que Notre Seigneur nous a donnée, est un modele parsait de la charité qui nous doit animer en ces occasions.

Simplement & libéralement. ) Simple-

ment', c'est-à-dire, sans jalousie & sans envie; libéralement, c'est-à-dire, pour tout le monde en général.

VIII. Comme en dit d'ordinaire, qu'Efculape ordonne aux malades d'aller d cheval.) Antonin veut prouver que les maux que Dieu envoie aux hommes, font des remedes falutaires qui operent leur guérison. En effet, tous les malheurs qui nous arrivent, sont ou une médecine pour les malades, ou un exercice pour les sains; & c'est ce que la Religion nous enseigne encore mieux que la Philosophie. Ce chapitre est parsaitement beau.

Airsi de toutes les différentes causes réfulte ce qu'on appelle la destinée, qui n'est
qu'une seule & même cause.) Antonin explique fort bien ce que c'est que la destinée: Nihil aliud est satum, quam series implexa causarum. Ce qu'on appelle la Destinée, n'est qu'une suite, un estet de plusieurs
causes liées ensemble par la Providence,
& elle n'est qu'une seule & même cause,
qui est destinée à produire un tel ou un tel
estet. Quand il dit qu'elle n'est qu'une seule
même cause, il veut exclure par là les

de Marc Antonin. Liv. V. [1] tauses accidentelles, que certains Philosophes vouloient allier avec la destinée. Car la cause qui est par soi, ne peut être
que determinée, certaine, une & simple;
au lieu que les causes par accident, s'il y
en avoit, ne pourroient jamais être unes,
mais infinies & indéterminées, parce que
plusieurs accidens entiérement dissérens
pourroient être ensemble dans un même
sujet. Aussi Platon a désini la destinée la
Loi émante de Dieu, qui toujours suit &
accompagne Dieu. C'est la raison divine,
que rien ne peut ni empêcher ni violer.

Et qu'il entretient la prospérité & la sélicité de Dieu même.) C'est encore une suite de l'erreur des Stoïciens, qui considéroient Dieu comme l'ame de l'Univers, & qui l'ensermoient dans la matiere, & le rendoient en quelque maniere sujet à corruption, à dissolution & à altération. Mais quoique ce sentiment soit ridicule & impie, & que Dieu soit si libre, qu'il n'abesoin d'aucune de ses créatures, qui ne peuvent rien contribuer à sa sélicité, & moins encore à sa durée, nous ne laissons pas de pouvoir parler le même langage, en lui donnant un meilleur sens. En esset, nous pouvons dire que nos bonnes actions, notre patience dans les maux, & notre acquiescement aux ordres de Dieu, entretiennent en quelque maniere sa félicité & sa gloire, puisqu'il a bien voulu faire confester l'une & l'autre dans l'obéissance que nous lui devons, & dans l'usage que nous faisons des précieux présens qu'il nous a faits

Et si on l'ose dire, à la durle même.) Quoique ce mot soit impie dans le sens des Stoïciens, il peut être orthodoxe dans notre bouche. Car c'est en quelque maniere, autant qu'il dépend de nous, détruire & anéantir Dieu, que de lui désobéir, & de fermer les yeux à la lumiere de sa vérité.

Ne te degoûte, ne te décourage, & ne l'impatiente point. ) Antonin tâche ici de soutenir les hommes contre le découragement où ils tombent, quand ils ne réussissent pas dans les efforts qu'ils font pour suivre la regle de la droite raison, c'estadire, les préceptes de la Philosophie. Toutes nos insirmités ne doivent pas

nous rebuter; & dans toutes nos chûtes, nous devons nous relever plus animés, comme cet Antée de la fable, qui tiroit de la terre de nouvelles forces, dès qu'il la touchoit. Nous devons être encore plus disposés à cela que les Païens: car, nous savons que la vertu de Dieu s'accomplit dans nos infirmités, & que nous ne sommes jamais plus forts que quand nous sommes foibles.

Sur-tout souviens-toi que la Philosophie ne demande de toi que ce que demande la Nature.) Ce sage Empereur a raison de guérir ici les préventions où l'on est, que la Philosophie nous impose un joug sort pesant, & nous veut assujettir à des choses qui violentent la nature. Rien n'est plus saux. La véritable Philosophie & la Nature sont toujours d'accord; & la pratique des devoirs que l'une & l'autre nous imposent, est bien plus aisée que le chemin des vices, tout semé de fleurs qu'il nous paroît.

Et toi, tu voulois tout le contraire de ce qu'elle veut. ) C'est une grande vérité. Ce n'est pas la nature qui nous violente, en nous imposant de certains devoirs; c'est nous qui la violentons, en l'assujettissant à nos desirs déréglés, & en la déshonorant par nos crimes.

Qu'y a-t-il de plus agréable?) C'est le langage que tiennent nos passions, quand elles nous sollicitent pour nous porter au vice.

Et quand tu auras bien pesé tous les avantages de la piudence, qui est la mere de la prospérité & de la sûresé. ) Cet endroit est parfaitement beau. Antonin considere les qualités dont il vient de parler, comme les esfets & les suites de la prudence, qui dépend toujours de nous. Si elle n'en dépendoit pas, ce seroit en vain que Jesus-Christ nous auroit dit : soyez prudens comme les serpens, & simples comme les colomtes. Mat. 16.

X. Toutes choses sont si enveloppées & si eachées.) Le but d'Antonin est de faire voir aux hommes l'erseur où ils sont, quand-ils sont consister leur souverain bien dans la science, dans les plaisirs, dans les richesses & dans le commerce du monde, La science n'est qu'obscurité;

de Mare Antonin. LIV. V. 5177 les richesses & les voluptés que foiblesse & entêtement; & le commerce du monde qu'un fardeau & qu'un ennui.

Et peut être au pouvoir d'un infame débauché, d'une courtifanne, ou d'un voleur.) Cela est admirable. Antonin donne parlà en deux mots une regle sûre pour faire connoître le véritable bien. C'est celui qui ne peut être au pouvoir des vicieux. Comment est-il possible que les hommes fassent tant de cas des choses qui tombent si souvent en partage aux plus mal-honnêtes gens?

XI. A quoi me sert présentement mon ame. ) Ces demandes seules seroient capables de nous redresser, si nous étions capables de nous les faire, & d'y répondre sans déguisement.

XII. Tu peux juger par ceci ce que c'est que le peuple appelle des biens.) Antonin donne encore ici une regle merveilleuse pour discerner les véritables biens d'avec les faux, d'avec ceux que le peuple appelle des biens. Les derniers sont ceux sur lesquels les honnères gens soussirens qu'on plaisante, Par exemple, si l'en parle

des richesses, on rira volontiers, si l'on entend appliquer à ce sujet un vers d'Aristophane, qui dit dans une de ses Comédies: que tout est si propre dans la maison d'un homme riche, qu'il ne sait où aller pour ses nécessités. Mais si on faisoit une semblable application sur la vertu, sur la piété, sur la sagesse, il n'y a personne qui n'en sût choqué, & qui ne se révoltât contre cette audace.

Le mot du Poëte Comique. ) C'est ce vers d'Aristophane.

AAA e'v καθαρῶως πς ἀυ'χέσας τόχοι.

Et le peuple sait lui-même cette différence sans le savoir. ) Le peuple connoît donc naturellement quels sont les véritables biens. Cela est vrai: mais comme c'est une connoissance aveugle & étoussée par les objets & par les passions, il ne peut ni s'y arrêter, ni les suivre.

XIII. Je suis composé de matiere & de forme.) La matiere, c'est le corps; la forme, c'est l'ame.

### de Mare Antonin. LIV. V. 519

Ni l'une ni l'autre n'ont été tirées du néant.) Car ils croyoient que l'ame étoit une partie de la Divinité. Aujourd'hui nous savons que Dieu n'a pas moins tiré du néant l'ame, que le corps, & toute la matiere du monde.

XIV. La raison & l'art de raisonner sont des facultés suffisantes à elles-mêmes.) Antonin veut dire que la raison seule suffit pour faire le bien, sans aucun secours des choses étrangeres, qui ne servent au contraire qu'à la séduire & à la faire égarer.

XV. Il ne faut pas dire que rien appartienne à l'homme de ce qui ne lui convient pas en tant qu'homme. ) Il est étonnant que nous ayions tant de regles si sûres pour discerner les véritables biens d'avec les faux, & que nous nous y trompions pourtant toujours. Les véritables biens sont ceux qui conviennent à l'homme en tant qu'homme; qui sont attachés à sa nature, qui en sont des perfections, & qu'il ne sauroit mépriser sans honte. On ne peut dire cela ni des richesses, ni de la gloire, ni des voluptés. Ce sont donc de faux biens.

Il ne lui appartiendroit pas de la mépriser.) Car comme dit fort bien Longin, en étendant cette même pensée : On ne peut pas dire qu'une chose ait rien de grand; le mépris qu'on en fait, tient lui-même du grand. Telles sont les richesses, les dignités, les honneurs, les Empires, & tous les autres biens en apparence, qui n'ont qu'un certain faste au dehors, & qui ne passeront jamais pour de véritables biens dans l'esprit d'un sage, puis qu'au contraire ce n'est pas un bien médiocre que de les pouvoir méprifer. D'où vient sussi qu'on admire beaucoup moins ceux qui les possedent, que ceux qui, les pouvant posséder, s'en privent eux-mêmes, & les rejettent par pure grandeur d'ame.

XVI. Telles que seront les pensées dont un t'entretiendras d'ordinaire, tel sera aussi ton esprit.) Cela ne sauroit être autrement. Nous ne sommes que ce que nous pensons. C'est notre seul & véritable caractere que nos pensées; & comme elles sont en notre pouvoir, il dépend de nous d'être ce que nous voulons. Longin dit en quelque endroit, que pour parvenir au sublime, il faut toujours tenir

de Marc Antonin. L1 v. V. 522 fon ame, pour ainst dire, grosse d'une certaine sierté noble & généreuse. Cela est encore plus vrai & plus nécessaire pour parvenir aux vertus.

Donc on peut bien vivre à la Cour. ) Antonin veut prévenir tous les vains prétextes dont il pourroit se servir pour excuser quelque espece de relachement; & ces vains pretextes ne sont peut-être encore aujourd'hui que trop ordinaires. Combien de gens y a-t-il qui, vivant assez bien dans la retraite, retombent dans la licence & dans le désordre, quand ils sont à la Cour, & qui disent pour excuser ces chûtes: la Cour n'est pas comme la ville ou la campagne; elle demande d'autres manieres & d'autres mœurs. On se rendroit ridicule, si on vouloit se distinguer des autres. Il faut suivre le torrent. Excuses vaines & frivoles.

De plus chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a été faite.) Il va prouver que les hommes sont nés pour se faire du bien les uns aux autres. Cette loi ne change pas quand on change de lieu. Elle est égale à la Cour, à la ville & à la campagne. Il faut donc leur faire du bien par-tout. On ne peut leur faire du bien sans bien vivre, & par conséquent, &c.

C'est donc la société.) C'est-à-dire, ce lien qui unit les hommes, & qui les oblige à se regarder tous comme un seul tout, dont les parties ne sauroient souffrir, sans que tout le corps sousses.

Les choses animées sont plus parfaites que les inanimées. ) C'est pourquoi Saint Augustin, en quelque endroit de ses Ouvrages, présere même une mouche à la Lune & au Soleil.

XVIII. Il n'arrive jamais rien à perfonne que la nature n'ait disposé à le supporter. ] Antonin veut porter les hommes à la patience dans les maux, par trois raisons très-solides. La premiere, que la Nature leur a donné les forces nécessaires pour les supporter. La seconde, que beaucoup de gens sentent tous les mêmes accidens, sans y prendre garde; & la troisseme, que la plupart des hommes souffrent souvent des choses plus difficiles, par ostentation & par vanité. XIX. Et tous les accidens sont pour elle ou bons ou mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle a d'elle-même. ] Il semble qu'Antonin auroit dû écrire, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle en a elle-même. ] Mais ce qu'il a mis est bien plus fort, & marque la source & la cause de nos jugemens. Nous jugeons différemment des choses, selon que nous avons bonne ou mauvaise opinion de nous.

XX. En un sens l'homme nous doit être fort cher. ] Antonin nous enseigne ici les sentimens que nous devons avoir pour les méchans. Comme le vice n'empêche pas qu'ils ne soient hommes, nous devons toujours avoir pour eux de la charité. Mais ils sont méchans, & ils nous empêchent souvent de faire le bien que nous voudrions. En cette qualité, ils ne méritent tout au plus que notre indifférence. Il faut les traiter comme le vent. le Soleil, la pluie, qui peuvent bien retarder ou empêcher une action, mais qui ne sauroient nous en arracher ni l'intention, ni le dessein. Cette maxime est très-belle. On peut voir le chapitre 1. du Liv. IV.

Mais qui n'en sauroient empêcher l'intention ni le dessein. ] Si les méchans pouvoient nous ôter l'intention de faire le bien, nous ne pourrions jamais les trop hair: mais comme cela n'est pas en leur pouvoir, & qu'au contraire ils ne peuvent nous ôter une occasion de faire du bien, sans nous en fournir en même tems une autre, nous ne devons avoir pour leur malheur que de la compassion, & pour leurs essorts que de l'indissérence.

XXII. Ce qui ne nuit point à la ville, ne nuit point au citoyen.] Par ce mot de ville il entend le monde, pour l'utilité duquel tout se fait; de sorte que ce qui semble nuire à une partie, sert au tout. Et si elle ne l'est pas, il ne faut donc pas se fâcher contre celui qui ne l'a pas offensée.] Antonin ne dit cela que des injures particulieres, où la justice ne demande point de réparation, & qui ne détruisent pas la sûreté des particuliers. Car, en ce cas, les Stoiciens prétendoient, comme nous, qu'on devoit punir les méchans par charité, tant pour eux-mênses, afin de les

de Marc Antonin. L I v. V. 525 corriger, que pour les autres, afin de les empêcher ou d'être toujours exposés aux mêmes violences, ou de se laisser corrompre eux-mêmes par l'espérance de l'impunité. Aussi n'est-ce jamais pour le passé qu'on les punit ( car le passé ne se répare point ); c'est pour prévenir les suites de leurs mauvais exemples.

Car en quoi consiste cette offense, & qu'estce que c'est? Voilà la preuve de ce qu'il a dit, que la ville n'étoit point offensée. En effet, quelque grande que soit l'offense que nous croyons avoir reçue, si on l'examine bien, on trouvera que c'est moins que rien par rapport au monde.

XXIII. Il n'y a rien de permanent de tout ce qui est près de toi. Le passe d'un côté, & l'avenir de l'autre; tout cela est un abyme infini, où tout se perd.] La plupar des Stoïciens soutenoient qu'il n'y avoit pas de présent, que tout étoit ou passé ou futur, & que ce que nous appellons présent, n'étoit, à proprement parler, que la fin du passé & le commencement du futur, sans que rien subsistêt au milieu. Opinion extravagante, & qui abo-

lissoit le tems. Antonin ne tombe pas dans ce ridicule. Il se contente de marquer la rapidité du présent, en l'appellant ce qui est près de nous, parce qu'il n'est pas plutôt entre nos mains, qu'il nous échappe; & que sortant d'un abyme, qui est le futur, il passe incontinent & se perd dans l'autre abyme, qui est le passé. Cette idée est belle, & méritoit bien d'être mise dans tout son jour.

Et du destin dont tu n'es qu'une fort petite partie. ] Que cette expression est forte & belle! Nous ne sommes qu'une très-petite partie du destin, parce qu'il ne faut pour nous former & pour nous entretenir, qu'une très-petite partie des causes esticientes & des principes dont la Providence se sert pour former & pour entretenir, toutes choses. Cependant, à voir l'orgueil des hommes & leur amour-propre, on diroit que tout est pour eux; que tout se rapporte à eux, & que la Providence n'a qu'eux en vue; en un mot, qu'avec eux & en eux roule le destin de l'Univers.

XXVI. Ou rudes, ou doux. ] Aux

de Marc Antonin. LIV. V. 527 mouvemens de la volupté ou de la douleur.

Elles parviennent jusqu'à l'esprit. ] C'este à-dire, jusqu'à la partie supérieure de l'arne, qui peut être indépendante jusqu'à un certain point.

Alors il ne faut pas tâcher de résister à un sentiment qui est naturel. ] Car ce seroit inutilement qu'on le voudroit faire.

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux.]
C'est ce que l'écriture appelle marcher
avec Dieu. Comme quand elle dit d'Enoch: Et ambulavit cum Deo; & il marcha avec Dieu; c'est-à-dire, il fut toulours soumis à ses ordres; il se laissa conduire par son esprit, il vécut avec Dieu,
en Dieu, & selon Dieu.

XXVIII. Ne te fâche point contre celui qui sent mauvais. ] Dans cet article, Antonin condamne une injustice, dont presque personne n'est exempt. Car il n'y a rien de plus ordinaire dans le monde, que de voir des gens qui se fâchent contre certains désauts naturels de leurs amis, & qui n'ont pas la charité de les

728 Réflexions Morales.

en avertir. C'est pourtant par-là qu'il faudroit commencer, avant que de se mettre en colere.

Mais il dit qu'il a la raison en partage.] C'est une raison qu'Antonin donne pour excuser sa colere. Cet homme-là se pique d'être raisonnable & de se connoître: cependant il ne tâche pas de remédier à un défaut qui nous empoisonne tous. Il résute ensuite cette raison d'une maniere fort solide.

Tu as aussi de la raison ] C'est à celui qui a sa raison le plus en main, s'il faut ainsi dire, à prévenir les autres, & à ne pas attendre qu'ils s'apperçoivent euxmêmes de leurs désauts; car c'est blesser la charité. Eorum lumen de lumine accendas tue.

XXIX. N'imite ni les mœurs, ni les manieres des Courtifannes, ni celles des Comédiens. ] On avoit confondu fort malàpropos cet article avec le suivant, & on lui avoit donné un sens tout-à-fait contraire à la pensée d'Antonin, qui veut dire, qu'il faut se garder de tomber dans la bassesse & la lâcheté, dans le faste, l'orgueil

l'orgueil & l'enflure. Le premier est le vice des Courtisannes, l'autre le caractere des Comédiens, qui s'enslent pour prendre le ton des rôles qu'ils jouent. Dans l'un & dans l'autre il y a une dissimulation & une fausset très-indignes d'un homme, & sur-tout d'un Prince.

XXX. Tu peux vivre ici dès aujourd'hui, comme tu veux vivre quand tu seras près de mourir. ] La plupart des Courtisans font des résolutions de mieux vivre à la fin de leur vie, quand ils seront retirés, & qu'ils autont quitté la Cour. Mais Antonim leur dit ici, qu'au milieu de la Cour ils peuvent commencer dès aujourd'hui cette nouvelle vie.

Alors il l'est permis de cesser de vivre. ] C'étoit-là une des erreurs des Stoïciens & des Epicuriens.

XXXI. L'esprit de cet Univers est un esprit de société. ] Comme Dieu a fait le monde pour les hommes, il a fait les hommes, non pas pour eux-mêmes chacun en particulier; mais, premiérement, pour lui, d'où découle leur premier de-yoir, qui est d'aimer Dieu; & ensuite il Tome 1.

les a créés les uns pour les autres, d'où résulte leur second devoir, qui est d'aimer le prochain. Deux devoirs qui accomplissent la loi & les Prophetes.

XXXII. Comment t'es-tu gouverné jufqu'à présent envers les Dieux, envers ton pere & ta mere, &c. ] Je suis fâché qu'Antonin n'ait pas ajouté ses Sujets. Car un bon Prince ne doit pas moins se demander compte de ce qu'il a fait à ses Sujets, que de ce qu'il a fait à ses Sujets, que de ce qu'il a fait à ses enfans, à ses amis, à ses domestiques. Mais il est bien sûr que, s'il ne l'a pas exprimé, il l'a pensé.

Et que le service que tu avois à rendre en ce monde, est accompli.] Voilà un grand Empereur qui reconnoît & qui déclare qu'il n'est dans cette vie que pour y readre un service continuel.

Combien de belles choses as-tu vues? ]
Antonin recommence son examen. C'est comme s'il disoit: As-tu vu tant de belles choses en ce monde, que tu souhaites encore d'y demeurer? ] On ne sauroit, à mon avis, trouver d'autre sens à ce passage.

Combien as-tu surmonté de plaisirs & de douleurs? ] Car nous ne sommes dans ce monde que pour combattre en toutes ma-

nieres contre nos passions, pour mépriser la vaine gloire, & pour pardonner à nos

ennemis.

X X X II I. Pourquoi des esprits ignorans ' & groffiers viennent-ils troubler? ] Ce pasfage ne peut être assez loué. Il est divin. Véritablement il ne plaira pas à cette espece de Savans qui ont employé toute leur vie à acquérir ce qu'on appelle les Sciences; mais il ne faut pas laisser de l'expliquer. Ce fage Empereur établit cette grande vérité, qu'il n'y a qu'une séule science, qui est celle qui nous apprend à connoître Dieu, qu'il appelle la Raifon qui gouverne l'Univers. Et comme ceux qui suivent les fausses sciences du monde, se moquent ordinairement de ceux qui s'attachent à celle-là, & n'oublient rien pour les séduire & les attirer : Antonin, qui avoit sans doute éprouvé leurs railleries, & résisté souvent à leurs efforts, s'adresse à eux avec indignation; & en les appellant ignorans & grossiers, il leur demande pourquoi ils viennent troubler & ébranler celui qui a choifi la bonne part? Et il fait une manifeste allusion à

Z 2.

nn beau mot d'Héraclite, qui, se moquent de la vaste science d'Homere, d'Hésiode, de Pythagore, de Xénophanes, d'Hécatée, &c. soutenoit qu'elle ne servoit de rien pour la sagesse; qu'elle n'instruisoit pas l'entendement, & que la véritable science consistoit à connoître l'Esprit qui gouverne le monde.

XXXIV. Et non pas mêmeun nom.]

J'aime bien cette reprise. En effet, le nom
le plus grand & le plus fameux est bientôt effacé de la mémoire des hommes.

Elles sont comme les petits chiens.] Il veut dire que toutes ces choses sont toujours dans le changement; qu'elles n'ont rien de réel, & que les plaisirs qu'elles donnent, sont toujours mêlés de mille chagrins.

Tu auends en repos ou ton-extinction, ou ton changement. ] Ton extinction, si l'ame n'est qu'une espece de seu qui meurt lorsque nous mourons; ou ton changement, si elle est immortelle & qu'elle retourne à sa source, selon l'opinion des Stoiciens.

Et à faire du bien aux hommes. ] Je n'ai pas exprimé ici les deux mots κ αν'εχεθαι αυιών κ ἀπεχεθαι, parce qu'ils m'ont

paru déplacés. Je ne sais d'où ils peuvent être. Je croirois volontiers qu'ils sont seuls une maxime à part, & qu'Antonin a dit ex abrupto, comme il fait souvent: Il faut soussir ces sortes de gens, & s'empêcher de leur faire injure.

XXXV. Et à celle de l'homme, & de l'homme raisonnable. Il parle ainsi, parce que les Philosophes mettoient entre Dieu & l'homme, des démons, des Héros, &c.

XXXVI. Si ce n'est point par ma mechanceté, ni par aucun effet de cette méchanceté, qu'une telle chose arrive. ] Dans tous les accidens les plus fâcheux, il faut regarder seulement si nous nous les sontmes attirés par nos crimes. Car en ce cas il en faut gémir; & si c'est sans aucune injustice de notre part, il ne faut pas nous en mettre en peine. Que si nous sousfrons pour la justice, nous dévons en être ravis.

En quoi la fociété peut-elle être blessée? ] Il n'y a que l'injustice qui puisse blesser cette société. L'impiété est comprise sous ce mot d'injustice.

XXXVII. Ne te laisse pas témékaire-

passion est un sentiment de douleur que la misere de notre prochain excite dans nos cœurs. Elle peut être vicieuse en deux manieres: ou lorsqu'elle n'est pas proportionnée à l'objet qui la cause, & qu'en se laissant emporter à son imagination échaussée & séduite, on prend pour mal ce qui ne l'est point; ou lorsqu'elle ne produit pas les secours dont il a besoin. Les Stoiciens condamnoient cette compassion outrée & instructueuse; & c'est sur cela qu'Antonin fait cette maxime, qui est toute pleine de sens & de raison.

Et s'il a fait quelque perte en des choses indisserentes. ] C'est-à-dire, en des choses que les Philosophes ne mettent ni au nombre des biens, ni au nombre des maux. Les Stoïciens poussoient los ces choses indissérentes: car ils appelloient généralement de ce nom tout ce qui est hors de nous.

Car il n'y en a aucun. ] Ce n'est pas la perte qu'il a faite qui le fait crier, mais l'opinion qu'il en a.

Imite dans ces occasions la conduite de

ce bon vieillard, qui en s'en allant, demande à son petit enfant sa toupie. ] Cet endroit me paroît admirable. Ce sage Empereur ne pouvoit mieux marquer que par cette image, de quelle maniere nous devons compatir aux maux imaginaires de notre prochain. Il ne faut pas se roidir contre lui, ni vouloir lui arracher l'opinion qu'il a de ce qui lui est arrivé; il faut au contraire parler son même langage. & lui dire, qu'il est vrai que son malheur est grand. Mais en même tems il faut se fouvenir que ce malheur, qu'on appelle grand, est très-petit, & imiter le vieillard qui demandoit à son petit enfant sa toupie, comme si c'eût été la plus belle chose du monde. & qui se souvenoit pourtant toujours que ce n'étoit qu'une toupie. Antonin avoit pris sans doute cet exemple dans quelque Comédie fort connue de fon tems.

XXXVIII. Que fais tu donc dans cette Tribune aux harangues avec tes beaux discours & tes oraisons sunebres? ] Antonin avoit toujours été fort exact à rendre à ses amis & à ses parens morts les der-

niers devoirs que la piété & la coutume avoient établis. Un des principaux de ces devoirs étoit l'oraison funebre que l'on faisoit du défunt, pour y célébrer ses louanges. Les Stoiciens, qui condamnoient toutes sortes de discours publics, qui n'étoient faits que pour le faste & l'ostentation, n'avoient garde de pardonner à ces oraisons funebres, qu'ils regardoient comme des actions inutiles & vaines, plus capables de flatter l'orqueil & l'amour-propre des hommes. que de leur donner un véritable amour pour la vertu. Antonin fait donc cette sage réflexion dans une de ces occasions, où sa complaisance & sa facilité le portoient encore à obéir à la coutume, contre fes propres lumieres & contre son inclination.

XXXIX. C'est se faire une bonne sortune à soi-même.] La définition qu'il va faire de la bonne sortune, prouve qu'elle dépend de nous: Sui cuique mores sorunam singunt.

Fin du premier Volume.