## Notes du mont Royal Www.notesdumontroyal.com

Cette œuvre est hébergée sur « *Notes* du mont Royal» dans le cadre d'un exposé gratuit sur la littérature.

SOURCE DES IMAGES Google Livres

# RÉFLEXIONS MORALES DE L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

TOME SECOND.

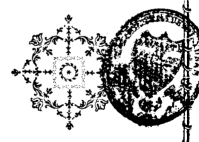


## RÉFLEXIONS MORALES DE L'EMPEREUR

MARC ANTONIN.

AVEC DES REMARQUES.
NOUVELLE ÉDITION.

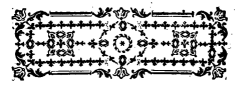
TOME SECOND.



A B O UI L L O N, Aux dépens de la Société Typographique.

y yan in an an an <del>an</del>iya. Tanan Xaran yan in Kar

i de la composição de l



### RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR

#### MARC ANTONIN.

#### LIVRE SIXIEME.

I. L A matiere de l'Univers est obéissante & souple, & l'esprit qui la gouverne, n'a en soi aucune cause qui le porte à mal faire, car il n'a nulle méchanceté; aussi ne fait-il aucun mal, & rien n'est blessé par cet esprit. Or, c'est lui qui

II. Quand tu fais ton devoir, ne t'informe point si tu as froid ou thaud; si tu es accablé de sommeil, ou si tu as bien dormi; si l'on par-le bien ou mal de toi; si tu meurs, ou si tu fais quelque autre chose: car la mort est aussi une action de notre vie; & dans toutes les autres, il sussit de bien faire ce qu'on fait.

III. Regarde au dedans de toutes choses, & ne te laisse jamais tromper ni à leur qualité, ni à l'éclat qui les environne.

IV. Toutes les parties de cet Univers changeront bien ôt : car ou elles s'exhaleront en vapeurs, s'il est vrai que leur matiere soit une & simple, ou elles seront dissipées.

#### de Marc Antonin. LIV. VI.

V. L'esprit qui gouverne tout, sait ce qu'il fait; pourquoi il le fait; & la matiere dont il le fait.

VI. La meilleure maniere de se venger, c'est de ne ressembler point à celui qui nous fait injure.

VII. Fais consister ta joie & ton repos à passer d'une bonne action à une autre bonne action, en te souvenant toujours de Dieu.

VIII. La partie supérieure de notre ame s'excite, se tourne, se remue comme il lui plaît, se rend telle qu'il lui plaît, & fait que tout ce qui arrive, lui paroît tel qu'il lui plaît.

IX. Chaque chose arrive selon la nature du tout, & non pas selon aucune autre nature qui l'environne, ou qui soit ensermée au dedans, ou suspendue au dehors.

X. Ce monde est ou un assemblage confus de parties qui tendent toutes à se désunir & à se séparer; ou une union, un ordre & une providence. Si c'estle premier, d'où vient que je desire de demeurer plus long-tems dans une si grande confusion, & au milieu d'un si grand. amas d'ordures ? & qu'y a-t-il que je doive plus souhaiter, que d'être bientôt réduit en poussiere, de quelque maniere que ce soit ? Mais pourquoi me troubler? cette diffipation ne viendra-t-elle pas aussi enfin jusqu'à moi, quoi que je fasse? Et si c'est le dernier, j'adore l'Auteur de mon être, je l'attends de pied ferme, & je mets toute ma confiance en lui.

XI. Quand les choses qui t'environnent, te forcent à te troubler, reviens à toi au plus vîte, & ne de Marc Antonin. Liv. VI. 9 fors pas de cadence plus que la nécessité ne le veut. Le moyen de s'affermir dans cette forte d'harmonie & de cadence dont je parle, c'est d'y rentrer toujours.

XII. Si tu avois une mâratre & une mere tout en même tems, tu te contenterois d'honorer l'une, & tu te tiendrois toujours auprès de l'autre. Ta mâratre, c'est la Cour; & ta mere, c'est la Philosophie. Tiens-toi donc toujours auprès de celle-ci; repose-toi dans son sein; elle te rendra supportable à la Cour, & te fera trouver la Cour supportable.

XIII. Comme on juge des viandes, & qu'on dit, c'est un poisson, c'est un oiseau; & du vin de Phalerne, c'est le jus d'un tel raisin; & de la pourpre, c'est de la laine de brebis teinte dans le sang d'un cer-

tain coquillage; & comme par ke moyen de ces réflexions on examine à fond chaque chose & on connoît ce qu'elle est : il faudroit faire de même dans toute la conduite de la vie: lorsque les choses qui passent pour les plus dignes d'être approuvées, se présentent à notre imagination, il faudroit les dépouiller, pour ainfi dire, & voir à découvert leur peu de valeur. Il faudroit leur ôter l'éclat que donne la renommée : car cet éclat étranger est un grand trompeur; & lorsque tu crois être parvenu à ce qu'il y a de plus beau & de plus solide dans un sujet, s'est alors qu'il te trompe avec le plus d'adresse. Penle donc souvent. à ce que Cratès disoit de Xénocrate même.

XIV. Le peuple n'admire presque que deux sortes de choses, ou

de Marc Antonin, LIV, VI. 11 celles qui ont une forme & une existence simple par la seule liaison de leurs parties, comme les pierres, le bois; ou celles qui ont une nature vivante & végétative, comme le figuier, l'olivier, la vigne. Ceux qui sont un peu au dessus du peuple, réduifent leur admiration aux choses purement animées, comme les haras, les troupeaux, Ceux qui sont plus polis & mieux instruits que ces derniers, n'admirent que ce qui a une ame univerfelle, mais une ame méchanique & industrieuse; ou bien ils font confister simplement leur bonheur à avoir un grand nombre d'esclaves. Mais celui qui honore comme il doit cette ame raisonnable, universelle & politique, ne se soucie d'aucune de ces choses; il s'attashe uniquement à entretenir son A 6

#### 12 Réflexions Morales

ame dans les mouvemens raisonnables & utiles à la société, & à coopérer en tout avec cette ame universelle dont il est lui-même une partie.

XV. Une chose se hâte d'être. une autre de n'être plus, & une grande partie de celle qui est, est déja passée. Ces changemens continuels renouvellent incessamment le monde, comme la rapidité du tems, qui ne s'arrête jamais, renouvelle à tous momens les fiecles. Dans ce courant continuel, qui est-ce qui voudroit s'attacher à des choses si paffageres, & fur lesquelles on ne peut jamais s'arrêter? C'est comme si quelqu'un mettoit son affection à un de ces petits oiseaux qui volent dans l'air, & que nous avons perdus de vue presque aussi-tôt que nous les avons apperçus. C'est-là

de Marc Antonin. LIV. VI. 13
l'image de notre vie, qui n'est qu'une vapeur du sang & une respiration de l'air. Attirer l'air une seule sois, & le rendre, ce que nous faisons à tous momens, voilà justement ce que c'est que mourir; c'està-dire, remettre l'entiere faculté de respirer entre les mains de celui de qui nous la reçûmes hier ou avant-hier.

XVI. Ce qui mérite notre estime, ce n'est ni de transpirer, cela est commun aux plantes; ni de respirer, cela est commun aux animaux; ni d'avoir une imagination capable de recevoir l'impression des objets; ni de suivre ses mouvemens comme des marionnettes; m'de vivre ensemble; ni de se nourrir; car se nourrir & rejetter ce qu'il y de a superssu dans les alimens, c'est une même chose. Qu'est-ce

#### 14 Réflexions Morales

donc qui mérite notre estime? Est. ce derecevoir des applaudissemens? Non. Est-ce d'avoir des acclamations & des louanges? Non; car les louanges & les acclamations des peuples ne sont qu'un bruit confus de voix & un mouvement de langues. Voilà donc la porte fermée à la vaine gloire; que reste-t-il que nous devions estimer digne de nos foins? C'est, à mon avis, d'agir conformément à notre condition, & de remplir tous nos devoirs. Et c'est à quoi nous sommes conduits & excités par l'exemple de tous les métiers & de tous les arts. Car nous voyons qu'ils ne tendent tous qu'à faire en sorte que leurs ouvrages répondent au dessein pour lequel on les a faits. C'est le but du vigneron qui cultive la vigne, celui de l'écuyer qui dresse des che-

de Marc Antonin. LIV. VI. IV vaux, & celui du chasseur qui dres-Le des chiens. L'éducation & l'inftruction des enfans, à quoi tendent-elles? Voilà ce que nous appellons estimable. Quand tu seras bien persuadé de cette vérité, tu ne te mettras nullement en peine d'acquérir toutes ces autres choses. Mais ne peut-on pas toujours les estimer? Si tu les estimes, tu ne scras donc jamais ni libre ni content de toi-même, ni exempt de passion: car il faut nécessairement que tu aies de l'envie & de la jalousie; que tu te défies éternellement de ceux qui ont en main le pouvoir de t'ôter tout ce que tu admires; &: que tu dresses incessamment des embûches à ceux qui le possedent. En un mot, il est entiérement impossible que celui qui manque dequelqu'une de ces choses, ne soit troublé, & qu'il n'accuse à tous momens les Dieux; au lieu que l'estime & le respect que tu as pour ta propre raison, sont que tu es agréable à toi-même, commode pour la société, & d'accord avec les Dieux. C'est-à-dire, que tu reçois avec joie tout ce qu'ils t'envoient & qu'ils t'ont ordonné.

XVII. Les élémens se meuvent en haut, en bas & en rond. La vertu ne se meut d'aucune de ces manieres; mais c'est quelque chose de plus divin; & par un chemin plus difficile à comprendre, elle arrive toujours à son but.

XVIII. Que veulent dire les hommes? Ils refusent leurs louanges à ceux qui vivent en même tems qu'eux, & ils desirent avec empressement d'être loués de ceux qui vivront après, & qu'ils ne ver-

de Marc Antonin. LIV. VI. 17 ront jamais. C'est comme si nous nous affligions de n'avoir pas été loués de ceux qui sont morts longtems avant que nous soyons venus au monde.

XIX. Parce qu'une chose est difficile pour toi, ne t'imagine pas qu'elle soit impossible à un autre. Mais tout ce qui est facile & possible à un autre, sois persuadé qu'il n'est pas impossible pour toi.

XX. En faisant nos exercices, quelqu'un nous a égratigné ou blessé d'un coup de tête: mais nous n'en faisons pas semblant, nous n'en sommes point offensés, & nous ne nous désions pas de cet homme-là, comme d'un homme qui ait envie de nous faire quelque méchant tour. Nous nous tenons seulement sur nos gardes, non pas comme contre un ennemi, ni

comme ayant quelque soupçon; mais nous l'évitons adroitement sans le hair. Faisons de même dans toutes les autres rencontres de notre vie; ne prenons pas garde à ce qu'on nous fait, & recevons tout comme de la part de ceux qui s'exercent avec nous: car, comme je l'ai déja dit, il est permis de les éviter sans leur témoigner ni soupçon ni haine.

XXI. Si quelqu'un peut me reprendre, & me faire voir que je prends mal une chose, ou que je la fais mal, je me corrigerai avec plaisir: car je cherche la vérité, qui n'a jamais blessé personne; au lieu qu'on se trouve toujours mal de persister dans son ignorance & dans son erreur.

XXII. Je fais ce qui est de mon devoir, & toutes les choses du

de Marc Antonin. Liv. VI. 19 monde ne sauroient ni m'inquiéter, ni me troubler: car ce sont ou des choses inanimées ou des choses destituées de raison, ou des choses qui errent dans les principes, & qui ne connoissent pas le bon chemin.

XXIII. Sers-toi de tous les animaux, & en général de toutes les autres choses; sers-t'en, dis-je, noblement & librement, comme un homme qui a de la raison, doit se fervir de ce qui n'en a point. Mais pour les hommes, sers-t-en selon les loix de la société, comme on doit se servir de personnes raisonnables. Ne manque pas d'invoquer Dieu dans toutes tes actions, & ne te mets point du tout en peil ne combien de temps tu le pourra s faire. Trois heures de vie suffifent, pourvu qu'on les passe en cet état.

#### 20 Réflexions Morales

XXIV. Alexandre-le-Grand & fon muletier ont été réduits au même état après leur mort. Car ils font rentrés dans les premiers principes de cet Univers, où ils ont été également diffipés en atomes.

XXV. Considere combien de choses se passent en même tems & dans un moment, dans ton corps & dans ton esprit. Cela l'empêchera de t'étonner de toutes les choses différentes qui arrivent en même temps, dans ce tout qu'on appelle le monde.

XXVI. Si quelqu'un te demande comment s'écrit le nom d'Antonin, n'est-il pas vrai que tu lui diras distinctement toutes les lettres? Mais si quelque autre s'en fâche, t'amuseras-tu aussi à te sâcher contre lui? ne continuerastu pas plutôt à compter doucede Marc Antonin. Ltv. VI. 21 ment & tranquillement toutes les lettres l'une après l'autre? Souviens-toi qu'il en est de même de tous les devoirs de notre vie; l'accomplissement de chacun d'eux consiste en un certain nombre de choses. Dans tout ce que tu fais il faut les observer toutes, & les remplir en allant ton chemin sans te troubler, & sans te mettre en colere contre ceux qui se fâchent

XXVII. N'y a-t-il pas de la cruauté à ne pas permettre aux hommes de se porter aux choses, qui leur paroissent utiles & convenables? Or, c'est en quelque maniere ne le pas permettre, que de te fâcher contre eux quand ils péchent: car alors ils pensent courir à leur bien; mais ils se trompent, me diras-tu. Redresse-les

contre toi.

22 Reflexions Morales donc, & leur fais voir, sans te fâ-

cher, en quoi ils se trompent.

XXVIII. La mort est la fin du combat que nos sens se livrent; c'est le repos de tous les mouvemens contraires & causés par nos passions, qui nous remuent comme les ressorts remuent les marionnettes; c'est la cessation du travail d'esprit & du soin qu'on a du corps.

XXIX. C'est une honte que l'ame se rebute, lorsque le corps ne se rebute pas.

XXX. Prends bien garde de ne pas dégénérer en Tyran. Ne prends point cette teinture; on ne la prend que trop aisément. Conferve-toi donc simple, bon, entier, grave & sans orgueil, ami de la justice, religieux envers les Dieux, doux, humain, & serme

de Marc Antonin. LIV. VI. dans la pratique de tes devoirs. Combats courageusement pour demeurer tel que la Philosophie t'a voulu rendre. Révere les Dieux ; procure le falut aux hommes. La vie est courte; & le seul fruit de cette vie terrestre, c'est la fainteté & les bonnes actions. Gouverne-toi en tout comme un disciple d'Antonin. Souviens-toi de sa constance dans tout ce qu'il avoit entrepris avec raison; de son égalité en toutes choses; de sa sainteté; de la sérénité de son visage; de sa douceur; du mépris qu'il avoit pour la vaine gloire; de sa grande application aux affaires; comme il ne laissoit jamais rien passer sans l'avoir bien examiné & bien compris. Remets-toi fouvent devant les yeux avec quelle bonté il souffroit les plaintes injus.

tes qu'on faisoit de lui; quel soin

il avoit de ne rien entreprendre avec précipitation; avec quel dédain il rejettoit la calomnie, avec quelle exactitude il s'informoit des mœurs & des actions de chacun. Il n'étoit ni médisant, ni timide, ni Soupçonneux, ni fophiste, nullement difficile pour fon logement. pour sa bouche, pour son lit & pour ses habits, ni mal aisé à servir; il aimoit le travail; il étoit lent à se mettre en colere mangeoit peu, & pouvoit être depuis le matin jusqu'au soir au Conseil, sans être obligé d'en fortir pour ses nécessités, dont l'heure étoit toujours réglée. N'oublie jamais à quel point son amitié étoit égale & constante; combien il étoit aise qu'on s'opposat librement à ses avis, avec quelle joie il écoutoit ceux qui en donnoient de meilleurs: Enfin

de Marc Antonin. LIV. VI. 25 Enfin, fouviens-toi qu'il étoit religieux fans superstition, & tâche de l'imiter en toutes ces bonnes qualités, afin que ta derniere heure te trouve en aussi bon état, que la sienne l'a trouvé.

XXXI. Réveille-toi, rappelle tes esprits, & reconnois que ce qui te trouble n'est qu'un songe; réveille-toi encore, & fais de tous les accidens de la vie le même jugement que tu as fait de ce songe.

XXXII. Je suis composé d'un corps & d'une ame; tout est indifférent à mon corps, car il ne peut rien distinguer. Tout est aussi indissérent à mon ame, excepté ses propres opérations. Or, toutes ses opérations dépendent d'elle. Mais il n'y a que celles qui l'occupent présentement qui lui soient cheres; les passées & celles qui sont à venir, lui sont également indifférentes.

XXXIII. Ni le pied ni la main ne sont chargés outre leur nature; pendant que le pied fait ce qui est du devoir du pied, & la main ce qui est du devoir de la main. Il en est de même de l'homme en tant qu'homme; il n'est point chargé au delà de sa nature, pendant qu'il fait ce qui est du devoir de l'homme. S'il n'est point chargé au delà de sa nature, il n'a donc point de mal.

XXXIV. La volupté n'est-elle pas commune aux voleurs, aux débauchés, aux parricides & aux tyrans?

XXXV. Ne vois-tu pas que quoique les artisans cedent à certains ignorans jusqu'à un certain point, ils ne laissent pas de suivre

de Marc Antonin. Liv. VI. 27 toujours les regles de leur art, & ne peuvent se résoudre à s'en éloigner? Eh l'n'est-ce pas une chose horrible, qu'un Architecte & un Médecin aient plus de respect pour leur art, que l'homme n'en a pour le sien, qui lui est commun avec les Dieux?

XXXVI. L'Asie & l'Europe ne sont que de petits coins du monde. La mer entiere n'est qu'une goutte de cet Univers. Le mont Athos n'est qu'une petite motte de terre; tout le tems présent n'est qu'un point de l'éternité; toutes choses sont viles, petites, muables & périssables: mais elles viennent de cette intelligence universelle, ou en sont des suites nécessaires. La gueule des sions, les possons, & tout ce qu'il y a de nuisible, sont, comme les épines & les bourbiers,

les accompagnemens des choses belles & bonnes. Ne t'imagine donc point qu'il y ait là rien de contraire à la Divinité que tu réveres, ni qui soit indigne d'elle; mais remonte à l'origine de toutes choses, & considere-la bien.

XXXVII. Celui qui voit ce qui se passe présentement, a tout vu, & ce qui a été depuis l'éternité, & ce qui sera jusqu'à l'infini : car toutes choses sont semblables, & par leur nature & par leur forme.

XXXVIII. Pense très-souvent à la liaison & à la sympathie que toutes les choses du monde ont entre elles: car elles sont toutes liées & entrelassées, & par cette raison, elles ont une mutuelle affection les unes pour les autres; & celle-ci n'est qu'une suite de celle-là, à cause du mouvement local, de l'ac-

de Marc Antonin, LIV. VI. 29 cord & de l'union de la matiere.

XXXIX. Accommode-toi aux affaires qui te sont destinées, & t'accoutume à aimer, mais véritablement, tous les hommes avec lesquels tu vis.

XL. Tout instrument, outil ou vaisseau qui fait bien ce à quoi il est destiné, est en bon état : cependant l'ouvrier s'en est allé & l'a abandonné. Mais il n'en est pas de même dans les effets de la Nature. La même vertu qui les produit, demeure toujours au dedans; c'est pourquoi tu dois l'honorer davantage, & penser que si tu vis & te gouvernes felon fes ordres, toutes choses te réussiront selon les desirs de ton ame, comme elles réussissent à cet agent universel selon les desirs de la fienne

XLI. Si tu es dans ce faux pré-Вз

#### o Réflexions Morales

jugé, que ce qui ne dépend point de toi est un bien ou un mal, il est impossible que ce mal venant à t'arriver, ou ce bien à t'échapper, tu n'accuses les Dieux, & que tu ne haisses les hommes, qui seront ou que tu croiras la cause de ton malheur: & voilà la source de toutes nos injustices. Au lieu que si nous étions bien persuadés que notre bien & notre mal dépendent uniquement de nous, il ne nous resteroit aucun sujet ni de nous plaindre des Dieux, ni de hair les hommes.

XLII. Nous travaillons tous à un même ouvrage; les uns le fachant, les autres fans le favoir; comme je pense qu'Héraclite a dit, que ceux qui dorment, aident & contribuent à ce qui se fait dans cet Univers. Celui-ci travaille d'u-

de Marc Antonin. LIV. VI. 31 ne maniere, & celui-là d'une autre: mais celui qui se plaint, qui s'oppose à ce qui se fait, & qui tâche de le détruire, travaille doublement; & le monde avoit besoin d'un tel ouvrier. Vois donc avec quels ouvriers tu veux te mettre: car celui qui gouverne tout, te recevra où tu voudras, & fe fervira fort bien de toi. Mais prends bien garde de ne pas tenir parmi ces ouvriers le même rang que tient dans une Comédie un vers ridicule, pour me servir de la comparaison de Chrysippe.

XLIII. Le Soleil demande-t-il à faire les fonctions de la pluie? Esculape celles de la terre? tous les astres ne sont-ils pas différents, & ne travaillent-ils pas à l'accomplissement d'une seule & même chose?

#### 32 Réslexions Morales

fur mon sujet, & sur ce qui doit m'arriver, je suis sûr qu'ils ont fait ce qu'il y avoit de mieux à faire: & il est impossible d'imaginer un Dieu qui agisse sans conseil. Or, quelle raison auroient les Dieux de me faire du mal, & que leur en reviendroit-il, ou à eux, ou à cet Univers, dont il ont tant de soin ? Que s'il n'ont pas consulté sur ce qui me regarde en particulier, ils ont consulté sur ce qui regarde le général : je dois donc embrasser & recevoir avec joie tout ce qui m'arrive, puisqu'il ne m'arrive rien qui ne soit une suite de l'ordre qu'ils ont sagement établi. Que s'ils n'ont délibéré sur rien, ce qu'il est impie de croire, ne faifons ni vœux, ni facrifices, ni fermens; en un mot, ne faisons rien de tout ce que nous pratiquons,

de Marc Antonin. Liv. VI. 33 comme vivant & conversant avec les Dieux, & les ayant toujours présens. Retranchons-nous à confulter chacun pour soi-même, car cela est permis. Cette consultation ne peut être que sur l'utile : or, ce qui est utile à chacun, c'est ce qui est selon sa nature & sa condition. Ma nature est raisonnable & sociable; j'ai une Ville & une Patrie; comme Antonin, j'ai Rome; & comme homme, j'ai le monde; ce qui est utile à ces communautés, est donc leur unique bien.

XLV. Tout ce qui arrive à chacun, est utile à l'Univers, & cela suffit. Mais on peut encore alle plus loin, & ajouter que si on prend bien garde à tout, on trouvera que ce qui est utile à un homme, est utile à tous les autres hommes. Ce mot utile est ici dans un fens commun & général pour des choses qu'on appelle moyennes & indifférentes, c'est-à-dire, qui ne sont ni un bien, ni un mal.

XLVI. Comme dans les théatres, & dans toutes fortes de spectacles, il arrive que les mêmes choses représentées plusieurs fois, te satiguent & te dégoûtent; de même tu devrois avoir toujours du dégoût & t'ennuyer pendant tout le cours de ta vie : car toutes choses & en haut & en bas sont toujours les mêmes, & viennent des mêmes principes. Jusques à quand donc?

XLVII. Considere souvent combien d'hommes de différentes professions & de différentes nations sont morts, & promene ta pensée jusques à Philistion, à Phébus, & à Origanion. Passe de là à une autre sorte de gens, & dis en toi-mê-

de Marc Antonin. LIV. VI. 35 me: il faut descendre tous dans le lieu où sont tant de grands Orateurs. tant de graves Philosophes, Héraclite, Pythagore, Socrate; tant de Héros de l'antiquité, tant de grands Capitaines de ces derniers tems, tant de Rois; où sont Eudoxe, Hipparque, Archimede, & tant d'autres grands & sublimes génies, qui n'ont pas eu moins de patience & de capacité, que de courage; enfin, où sont tous ces plaisans de profession, comme Menippe & les autres qui ont tourné en ridicule cette vie caduque & de peu de durée. Tous ces genslà font morts depuis long-tems : quel malheur en est-il arrivé, & à tous les autres qui sont morts com. me eux, & dont on ne fait pas même le nom? Il n'y a donc ici qu'une chose digne de notre estime :

## 36 Réflexions Morales

c'est de vivre tranquillement parmi les menteurs & les injustes, en conservant toujours la justice & la vérité.

XLVIII. Quand tu voudras te réjouir, pense aux vertus de tes contemporains, à la valeur de celui-ci; à la modestie de celui-là, à la libéralité d'un autre, & ainsi du reste: car il n'y a rien de plus réjouissant que l'image des vertus qui, éclatant dans les mœurs & dans les actions de ceux avec qui nous avons à vivre, sautent en soule à nos yeux. C'est pourquoi il faut les avoir toujours présentes.

XLIX. Es-tu fâché de ne peser que tant de livres, & de n'en pas peser trois cens? Ne seis donc pas fâché non plus de ne vivre que tant d'années, & de n'en pouvoir de Marc Antonin.LIV. VI. 37 vivre davantage: car tu ne dois pas être moins satisfait du tems qui t'est assigné, que de la quantité de matiere qui t'a été donnée.

L. Tâche de perfuader les hommes; si cela ne se peut, fais malgré eux ce que la justice demande de toi. Si l'on emploie la force pour t'en empêcher, souffre-le avec douceur, ne t'en afflige point, & convertis cet obstacle en une occasion d'exercer une autre vertu : car tu dois te souvenir que tu n'entreprends rien qu'avec exception, & que tu ne desires pas l'imposfible. Que desires-tu donc? De te porter à faire un tel bien. Tu t'y es porté, n'en demande pas davantage. Quand nous avons contribué de tout ce qui dépendoit de nous, nous devons tenir pour fait ce 38 Réflexions Morales que nous avons eu dessein de faire.

LI. L'ambitieux fait consister son bien dans l'action d'un autre; le voluptueux le met à contenter ses passions: mais celui qui a de la raison, l'établit dans les actions qui lui sont propres

LII. On peut s'empêcher de juger d'une telle chose, & d'en être troublé: car les choses n'ont point par elles-mêmes la vertu de nous sorcer à juger d'elles.

LIII. Accoutume-toi à écouter sans aucune distraction ce qu'on te dit; & entre, autant qu'il se peut, dans l'esprit de celui qui te parle.

LIV. Ce qui n'est pas utile à l'essaim, ne peut être utile à l'abeille.

LV. Si les matelots maltrai-

Le Marc Antonin. L. VI. 39 tent leur pilote, & les malades leur médecin, à qui auront-ils recours? Et comment l'un travaillera-t-il à sauver son vaisseau, & l'autre à guérir ses malades?

LVI. De tous ceux qui font venus avec moi au monde, combien en est-il déja forti!

LVII. Ceux qui ont la jaunisse, trouvent le miel amer. Ceux qui ont été mordus d'un chien enragé, craignent l'eau, & les enfans ne trouvent rien de plus beau qu'une balle. Pourquoi donc te fâcher de tout ce qui arrive? Crois-tu que ton imagination séduite ait moins de force sur toi, que la bile sur celui qui a la jaunisse, & le venin sur celui qu'un chien enragé a mordu?

LVIII. Personne ne t'empêchera de vivre selon les loix de ta pro-

# 40 Réflexions Morales

pre nature, & il ne t'arrivera rien qui soit contre les loix de la nature universelle.

LIX. A quelles gens veut-on plaire? quels biens prétend-on gagner, & par quels moyens? Le tems viendra promptement engloutir toutes choses. Combien en a-t-il déja englouti!





# REMARQUES

#### SUR

### LE SIXIEME LIVRE.

I. L. A matiere de l'Univers est obéissante & souple. ] Antonin avoit corrigé l'opinion extravagante de quelques Stoïciens, qui soutenoient que Dieu trouvoit quelquesois la matiere désobéissante & revêche; & que comme il ne l'avoit pas créée, & qu'elle étoit éternelle aussi-bien que lui, il n'avoit sur elle qu'un pouvoir fort limité; impiété que les Sts. Peres ont heureusement combattue.

Aussi ne fait-il aucun mal.] Rien n'est plus contraire à la nature de Dieu, que de faire du mal. Il n'est point l'auteur des maux, comme le croyoient les Manichéens & les Marcionites. Mais ce qui nous paroît un mal, n'est qu'un châtiment & une peine dont Dieu se sert pour

nous convertir; & c'est ainsi qu'il faut entendre ce que Dieu dit dans Isaïe: Ego Dominus faciens pacem & creans malum; Isai. 45. 7. & dans Michée: Quia descendit malum à Domino in portas Jerusalem. Mich. 1. 12.

II. Car la mort est aussi une des assions de notre vie. ] Que cela est vrai & heureusement dit! mourir, c'est agir; & action pour action, il vaut autant faire celle-là qu'une autre, pourvu qu'on la fasse bien.

IV. Car ou elles s'exhaleront en vapeurs; s'il est vrai que leur matiere soit une & simple. ] Antonin considere ici la matiere sous les deux dissérentes idées qu'en ont eu les Philosophes. Les uns ont dit qu'elle étoit une & simple, & que les quatre élémens n'étoient composés que de la jonction de ses dissérentes parties. De sorte que la mort des élémens, s'il faut ainsi dire, étoit de retourner comme une vapeur dans la premiere matiere; & les autres ont considéré les quatre élémens comme autant de principes dissérens & détachés les uns des autres. De

forte que la mort des êtres qu'ils composoient, n'étoit que la séparation, la dissipation, la division de ces mêmes élémens qui retournoient dans leur premier être.

V. L'Esprit qui gouverne tout, sait ce qu'il sait. ] Antonin dit ceci pour appaifer les troubles & les inquiétudes où l'on est sur chaque accident. Dieu sait ce qu'il sait; il a ses vues & ses desseins; c'est à nous à nous abandonner à sa conduite.

VI. La meilleure maniere de se venger. ]
Ce mot est divin; il est pris sur celui de
Diogene. Quelqu'un lui ayant demandé;
Comment pourrai-je me venger de mon ene
nemi? il lui répondit: En te rendant honnête homme.

VII. En te souvenant toujours de Dieu.]
Car les meilleures actions sont imparsaites & mortes, si, en les faisant, on a d'autre objet que Dieu.

IX. Chaque chose arrive selon la nature du Tout, & non pas selon aucune autre. I Ce monde matériel n'est pas capable de se conduire lui-même, car il est privé

de raison & de sentiment. Il faut done qu'il soit conduit & gouverné par quelque Nature entiérement différente de la matiere. Cette Nature ne peut être autre que celle du Tout, celle qui a créé le Tout : car ce ne peut pas être quelque Nature particuliere de l'une de ses parties : elle seroit insuffisante : & d'où viendroit-elle? De dire que c'est une Nature universelle, différente de celle du Tout, cela est contradictoire, & ne peut être imaginé. D'ailleurs où sera cette Nature ? environnera-t-elle le monde, ou serat-elle renfermée au dedans? Mais cela seroit plus capable de détruire que de conserver le monde. Sera-t-elle donc suspendue au dehors? Mais qui peut imaginer une substance & un espace au delà de l'Univers, qui comprenne & renferme toutes choses? C'est donc une demonstration, que la raison qui a créé le monbe, est la même qui le gouverne, & par conséquent que tout ce qui arrive à toutes ses parties, leur est propre, convenable & utile.

X. Ce monde est ou un affemblage con-

de Mare Antonin. LIV. VI. 45 fus. ] Ce n'est pas qu'Antonin doute de ce qu'il doit croire; il s'en est assez expliqué ailleurs: mais il veut faire voir que quel que soit le vrai des deux systèmes qui regnent, ou celui des Epicuriens, qui sont le hasard le maître du monde; ou celui des Stoiciens, qui en donnent à la Providence l'entier gouvernement, on doit attendre patiemment la mort, sans la desirer & sans la craindre.

XI. Quand les choses qui t'environnent; te forcent à te troubler. ] Cet article est parfaitement beau. Mais il faut en démêler la beauté, qui ne seroit peut-être pas sensible à tout le monde. Quand nous sommes troublés par les objets qui nous environnent, c'est nous qui sortons hors de nous-mêmes, pour aller chercher ces objets qui se tiennent tranquillement dehors, comme Antonin l'a déja prouvé. En sortant ainsi hors de nous, il ne se peut que nous ne sortions de la cadence, & que nous ne rompions l'harmonie & le concert que notre ame fait avec l'ame du monde, pendant qu'elle est attentive à ses fonctions, & qu'elle est parsaitement d'accord avec elle. Cela suffit pour faire entrer dans la pensée d'Antonin.

XII. Si tu avois une marâtre & une mere tout ensemble. ] Cette idée de comparer la Cour à une marâtre, & la Philosophie à une mere, me paroît admirable. Combien de gens renversent aujourd'hui cet ordre, & font de la Cour leur mere, & leur marâtre de la Philosophie ou de la Religion!

Elle te rendra supportable à la Cour, & te sera trouver la Cour supportable. ] Ce passage me paroît remarquable. Un grand Empereur reconnoît qu'il n'y a que la Philosophie, c'est-à-dire, la piété, qui puisse rendre la Cour supportable à un Prince, & un Prince supportable à la Cour.

XIII. Et de la pourpre, c'est de la laine de brebis. ] C'est sur cela qu'est sondé le mot d'un Philosophe, qui dit à un jeune homme qui s'énorgueillissoit d'être bien vêtu: Mon petit mignon, lui dit-il, une brebis a porté cela avant toi, & ce n'étoit qu'une brebis.

Pense donc souvent à ce que Cratès disoit de Xénocrate même. ] Xénocrate étoit un Philosophe d'une gravité si grande & si austere, qu'elle avoit donné lieu au Proverbe, plus grave que Xénocrate. Cratès faisoit l'anatomie de cette gravité, & prouvoit que ce n'étoit qu'ostentation & que faste, & qu'il n'y avoit rien de vrai. Puis donc que tant de fausseté se trouve dans un Philosophe, comment seroit-il possible qu'il n'y en eût pas dans toutes les autres choses, où chacun ajoute comme il lui plaît, & autant qu'il lui plaît. Ce passage est plus beau qu'il ne paroît d'abord.

XIV. Le peuple n'admire presque que deux sortes de choses. Il n'y a rien de plus vrai que ces degrés différens d'admiration, selon les différens degrés de capacité & d'intelligence.

Ou celles qui ont une forme & une exiftence simple par la seule liaison de leurs parties, comme les pierres, le bois. ] Cet endroit étoit difficile. Je crois en avoir rendu le sens. Antonin suit ici l'opinion des anciens Philosophes qui divisoient

les corps en corps qui n'existent que par la seule liaison, que les Platoniciens appelloient fimple, comme les pierres, le bois séparé de son tronc, &c. en corps entretenus par la nature, c'est-à-dire, qui ent une ame, végétative, comme les plantes, les arbres, &c. & en corps qui ont une ame comme tous les animaux. Antonin ne se contente pas de partager ces derniers en animaux fans raifon & en animaux raisonnables; il en fait trois classes. La premiere est des animaux. La seconde des hommes, qui ont véritablement une ame raisonnable: mais c'est une ame ou qui n'agit point en eux, ou qui ne paroît agir que par la facilité qu'elle leur donne à réuffir dans les arts. ou à connoître les chefs-d'œuvres; & la troisieme est de ceux qui ont une ame universelle, c'est-à-dire, une ame éclairée, pure & lumineuse, comme la Divinité, dont il croyoit qu'elle étoit une partie.

Mais une ame mechanique & industrieuse.]
Antonin met donc dans cette troisseme classe, c'est-à-dire, deux degrés seule-

ment

de Marc Antonin. LIV. VI. 49
ment au dessus du peuple, ceux qu'on appelle aujourd'hui des curieux, s'ils ne sont que curieux, & s'ils ne savent admirer qu'une porcelaine, qu'un tableau, qu'un bronze: & il veut qu'ils n'aient point de patt à cette ame universelle & politique, qui fait toute la noblesse & toute la grandeur de l'homme.

XV. Attirer l'air une seule sois, & le rendre, voilà justement ee que c'est que mourir. ] On ne peut pas donner une idée plus douce de la mort, ni qui puisse nous la rendre plus familiere. En esset, mourir n'est autre chose que respirer pour la derniere sois; & c'est la chose du monde qui devroit paroître la plus aisée.

XVI. Les louanges & les acclamations des peuples ne font qu'un bruit confus de voix & un mouvement de langues. ] Il fait allufion à un passage d'Euripide, qui dans l'Hécube appelle les louanges & toute la réputation, des bruits de langues,

L'éducation & l'instruction des enfant, à quoi tendent-elles? ] Elles ne tendent, ou ne doivent tendre qu'à les rendre propres à remplir tous les devoirs de leur condi-Tome II. tion. C'est-là leur véritable but. Mais aujourd'hui parmi ceux qui élevent des enfans, il s'en trouve bien peu qui se le proposent, ou qui le connoissent. Quelqu'un a fort bien dit: Notre institution a pour sa fin, non de nous rendre bons & sages, mais savans; nous savons décliner vertu, se nous ne savons l'aimer.

XVII. Les élémens se meuvent en haut, en bas & en rond. La vertu ne se meut d'aucune de ces manieres. ) Les élémens cedent aux obstacles qu'ils rencontrent dans leur chemin, & prennent une autre route: mais le propre de la vertu, c'est de ne pas céder aux difficultés, & de tirer de ces difficultés une nouvelle force, qui rend sa course plus légere, plus droite & plus prompte. On doit dire de la vertu ce qu'Horace a dit de l'or:

-----perrumpere amat saxa, potentior ictu fulmineo.

Et par un chemin plus difficile à comprendre. ) On connoît les effets de la vertu, sans connoître ses voies, qui sont incompréhensibles à l'esprit humain.

#### de Marc Antonin. LIV. VI.

X VIII. Que veulent dire les hommes.) Il n'y a pas de plus grande injustice, ni de plus sotte vanité, que celle des hommes qui, par envie, refusent à leurs contemporains, dont ils voient & connoissent les vertus, les louanges qu'ils attendent eux-mêmes de ceux qui naîtront après eux, & qu'ils ne verront jamais.

C'est comme si nous nous affligions de n'avoir pas été loués. ) En esset, ceux qui veulent tant être loués de la postérité, devroient s'assliger de n'avoir point eu de part aux louanges de ceux qui sont morts avant qu'ils sussent au monde: car cela est égal. Il n'y a pas plus de raison à l'un qu'à l'autre, si l'on considere la louange seule & séparément

XIX. Parce qu'une chose est difficile pour toi, ne t'imagine pas qu'elle soit impossible à un autre.) Le but d'Antonin est de faire cesser la révolte de ses sens qui lui vou-loient faire trouver les maximes des Stoiciens trop rudes, & qui lui disoient incessamment, nimis dura pracipiunt. Sa réponse est excellente, & contient un précepte admirable, dont nous devrions pre-

fiter. Il n'y a rien qui nous soit plus natures que de croire impossible ce que nous trouvons dissicile; & sur ce pied-là, nous prenons la liberté de condamner des exemples de vertu que nous appellons outrés, parce que notre lâcheté nous les fait paroître au dessus de nos forces. Nous leur prêtons un vice qui n'est qu'en nous. Mais ces mêmes exemples que nous condamnons, nous condamneront à leur tour, en nous convainquant que c'est la volonté qui nous a manqué, & non pas la force.

XX. En faisant nos exercices, quelqu'un nous a égratigné. ) On ne peut rien imagider de mieux sur cette matiere. Ce monde n'est qu'un champ, où nous nous exerçons. Mais nous sommes assez malheureux & assez brutaux pour faire un véritable combat de cet exercice, & c'est ce qu'Antonin veut prévenir par cette réslexion aussi sage que solide.

XXII. Je fais ce qui est de mon devoir.)
Antonin rassemble ici les trois genres de choses qui peuvent nous troubler dans la pratique de nos devoirs; & il n'y a per-

de Marc Antonin. LIV. VI. 53 fonne qui ne voie le ridicule qu'il y a à céder aux unes ou aux autres.

XXIII. Sers-toi de tous les animaux, & en général de toutes les autres choses.) Antonin se fonde sur ce principe, que Dieu a créé les choses les moins parsaites pour les plus parsaites. La lumiere naturelle avoit appris aux Philosophes cette vérité.

X X V. Considere combien de choses se paffent en meme tems & dans un moments dans ton corps & dans ton esprit. ) Cela est très-vrai. Si l'on considéroit bien attentivement, & avec une sérieuse réflexion, toutes les opérations de l'ame qui sonde les cieux & la terre; qui répond en même tems à mille sentimens & à mille pensées; qui conserve en elle mille vestiges de faits différens, & mille idées qui sont comme les patrons des choses qu'elle opere, & qui enfin, mesure l'infini, on ne s'étonneroit plus des merveilles que l'on voit opérer tous les jours à l'Esprit qui gouverne le monde. Ce qui se fait dans le corps, n'est guere moins merveilleux, quoiqu'il ne soit pas d'une si grande étendue. Ses dissérentes fonctions, ses mouvemens, l'usage dissérent & admirable de tous ses ressorts, les changemens qui lui arrivent, ensintoutes les dissérentes choses qui s'y passent dans un même moment, devroient nous occuper assez pour nous empêcher d'admirer tout ce qui arrive aux choses qui nous environnent.

XXVI. Si quelqu'un te demande comment s'écrit le nom d'Antonin. ) Cette comparaison si simple n'est pas moins belle que les plus nobles. Comme le nom d'Antonin ne subsiste plus, si en l'écrivant on oublie une seule lettre ; de même, fi dans l'accomplissement des choses qui constituent chacun de nos devoirs, nous enoublions une seule, tout le reste est absolument perdu. Il en est de même de la. Loi, qui est composée d'un certain nombre de commandemens : si on en viole un seul, on les viole tous. Car je crois que ce passage d'Antonin peut fort bien servir à expliquer le célebre passage de Saint Jacques : Quicumque autem totam legem servaverit, offendat autem in uno, facde Marc Antonin. LIV. VI. 55 tus est ommium reus. Ep. de S. Jacq. ch.

11. 10. Or, quiconque ayant gardé toute la Loi en viole un seul précepte, est coupable

comme l'ayant toute violée.

XXIX. C'est une honte que l'ame se rebute, lorsque le corps ne se rebute pas. ) La vérité qu'Antonin nous découvre ici, est d'une plus grande étendue qu'il n'a cru. Il a voulu dire simplement que dans le travail qu'il faut faire pour acquérir la vertu, l'ame est d'ordinaire plutôt lasse que le corps. Celui-ci auroit encore des forces pour continuer sa poursuite, lorsque la premiere se rebute, & est entièrement découragée. Mais ne pouvonsnous pas dire, avec autant ou plus de raison, que c'est une chose bien honteuse que dans le combat que le corps a avec l'esprit, celui-ci se lasse le premier de sa résistance, se rend lâchement l'esclave de son ennemi, obéit à ses loix. On peut encore donner un troisieme sens à ces paroles d'Antonin. C'est que le corps est infatigable dans la poursuite de ce qui lui paroît son véritable bien; ni travaux, ni dangers, rien ne le rebute; au lieu que

l'ame n'est pas plutôt entrée dans le chemin de la vertu, que la moindre difficulté l'esfraie, & la fait souvent succomber dès le premier pas.

XXX. Prends bien garde de ne pas dégénérer en Tyran. ) Pour s'exprimer sensiblement, Antonin a forgé un mot qui me paroît remarquable : car c'est comme si nous disions aujourd'hui: Prends bien garde de ne pas Céfariser : c'est-à-dire, n'imite pas les manieres tyranniques des Césars. Ce sage Empereur ne pouvoit pas mieux marquer l'horreur qu'il avoit pour les premiers Césars, qui avoient assujetti leur patrie. Mais dira-t-on, pourquoi Antonin ne rendoit-il pas aux Romains leur premiere liberté ? Ce n'étoit plus la même chose. Ce pouvoir, qui avoit été d'abord une usurpation tyrannique, étoit devenu légitime en plusieurs manieres, par succession de tems,

Gouverne-toi en tout comme un disciple d'Antonin.) Antonin ne perd point d'occasion de témoigner l'admiration & la vénération qu'il conservoit pour la mémoire d'Antonin-le-Pieux, qu'il tâchoix

de Marc Antonin. LIV. VI. 57 d'imiter en tout. On a vu le portrit qu'il en a fait dans le premier livre; en voici un autre qui n'est pas moins beau, ni sans doute moins ressemblant.

Et pouvoit être depuis le matin jusqu'au soir, sans être obligé d'en sortir pour ses nécessités. ) Nous sommes devenus aujour-d'hui si délicats, que je ne doute point qu'il n'y ait beaucoup de gens qui trouveront qu'Antonin auroit bien pu se passer d'ajouter ce trait. Pour moi, je suis bien aise qu'il ne s'ait pas oublié.

XXXI. Réveille-toi, rappelle tes efprits.) Antonin se parle ici à lui-même après son réveil; & profitant de l'occasion d'un songe qui l'avoit inquiété, il s'exhorte à se réveiller encore, pour juger des accidens de la vie, comme i a jugé de ce songe. Il y a beaucoup de sinesse dans ce tour.

XXXII. Mais il n'y a que celles qui l'occupent présentement, qui lui soient cheres; car les passées, &c. Le passé ne se rappelle plus, & l'avenir est incertain & hors de notre puissance. Il n'y a donc que le présent dont nous devions nous soucier, &

d'autant plus que Dieu ne nous jugera que fur le présent, & non pas sur le passé, comme Saint Jerôme l'établit dans ses Commentaires sur le XXXIII. Chapitre d'Ezéchiel. Le passé ne doit pourtant pas nous être si indissérent, que nous ne nous en souvenions point pour en faire pénitence. David ne se contentoit pas d'avoir renoncé à son péché; il s'en souvemoit toujours, & disoit incessamment dans sa conversion: Et peccatum meum contrame est semper, & mon péché est toujours devant moi

XXXIII. Ni le pied ni la main ne sone changés contre leur Nature, pendant que le pied sait ce qui est du devoir du pied.) Ce raisonnement est très-solide. Jamais le pied, la main, l'œil, &c. ne sont las de saire ce qui est de leur devoir. La lassitude qui leur arrive, ne vient pas d'eux; elle vient d'ailleurs. La conséquence qu'Antonin en tire, est aussi fort juste. Pendant que l'homme fait le devoir de l'homme, il ne peut être surchargé, & par conséquent il n'a point de mal. Il a beau dire, je suis accablé, je n'ai plus

### de Marc Antonin. LIV. VI.

de force; cette excuse est inutile: Si dixeris, vires non suppetunt; qui inspettor est cordis, ipse intelligit, & servatorem anima tua nil fallit, reddetque homini juxta opera sua. Prov. 24. 12. Si pour vous empêcher de faire du bien, vous dites, je n'ai plus de force; celui qui sonde les cœurs le sait. Rien n'est cache au Sauveur de votre ame, & il rendra à chacun selon ses œuvres.

XXXIV. La volupté n'est-elle pas commune aux voleurs?) Et par consequent elle ne peut être le souverain bien. Car Antonin a déja prouvé que le souverain bien n'est rien de tout ce qui peut tomber en partage aux vicieux.

XXXV. Ne vois-tu pas, quoique les artisans cedent à certains ignorans jusqu'à un certain point, ils ne laissent pas de suivre toujours les regles de leur art.) Cet article, bien entendu, paroîtra d'une beauté admirable. Antonin veut dire, que comme les artisans suivent toujours les regles de leur art, & laissent parler les ignorans sans les choquer, & sans rien changer dans leur dessein pour tout ce qu'ils peuvent dire, l'homme devroit faire de même dans son métier, qui est plus noble que tous les autres. Quel est ce métier? C'est de faire du bien. Il faudroit donc qu'it sît son métier, sans se mettre en peine de toutes les contradictions des vicieux & des ignorans, qu'il doit écouter avec sermeté, sans leur témoigner ni chagrin, ni colere.

Eh, n'est-ce pas une chose horrible qu'un Architecte ou un Medecin! ] Antonin met ici les Architectes & les Médecins parmi les artisans vulgaires. Voilà des titres peu honorables pour deux professions qui ont toujours été & qui sont encore en si grand honneur. Pour les Architectes, il y a peut-être moins de lieu de s'en étonner. L'Architecture a fait plus de mal que de bien aux hommes, qui étoient mille fois plus heureux pendant qu'ils ignoroient tous ses ordres. & les différentes manieres de bien bâtir. Mais pour les Médecins, qu'on a appelles égaux aux Dieux, & dont on a dit que la science étoit descendue du ciel, on s'en étonneron sans doute avec plus de justice. si l'on ne se

fouvenoit qu'Antonin suit ici non seulement les Stoiciens, qui ne faisoient aucun cas de la santé du corps, & qui n'estimoient que celle de l'ame; mais aussi les Platoniciens, qui ne considéroient que la morale & la science par laquelle on apprend à connoître Dieu, & qui appelloient tout le reste des arts mécaniques & vils.

Qui lui est commun avec les Dieux.) Voilà qui est bien honorable pour l'homme, d'avoir le même métier que Dieu, s'il est permis de parter ainsi; & il devroit bien faire plus de cas d'une chose qui l'associe avec la Divinité même.

XXXVI. La gueule des tions, les poifons, & tout ce qu'il y a de nuifible.) Il
revient à ce qu'il a déja dit, que tout ce
qui paroit ou nuifible, ou inutile dans la
Nature, n'est nullement indigne de la
Divinité. Car outre que tout cela peut
avoir son utilité particuliere, que nous
ignorons, il fait d'ailleurs une beauté dans
le tout, dont il est une espece d'accompagnement. C'est pour prouver cette
vérité, que quelques Auteurs se sont at-

tachés à décrire l'utilité & les per fections de la cendre & du fumier. Mais Saint Augustin va même plus soin: car il dit que les supplices & les miseres des damnés contribuent à la beauté du monde, puisqu'ils sont des suites nécessaires de l'ordre. & que l'ordre vient de Dieu.

XXXVIII. A cause du mouvement socal, de l'accord & de l'union de la matiere.) L'un & l'autre sont également nécessaires, l'accord & l'union de la matiere. Sans cela, tout est mort. Antonin combat ici l'opinion des Epicuriens sur le vuide.

X L. Tout instrument, outil, ou vaisseau qui sait bien ce à quoi il est destiné, est en bon état: cependant l'Ouvrier s'en est allé, & l'a abandonné.) Ce Chapitre est parfaitement beau; mais le sens en est un peu caché. Voyons si nous ne pourrons pas l'éclaircir & le rendre sensible. Antonin veut dire, que si les ouvrages qui sortent de la main des habiles maîtres, sont propres aux usages auxquels ils sont destinés, & répondent à l'intention de l'Ouvrier, quoiqu'il les abandonne après les avoir achevés, on doit être encore

plus persuadé que les ouvrages de la Nature sont en état de répondre aux desfeins de cette bonne mere, qui ne lesabandonne jamais, & qui agit toujours au dedans d'eux. Et cela étant, on peut donc tirer de là cette conséquence sûre, que si l'homme, qui est le plus parfait ouvrage de la Nature, veut suivre sesordres, il réuffira selon les desirs de son ame, qui n'a de volupté que celle de la Divinité, qu'Antonin appelle l'Ame du monde, & l'Agent universel, dont les Stoiciens vouloient que l'ame de chaque particulier fût une partie. Il n'y a rien de plus solide que ce raisonnement; aussi est-il très-conforme aux vérités que la Religion nous enseigne.

XLII. Nous travaillons tous à un même euvrage, les uns le fachant, les autres fans le favoir.) Antonin veut dire que les defeins de la Providence s'accomplissent, quoi que nous fassions, & que nous y aidons & coopérons avec Dieu, ou d'une volonté franche, ou fans le savoir, ou même malgré nous; & c'est une vérité constante, qu'il met ici dans tout som jour.

Que ceux qui dorment, aident & contribuent à ce qui se fait dans cet Univers.) Car le sommeil étant une des opérations de la Nature, il saut nécessairement qu'il se rapporte à une sin, & qu'il opere une action.

Travaille doublement.) Cela est heureusement dit. Celui qui s'oppose aux desseins de Dieu, combat pour eux, comme a dit un Ancien; pendant qu'il va
contre la vosonté de Dieu, Dieu accomplit en lui sa vosonté. Voilà donc déja le
premier travail. Le second, c'est qu'il se
donne une peine inutile, qu'il auroit pu
s'épargner.

Et le monde avoit besoin d'un tel ouvrier.)
Ce n'est pas qu'à la rigueur les méchans soient nécessaires au monde; mais ils lui sont utiles, en ce qu'ils servent à éprouver & à faire paroître les bons; & c'étoit le sens de Chrysippe, quand il disoit:
Le vice n'est pas absolument inutile, eu égard à cet Univers: car autrement, le bien ne serviu pas.) Vérité que Plutarque ne combat, que parce qu'il ne l'a pas entendue.

Le même rang que tient dans une comédie un vers ridicule, pour me servir de la comparaison de Chrysippe. Voici les propres termes de Chrysippe : Comme les comédies ont quelquefois des vers ridicules & des plaisanteries qui ne valent rien en elles-mêmes, & qui néanmoins donnent quelque grace au Poëme : aussi le vice est certainement ridicule & condamnable en lui-même; mais il sert à la beauté du tout, & lui est utile. Les difficultés que Plutarque fait sur cette comparaison, & les défauts qu'il y trouve, comme par exemple, que si le vice est utile au monde, il n'est donc plus ennemi de Dieu. tout cela n'en détruit ni la vérité, ni la beauté. Antonin en a mieux jugé que lui, & l'usage qu'il en a fait est admirable. En effet, puisqu'il dépend de nous d'être parmi les bons, ou parmi les méchans ouvriers, & de nous rendre nous-mêmes recommandables par notre propre beauté, ou de servir honteusement de lustre à la beauté des autres, il n'y a rien de plus indigne de l'homme, que de prendre le dernier parti.

XLIII. Le Soleil demande-t-il à faire

Lis fonctions de la pluie? ) Antonin travaille ici à guérir l'inquiétude des ambitieux, qui, mécontens de leur condition, e wient toujours celle des autres; & il dit fort bien, que comme les corps célestes sont tous différens, & que sans qu'ils entreprennent les uns sur les fonctions des autres, leurs opérations aboutissent toutes à une seule & même sin : de même, les corps terrestres doivent être comme les membres d'un seul & même corps, qui ne demandent point à faire les fonctions l'un de l'autre; mais, qui en faisant chacun ce qui leur est assigné. concourent à perfectionner un seul & même ouvrage, sans qu'aucun d'eux puisse dire à son compagnon : Je puis me passer de vous. 1. Cor, 11.

Esculape, celles de la terre.) Esculape est ici le Serpentaire, Serpentarius, Ophiochus, constellation de dix-sept étoiles au dessus du Scorpion. Les Poëtes ont seint que c'étoit Esculape, fils d'Apollon, que Jupiter avoit mis parmi les astres.

XLIV. Si les Dieux ont consulté sur

## de Marc Antonin. LIV. VI. 67

mon sujet. ) Ce n'est pas qu'Antonin doute de la Providence; mais il veut se prouver à lui-même, que quand même il seroit possible qu'il n'y eût qu'une Providence générale, qui ne descendroit pas jusqu'à nous pour nous conduire l'homme ne devroit pourtant pas laisser de recevoir agréablement tout ce qui lui arrive. & qu'il seroit obligé de le prendre comme une suite de l'ordre que Dieu auroit établi pour la conservation du général, dont l'intérêt est préférable au nôtre. Mais il va encore plus loin, & il établit, que quand on seroit affez impie pour croire que Dieu laisse tout aller au hasard, ou même qu'il n'y a point de Dieu, nous ne pourrions trouver notre souverain bien que dans la justice, & nullement dans l'accomplissement de nos defirs, ou dans nos intérêts particuliers. Cela est bien opposé au sentiment injuste de ces Chrétiens relâchés, qui prétendent que s'il n'y avoit point de Dieu, ou qu'il ne se mêlât point de nous, nous. aurions une entiere liberté de faire le mal, & de chercher tous les moyens de nous fatisfaire.

Ne faisons ni vœux, ni sacristices, ni sermens, en un mot, ne faisons rien.) Ce pasfage est parsaitement beau. Car, en accordant aux impies ce qu'ils demandent, il leur fait voir que leur sentiment est démenti par leurs paroles & par leurs actions, qui témoignent, cohtre eux, qu'ils sont persuadés qu'il y a un Dieu.

XLVI. Comme dans les théatres il arrive que les mêmes choses, représentées plusieurs sois, te satiguent. ) On peut dire de la vie, ce que Pline le-jeune disoit des courses du Cirque: Nil novum, nihil varium, nihil quod non semel spectasse sufficiat. Il n'y a rien de nouveau, rien de divers, rien qu'il ne suffise d'avoir vu une seule sois.

Jusqu'à quand donc?) Cette interrogation imparfaite est d'un grand sens, & marque un dégoût horrible. Elle étoit familiere aux Stoïciens. On la trouve souvent dans Séneque, comme dans ce bel endroit: Fastidio illis esse capit vita & ipse mundus, & subit illud tabidarum deliciarum. Quousque tadem? Ils étoient dégoûtés de la vie & du monde même; & dans l'ennui que leur causoient tous ces

de Mare Antonin. Liv. VI. 69 plaisirs uses, ils disoient souvent: Jusqu'd quand donc les mêmes choses?

XLVII. Philistion. ) Célebre Poëte Comique, du tems de Socrate.

A Phabus & à Origanion. ) Je ne connois ni l'un ni l'autre : mais ce n'est pas à dire qu'ils soient inconnus.

Eudoxe. ) Eudoxe Cnidien, grand Astrologue, fameux Géometre, célebre Médecin & fameux Législateur, du tems de Denys-le-Tyran & de Platon.

Hipparque. ) Mathématicien célebre, qui vivoit du tems de Ptolomée Philadelphe.

Archimede.) Ce grand Mathématicien, qui fut tué à la prise de Syracuse. C'est lui qui disoit que s'il avoit où asseoir son pied hors de la terre, il enleveroit la terre comme il voudroit.

XLVIII. Quand tu voudras te réjouir, pense aux vertus de tes contemporains.) Cet article est charmant. Que nous serions heureux, si nous étions de l'humeur d'Antonin, & que les vertus de nos Contemporains sussent pour nous des tableaux, dont la vue nous causât toujours de nou-

veaux plaisirs i Mais c'est le contraire. Nous ne pouvons voir dans les autres, ni les vertus que nous avons, ni celles que nous n'avons pas. Pour rendre inutile ce poison mortel de l'amour-propre, nous devons faire cette réslexion, que Dieu nous demandera compte un jour de l'usage que nous aurons sait des vertus qui ont éclaté dans ceux avec qui nous avons vécu, & qu'il y a mises, non pas afin que nous en tirions un divertissement inutile & infructueux, mais afin qu'elles nous servent d'instruction & de modele.

XLIX. Es-tu fâché de ne peser que tant de livres, & de n'en peser pas trois cens? )
Ce raisonnement semble d'abord captieux; mais il ne l'est point. Car il est certain que la quantité de matiere & la durée du tems nous doivent être également indifférentes.

L. Tâche de persuader les hommes; & si cela ne se peut, sais malgre eux Ce que la justice demande de toi.) Quand on peut saire consentir les autres au bien, il n'y a rien de plus agréable. Mais quand on ne

de Marc Antonin. LIV. VI. 71 le peut, on doit prendre garde de ne pas consentir avec eux au mal. Il faut, autant

qu'il est possible, faire le bien malgré eux, & leur résister en face, sans qu'aucun intérêt doive nous retenir. C'est le

sens de ces paroles d'Antonin.

LI. L'ambitieux fait consister son bien dans l'action des autres.) Car il le fait consister dans les louanges & dans l'approbation, qui dépendent toujours des autres.

LIV. Ce qui h'est point utile à l'essaim, n'est point utile à l'abeille.) Car ce qui n'est pas utile à la société, ne sauroit l'être aux particuliers, qui en sont les membres: comme aussi ce qui n'est pas utile aux membres, ne sauroit non plus l'être à la société. C'est pourquoi saint Paul a dit: Quand un des membres souffre, tous les autres en soussient; & quand il a de la gloire, ils s'en réjouissent tous avec lui.

LVI. Si les Matelots maltraitent leur Pilote, & les malades leur Médecin.) Le beau fens que ce passage présente, persuadera facilement que c'est la véritable pensée d'Antonin, sans qu'on s'amuse à résuter la

mauvaise explication qu'on en avoit faite. Si nous nous révoltons contre le St. Esprit qui habite en nous, qui est-ce qui nous conduira dans cette mer, si fameuse par les naus rages? Qui est-ce qui guérira nos blessures, si nous éloignons de nous notre Médecin?

LVII. Ceux qui ont la jaunisse, trouvent le miel amer.) Antonin veut dire, que quand nous jugeons des choses qui nous arrivent, nous leur prêtons des qualités qu'elles n'ont pas, & qui sont en nous; comme ceux qui ont la jaunisse, prêtent aux objets une couleur & un goût entiérement contraires à la vérité, & qui ne viennent que de la bile qui est répandue dans tout leur corps.

LVIII. Personne ne t'empêchera de vivre selon les loix de ta propre Nature.) L'homme ne connoît pas assez ses avantages & sa liberté. Personne ne peut l'empêcher de vivre selon Dieu, & rien ne lui peut arriver qui ne lui vienne de Dieu, & qui, par conséquent, ne soit bon & utile.

LIX. A quelles gens veut-on plaire?)

#### de Marc Antonin. LIV. VI. 73

La plupart du tems, si les hommes connoissoient bien ceux à qui ils tâchent si fort de plaire, & à qui ils font la cour si exactement, en prodiguant la chose da monde la plus précieuse, qui est le tems; s'ils pesoient bien les avantages qu'ils prétendent tirer de ces assiduités intéressées. avec les honteux moyens qu'ils emploient pour parvenir à leurs fins, & que sur tout cela, ils fissent réflexion à la rapidité du tems qui vient les engloutir au milieu de leur esclavage; je suis persuadé qu'ils ne pourroient soutenir cette vue, & qu'ils rougiroient salutairement de leur bassesse & de leur lâcheté. Puis-'qu'un grand Empereur comme Antonin s'accuse des mêmes foiblesses & des mêmes intérêts, nous pouvons bien nous en accufer auffi.

Fin du sixieme Livre,





# RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN-



## LIVRE SEPTIEME.

I. Quest-ce que la méchanceté? C'est ce que tu as vu plusieurs sois. Dis de même dans les accidens de la vie: C'est ce que j'ai vu souvent. Par-tout tu trouveras toujours les mêmes choses, dont les histoires, tant anciennes que modernes, sont remplies, & que l'on voit de tous côtés dans nos villes & dans nos maisons. Il n'y a rien de nouveau. Tout est ordinaire & passager.

II. Comment veux-tu te défaire de tes opinions, si tu n'éteins cette imagination qui les produit, & que tous les objets peuvent enflamer à tous momens? Je puis juger comme il faut d'une chose; & si je le puis, pourquoi donc me troubler? Tout ce qui est hors de mon esprit, ne fait rien à mon esprit. Pense toujours de même, & tu seras inébranlabe à toutes sortes d'accidens.

III. Il est, en quelque maniere, en ton pouvoir de revivre & de ramener le tems passé; tu n'as qu'à penser à toutes les choses que tu as déja vues, car c'est-là proprement, revivre. de Marc Antonin LIV. VII. 77

IV. La vanité des pompes, les Spectacles, les Tragédies & les Comédies, les affemblées des peuiples, les Tournois, tout cela est comme un os jetté au milieu des chiens; comme un morceau de pain, jetté dans un réservoir; comme les courses inutiles, & tout le vain tracas des fourmis; comme une déroute de souris épouvantées; & comme tous les mouvemens des marionnettes, qui se remuent par ressorts. Quand on ne peut éviter de s'y trouver, il faut y être avec tranquillité & fans insolence, & se souvenir que chacun est digne de louange, ou de blâme, à proportion du blâme & de la louange que méritent les choses dont il fait fon occupation.

V. Dans les discours il faut être attentif à ce qu'on dit, & dans les actions, à ce qu'on fait. Dans l'un, il faut prendre garde à la fignification des termes; & dans l'autre, il faut voir d'abord & ce qu'on se propose, & le but où l'on tend.

VI. Ai-je assez de capacité pour faire cela, ou non? Si j'en ai affez, je m'en fers pour cet ouvrage, comme d'un outil que la nature m'a donné à ce dessein. Si je n'en ai pas assez, ou je le cede à un autre qui s'en aquittera mieux que moi, au moins si c'est quelque chose qui ne soit pas nécessairement de mon devoir; ou je le fais comme je puis, en prenant à mon aide quelqu'un qui se servant du peu que j'ai de génie, puisse achever ce qu'il est à propos de faire, & qui doit être utile à la société. Car tout ce que je fais ou par moi-même, ou par le secours d'autrui, doit de Marc Antonin. LIV. VII. 79 tendre uniquement au bien public & à la liaison & correspondance de toutes les parties de ce Tout, qu'on appelle le Monde

VII. Combien y a-t-il eu de gens des plus célebres, qui sont déja dans l'oubli, & combien y en a-t-il de ceux qui les ont le plus célébrés, qui sont effacés de la mémoire des hommes!

VIII. N'aie point de honte de te fervir du secours d'autrui. Il ne s'agit pour toi que de faire ton devoir, & d'exécuter l'ordre, comme un soldat qui est à un assaut. Si tu étois boiteux, & que tu ne pusses monter à la breche sans le secours de quelqu'un de tes camarades, que ferois-tu?

IX. Que les choses à venir ne te chagrinent point. Quand elles arriveront, tu les recevras, s'il est 80 Réflexions Morales nécessaire, avec la même raison dont tute sers dans celles qui sont présentes.

X. Toutes choses sont liées entre elles d'un nœud sacré; & il n'y a presque rien qui soit étranger l'un à l'autre : car tout est ordonné & arrangé ensemble, & contribue à orner ce monde; & il n'y a qu'un monde, qui comprend tout; qu'un Dieu, qui est en tout; qu'une matiere; qu'une raison, commune à tous les animaux raisonnables; qu'une vérité, qu'une persection pour tous les animaux de même espece, & qui participent à la même raison.

XI. Tout ce qui est matériel disparoît très-promptement, & rentre dans la substance du monde; & ce qui est spirituel, retourne avec la même vîtesse, sous la dépendance

de Marc Antonin. LIV. VII. 81 de la raison universelle qui en dispose; & la mémoire de toutes choses est bientôt consondue & engloutie par le tems.

XII. Une même action d'un animal raisonnable est & selon la nature & selon la raison.

XIII. Sois ou droit ou redressé.

XIV. Le même rapport qu'ont entre eux les différens membres d'un même corps, toutes les différentes créatures raisonnables, quelque séparées qu'elles soient, l'ont entre elles : car elles sont toutes créés pour produire le même effet. Et tu seras encore plus pénétré & plus convaincu de cette vérité, si tu te dis souvent à toi-même : Je suis membre d'un corps composé de créatures raisonnables. Mais si tu te dis, j'en suis une partie, comme une lettre est une partie de l'al-

) 5

#### Sr Reflexions Morales

phabet, tu n'aimes pas encore les hommes de tout ton cœur; tu ne prends pas à leur faire du bien ce plaisir véritable & solide, qui résulte du sentiment de tout le corps; tu ne leur en fais uniquement que par bienséance, & nullement comme t'en faisant à toi-même.

XV. Arrive ce qui pourra à ces membres, qui peuvent souffrir des accidens étrangers; ce qui souffrira le mal, s'en plaindra s'il veut: pour moi, pendant que je ne prendrai point pour un mal ce qui arrivera, je n'en serai point blessé; Or, il dépend de moi de ne prendre pas cela pour un mal.

XVI. Quoi qu'on fasse & qu'on dise, il faut que je sois homme de bien; comme si l'or, la pourpre & une émeraude disoient, quoi qu'on dise & qu'on fasse, il faut

de Marc Antonin. Liv. VII. 83 que je sois de l'or, de la pourpre & une émeraude, & que je conserve toujours ma couleur.

XVII. N'est-ce pas notre ame seule qui se trouble elle-même qui se jette dans des craintes, & qui se consume dans ses desirs? S'il y a quelque autre chose au monde qui puisse l'épouvanter ou l'affliger, qu'elle le fasse. Il dépend d'elle de se tenir toujours la maîtresse, & de ne donner aucune prise à rien d'étranger. Que le corps fasse de même, s'il peut, & qu'il ait soin de s'empêcher de souffrir; & s'il souffre, qu'il s'en plaigne. Mais pour l'ame qui s'effraie, qui s'afflige & qui juge seule de toutes ces passions, elle ne sera nullement blessée, si tu ne lui permets de juger qu'une telle chose est un mal. Notre ame n'a besoin de

#### 84 Reflexions Morales

rien d'extérieur, si elle ne se rend elle-même indigente; & par conséquent, elle est au-dessus de trouble & de toutes sortes d'empêchemens, à moins qu'elle ne se trouble & ne s'embarrasse elle-même.

XVIII. La félicité de l'homme, c'est un bon génie, ou un bon esprit. Que fais-tu donc ici imagination? Va-t-en, au nom des Dieux, va-t-en comme tu es venue; je n'ai nullement besoin de toi. Tu es venue selon ton ancienne coutume; je ne m'en sâche point: va-t-en seulement, je t'en conjure.

XIX. Quelqu'un peut-il craindre le changement? Sans lui que se servit-il dans le monde? Est-il rien de plus agréable & de plus familier à la nature de l'Univers? Toi-même, pourrois-tu te baigner, s'il ne se faisoit un changede Marc Antonin. Liv. VII. 85 ment dans le bois; & te nourrir, s'il ne s'en faisoit dans les viandes? En un mot, rien de tout ce qui est utile & nécessaire, se feroit-il sans le changement? Tu vois donc bien qu'il en est de même du changement qui se fera en toi; il sera comme les autres, & aussi nécessaire à la nature de ce Tout.

XX. Tous les corps sont entraînés par la matiere universelle, comme par un torrent: car ils sont de même nature qu'elle, & travaillent avec elle, comme nos membres les uns avec les autres. Combien le tems a-t-il déja emporté de Chrysippes, combien de Socrates, combien d'Epictetes! Que cette pensée te vienne sur toutes sortes d'affaires & de gens.

XXI. Je n'ai qu'une seule inquiétude; c'est que je crains de faire ce que la nature de l'homme ne veut pas que je fasse; ou de le faire autrement qu'elle ne veut, ou dans un autre tems qu'elle ne le demande.

XXII. Voici venir le moment où tu oublieras toutes choses, & où toutes choses t'oublieront.

XXIII. C'est le propre de l'homme d'aimer même ceux qui l'offensent. Et tu le feras, si tu te souviens qu'ils sont tes parens; qu'ils péchent malgré eux & par ignorance; que vous mourrez les uns & les autres au premier jour; & sur toutes choses, qu'ils ne t'ont point ofsensé, puisqu'ils n'ont pas rendu ton ame pire qu'elle n'étoit auparavant.

XXIV. La nature de l'Univers fe sert de toute la nature universelle, comme d'une cire molle; elle en fait un cheval, & un de Mare Antonin. Liv. VII. 87 un moment après, elle la mêle & la repaîtrit pour en faire un arbre, après cela un homme, & ensuite autre chose; & tous ses ouvrages ne sont faits que pour d'urer peu de tems. Mais comme un cossre ne soussire point quand on l'assemble, il ne soussire pas non plus quand on le défait.

XXV. La colere est entiérement contre la nature; & il est aisé d'en être convaincu, si l'on prend garde que l'orsqu'elle revient souvent, & qu'on s'en fait une habitude, elle change tout le visage, & éteint & amortit si bien toute sa beauté, qu'il n'en reste plus aucune marque, & qu'else ne revient plus.

XXVI. Si l'on perd tout le fentiment de ses fautes, pourquoi viton plus long-tems?

XXVII. La nature qui gouverne

tout, changera bientôt ce que tu vois, & de la même matiere produira d'autres choses, dont ensuite elle en sera d'autres, & de celles-ci encore d'autres, asin que le monde soit toujours nouveau.

XXVIII. Quand quelqu'un péche contre toi, pense d'abord au jugement que cet homme a fait du bien ou du mal, quand il a péché. Cela étant bien examiné, tu auras pitié de lui, & tu lui pardonneras sa faute, bien loin d'en être surpris ou fâché. Car, ou tu jugeras, comme lui, du bien & du mal, & de ce qui leur ressemble, par conféquent tu dois lui pardonner; ou tu en jugeras autrement & d'une maniere plus faine, & par cette raison tu dois souffrir avec douceur toutes les fautes d'un homme qui ne les commet que par erreur.

de Marc Antonin. LIV. VII. 89 XXIX. Il ne faut pas tant penfer aux choses qui nous manquent, qu'à celles que nous avons; & parmi ces dernieres il faut choisir les plus agréables, s'en représenter bien toute la beauté, & se dire fouvent à soi-même, avec empresfement: Desirerois-je ces choses, se je ne les avois pas ? Mais en même tems on doit prendre garde gu'à force d'y mettre tout notre plaisir, nous ne nous accoutumions à les estimer si fort, que nous ne puissions les perdre sans trouble,

XXX. Sois renfermé & bien ramassé en toi-même : car notre ame est d'une telle nature, qu'elle se sussit à elle-même en vivant justement; & c'est dans sa justice qu'elle trouve son repos & sa paix.

XXXI. Eteins tes imaginations, arrête tes passions & tes mouve-

mens; donne au tems présent des bornes fort étroites: connois bien ce qui t'arrive & ce qui arrive aux autres; sépare & divise tous les fujets en ce qu'ils ont de matériel & de formel; pense à la derniere heure, & laisse les fautes qu'on fait, où on les fait.

XXXII. Il faut écouter avec attention ce qu'on dit, & pénétrer jusqu'au fond les choses qui arrivent, & leur cause.

XXXIII. Orne-toi de simplicité & de modestie, & n'aie que de l'indifférence pour tout ce qui n'est ni vice ni vertu. Aime les hommes. & t'accoutume à suivre Dieu: car, comme l'a dit un grand Poëte, toutes chofes font gouvernées par une loi éternelle & invariable. Que si les élémens sont eux-mêmes les Dieux, cette loi est toude Marc Antonin. LIV. VII. 91 jours certaine, & il n'y a presque rien qui en soit exempt.

XXXIV. SUR LA MORT. Si le monde n'est qu'un concours fortuit d'atomes, la mort n'est qu'une dissipation, un dérangement; & s'il est composé d'une matiere simple & unie, elle est ou un changement ou une extinction.

XXXV. SUR LA DOULEUR. Si elle est insupportable, elle donne la mort; & si elle ne donne pas la mort, elle est supportable. L'ame cependant conserve toute sa tranquillité par le moyen de son abstraction, & se maintient en bon état. Que les parties donc qui sont accablées de douleur, s'en plaignent si elles peuvent.

XXXVI. SUR LA GLOIRE. Examine bien les pensées d'un ambitieux; ce qu'elles sont, ce qu'elles. Résexions Morales

recherchent & ce qu'elles fuient; & fais cette réflexion, que comme quand la mer jette des monceaux de fable les uns sur les autres, les derniers cachent les premiers, il en est de même de la vie de l'ambitieux; ses premiers succès sont bientôt cachés & enseyelis sous les derniers.

XXXVII. Ceci est pris de Platon. Pensez-vous que celui qui a l'ame grande & noble, qui se représente l'éternité, & qui a le monde entier devant les yeux; pensez-vous, disje, qu'il regarde la vie comme une chose sort considérable? Non sans doute. Et la mort lui paroîtra-t-élle un grand mal? Point du tout,

XXXVIII. Voici un excellent mot d'Antisthene: faire du bien, & entendre du mal de soi patiemment, c'est une vertu de Roi. de Marc Antonin. LIV. VII. 93

XXXIX. C'est une honte que notre esprit ait la force de composer notre visage comme il lui plaît, & qu'il ne puisse se composer luimême.

XL. Ne te mets point en colere contre les affaires, car elles ne s'en soucient point.

XLI. Donne de la joie aux Dieux & à nous.

XLII. La vie des hommes est comme la moisson d'un champ; pendant qu'on moissonne les épis qui sont mûrs, les autres mûrissent.

XLIII. Si les Dieux n'ont soin ni de moi ni de mes enfans, cela même ne se fait pas sans raison.

XLIV. L'honnéteté & la justice font pour moi; elles combattront toujours pour moi.

XLV. Ne lamente point avec

94 Réflexions Morales ceux qui lamentent, & ne te laisse point toucher à leur cris.

XLVI. Ceci est encore de Platon. Je répondrois à cet homme-là avec raison: vous vous trompez sans doute, mon ami, si vous pensez qu'un homme de quelque vertu doive plutôt envisager le danger qui le menace, qu'examiner si ce qu'il fait est juste ou injuste, & si c'est l'action d'un homme de bien ou d'un méchant.

XLVII. Dans le même endroie. Car c'est une vérité constante, hommes Athéniens, celui qui est dans un poste qu'il a choisi lui-même, comme le jugeant le plus honnête, ou qui l'a reçu de son Général, doit le garder jusqu'à la sin, quelque danger qui le menace, & souffrir la mort, & tout ce qu'on peut imaginer de plus terrible, plu-

de Marc Antonin. LIV. VII. 95 tôt que de commettre une lâcheté.

XLVIII. Du même. Mais, mon cher Calliclès, prenez-y bien garde, le véritable bien & la véritable vertu ne confistent pas à conferver les autres & à se conserver foi-même. Car un homme véritablement vertueux ne doit point souhaiter de vivre un certain tems. ni être attaché à la vie; mais en s'abandonnant à la conduite de Dieu, & persuadé de la vérité de ce mot, que toutes les femmes ont dans la bouche, que nul ne peut éviter sa destinée, il doit seulement s'appliquer à bien employer le tems qui lui reste à vivre, en se conformant aux Loix de son pays.

XLIX Il faut contempler le cours des Astres, comme si nous marchions avec eux, considérer sou-

### 96 Reflexions Morales

vent les fréquens changemens des premiers principes de toutes chofes : car ces fortes de pensées purgent & emportent les ordures de cette vie terrestre.

de Platon, qui dit, en parlant de l'homme: Il faut regarder comme d'un lieu élevé toutes les choses terrestres; les troupeaux, les armées, les campagnes, les nôces, les divorces, les naissances, les morts, le tumulte qui se fait dans les Tribunaux, les déserts, les nations barbares, les sêtes, les deuils, les assemblées, toute cette confusion, en un mot, tout cet Univers composé & orné de qualités contraires.

LI. En réfléchissant sur les chofes passées, & sur tant de divers changemens de Regnes, on peut facilement de Marè Antonin. LIV. VII. 97 facilement connoître l'avenir. Car ce qui fera, ressemblera à ce qui a été, & il n'est pas en son pouvoir de s'éloigner des regles de ce qui est présentement. D'où il résulte qu'il est égal à l'homme de jouir de la vue de ce monde pendant quarante ans, ou pendant dix mille: car que verra-t-il davantage?

LII. Ce qui est de la terre, retournera à la terre; & ce qui est du Ciel, retournera au Ciel.] Car la mort n'est qu'une dissolution des liens qui assemblent les atomes, ou qu'une disspersion des principes, exempts ides toute altération ou corruption.

LIII. Nous cherchons toutes fortes de viandes & de breuvages, & nous exerçons toute l'adresse des plus habiles cuisiniers pour nous empêcher de mourir & de passer la barque satale. Mais quand le Tome II. E vent sousse, & que Dieu nous appelle, il faut partir, & il ne sert de rien de déplorer sa misere.

LIV. Quelqu'un est plus adroit que toi à la lutte; mais il n'est ni plus civil, ni plus modeste, ni mieux préparé à toutes sortes d'accidens, ni plus indulgent pour les fautes de son prochain.

LV. Tout ce qui se fait par la raison commune aux Dieux & aux hommes, ne peut être mauvais: car par-tout où se trouve l'utilité, qui résulte nécessairement d'une action est il est impossible d'y trouver en même tems du dommage & du préjudice; on ne sauroit même le soup-conner.

LVI, En tous tems, en tous lieux, il dépend de toi de t'accommoder pieusement à tout ce qui t'arrive,

de Marc Antonin. Liv. VII. 99 de vivre justement avec tes contemporains, d'observer & de tenir si bien en bride ton imagination, qu'elle ne reçoive & n'approuve rien que tu n'aies bien compris.

LVII. Ne t'amuse point à confidérer ce que font les autres; mais regarde directement où la Nature te mene; la Nature universelle, par les accidens qu'elle t'envoie, & ta Nature particuliere, par les actions qu'elle demande de toi : car il faut que chacun agisse conformément aux conditions fous lesquelles il est né. Or, toutes les autres créatures sont nées pour les raisonnables, comme, dans tous les autres fujets, les moins parfaits sont créés pour les plus parfaits; & les créatures raisonnables sont nées les unes pour les autres. La premiere & la principale condition de l'homme,

Réflexions Morales

c'est donc de servir à la société. La seconde, c'est de ne pas succomber sous ses affections charnelles. C'est le propre de l'intelligence raisonnable de se rensermer en ellemême, & de n'être jamais soumise aux mouvemens des sens & des appétits; car ils sont brutaux les uns & les autres, & l'ame veut conserver sa supériorité, & n'être jamais réduite à leur obeir. Cela est juste; puisque toutes ces choses ne sont faites que pour la servir.

La troisieme condition, c'est de s'empêcher de tomber & d'être séduit. Celui qui remplit bien toutes ces trois conditions, n'a qu'à aller son chemin. Il a tout ce qui lui est propre.

LVIII. Comme si c'étoit aujourd'hui notre dernier jour, & que notre vie n'eût dû être prolongée de Marc Antonin. LIV. VII. 101 que jusqu'au tems présent, il faut vivre conformément à la nature tout le tems qui nous est donné pardessus.

LIX. Il ne faut aimer que ce qui nous arrive, & qui nous a été deftiné: car qu'y a-t-il de plus convenable?

LX. Dans chaque accident il faut se remettre devant les yeux ceux à qui la même chose est arrivée, & qui en ont été fâchés & surpris, & qui s'en sont plaints. Où sont présentement tous ces gens-là? Nulle part. Veux-tu donc leur ressembler? laisse plutôt tous ces mouvemens étrangers, laisse les aux sujets qui les donnent & qui les sentent, & applique-toi tout entier à apprendre comme il saut se servir des accidens qui t'arrivent. Car, par ce moyen, tu en seras un

 $E_3$ 

102 Réflexions Morales

bon usage, & ils serviront de matiere à exercer ta vertu. Possedetoi seulement; n'aie en vue que de bien saire ce que tu sais, & souviens-toi que la matiere de tes actions est indissérente.

LXI. Regarde bien au dedans de toi. Il y a une fource de biens qui jaillira toujours, si tu creuses toujours.

LXII. Il faut avoir une contenance affurée, & se tenir serme quand on marche & quand on est assis. L'esprit doit donner à tout le corps la même grace & la même bienséance qu'il donne au visage en le composant; mais il faut éviter l'affectation plus que toutes choses.

LXIII. Notre vie ressemble bien plus à l'exercice de la lutte, qu'à celui de la danse; car elle ap-

de Marc Antonin. LIV. VII. 103 prend à se tenir toujours ferme, & à être bien préparé à tout ce qui arrive, & qu'on n'avoit pas prévu.

LXIV Pense souvent en toi-même qui sont ceux dont tu veux être loué & estimé, & quel est leur esprit. Car en pénétrant ainsi dans les sources de leurs jugemens & de leurs actions, tu ne brigueras nullement leurs suffrages, & tu ne t'offenseras point des sautes qu'ils commettront contre toi, puisqu'elles seront toutes involontaires.

LXV. Platon dit fort bien qu'une ame qui est privée de la vérité, l'est malgré elle. On peut donc dire la même chose d'une ame qui est privée de la justice, de la tempérance, de la patience & de toutes les autres vertus. Il est très-néces-

E 4

#### 104 Réflexions Morales

faire de se souvenir de cela: car tu en seras plus doux & plus indulgent pour tous les hommes.

LXVI. Dans toutes les douleurs aie toujours cette réflexion toute prête, qu'elles n'ont rien de honteux, & qu'il ne dépend pas d'elles de corrompre ton ame, ni comme raisonnable, ni comme sociable. Et dans les plus violentes de toutes ces attaques, appelle à ton secours ce mot d'Epicure, qu'elles ne font ni insupportables, ni éternelles, si tu penses aux bornes étroites de toutes choses, & que tu n'y ajoutes pas tes opinions. Enfin, souviens-toi que nous sentons fouvent en nous des choses bien approchantes de la douleur, & qui nous fâchent, sans que nous y fasfions grande attention; comme, par exemple l'envie de dormir, quand il

de Marc Antonin. LIV. VII. 105 faut veiller; le grand chaud, les dégoûts. Toutes les fois donc que tu murmures de quelqu'une de ces choses, ne manque pas de dire, je succombe à la douleur.

LXVII. N'aie point pour les hommes cruels & dénaturés les mêmes fentimens qu'ils ont pour les autres hommes.

LXVIII. D'où favons-nous que Socrate étoit plus grand homme, & qu'il avoit plus de vertu que Telagès? Car ce n'est pas affez qu'il soit mort glorieusement; qu'il ait disputé contre les Sophistes avec beaucoup d'adresse & de solidité; que pendant les plus grandes rigueurs de l'hiver, il ait passé les nuits en pleine campagne; qu'il ait généreusement resisté aux tyrans qui lui ordonaoient d'aller prendre à Salamine un homme qu'ils vou-

E

#### 106 Réflexions Morales

loient faire mourir; & qu'il ait marché dans les rues avec fierté & avec orgueil, quoiqu'on puisse avec raison douter de la vérité de ce dernier trait: mais il faut voir en quel état étoit son ame; s'il pouvoit se contenter d'être juste envers les hommes, & pieux envers les Dieux; s'il n'avoit ni emportement ni indignation contre la méchanceté des autres; s'il ne se rendoit en rien l'esclave de l'ignorance d'autrui; s'il ne recevoit pas comme quelque chose d'étranger, & qui ne lui appartenoit point, ce que la providence lui envoyoit; s'il ne le souffroit pas, comme le jugeant insupportable; & enfin, s'il ne conservoit pas fon ame libre & exempte de toutes les passions du corps.

LXIX. La nature n'a pas si fort

de Marc Antonin. LIV. VII. 107 mêlé & confondu notre ame avec notre corps, que nous ne puissions la séparer, nous rensermer en nousmêmes, & faire toujours dépendre de nous ce qui nous est propre, & qui constitue tous nos devoirs.

LXX. Il est très-possible d'être en même-tems un homme divin & un homme inconnu à tout le monde. Souviens-toi toujours de cela, & que tout le bonheur de cette vie depend de très-peu de chose.

LXXI. Parce que tu désesperes de pouvoir jamais être un grand Dialecticien, ou un grand Physicien, renonceras-tu à être libre, modeste, sociable & soumis aux ordres de Dieu?

LXXII. Que les hommes disent tout ce qu'ils voudront contre cette vérité, & qu'ils te traitent de ridicule; il est constant que tu peux

vivre dans une entiere liberté & dans un continuel plaisir, quoique les bêtes déchirent ton corps & le mettent en pieces: car qu'est-ce qui empêche que dans ces fortes d'accidens l'ame ne se maintienne dans une parfaite tranquillité'; qu'elle ne juge véritablement des circonstances, & qu'elle ne fasse fur le champ un bon usage de ce qui lui est présenté? Le jugement ne peut-il pas dire à ce qui arrive: Tu es véritablement cela, quoique l'opinion qu'on a de toi, & ce qu'on en dit, te fassent paroître tout autre; & l'usage ne peut-il pas dire à ce qui se présente: C'est toi que je cherchois. En effet, tout ce qui tombe sous la main, sert de matiere & de sujet à la vertu raifonnable & sociable, ou plutôt à l'art de l'homme & de Dieu. Car

de Marc Antonin. LIV. VII. 109 tout ce qui arrive, est propre & familier à l'homme ou à la Divinité; il n'y a rien de nouveau ni d'insurmontable, tout est facile & commun.

LXXIII. La perfection des mœurs consiste à passer chaque jour de sa vie, comme si c'étoit le dernier; à n'être ni empressé ni lâche, & à éviter la dissimulation.

LXXIV. Dieu, tout immortel qu'il est, ne se fâche point d'avoir à supporter, pendant une si longue suite de siecles, un nombre infini de méchans; au contraire, il a soin d'eux en toutes manieres: & toi qui vas bientôt mourir, tu es las de les supporter; & cela, quoique tu sois toi-même du nombre.

LXXV. C'est une chose trèsridicule; tu peux empêcher ta propre malice, & tu la souffres; tu ne peux empêcher la malice des autres, & tu ne veux pas la souffrir.

LXXVI. Tout ce que la faculté raisonnable & politique juge inutile & à la société & à la raison, elle le tient justement au dessous d'elle.

LXXVII. Quand tu as fait du bien, & qu'un autre l'a reçu, pourquoi cherches-tu, comme les fous, une troisieme chose, qui est la réputation?

LXXVIII. Personne ne se lasse de recevoir du bien; car c'est une action selon la nature. Ne t'en lasse donc point. Or faire du bien aux autres, c'est en recevoir.

LXXIX. La nature universelle a crée & reglé le monde. Donc ou tout ce qui se fait présentement est une suite de la loi générale qu'elle de Marc Antonin. LIV. VII. 111
a établie; ou bien les créatures
raisonnables sont les principaux
objets des soins & de la providence de cet être universel. Si tu
retiens bien cela, il n'y a rien
qui puisse te procurer plus de
tranquillité en toutes sortes de rencontres.



# REMARQUES

SUR

## LE SEPTIEME LIVRE.

I. Q U'EST-CE que la méchanceté? C'est ce que tu as vu plusieurs fois?) Antonin veut prévenir cette plainte importune, que la plupart de gens sont quand il se commet quelque grand crime: On n'a jamais rien vu de tel, il ne s'est jamais rien vu de semblable. Expressions qui partent d'une

imagination échaussée, qui ne nous donne pas le tems de résléchir ni de compter. Ce qui paroit si extraordinaire, ne l'est point. Tous les siecles l'ont vu, & il y en a par-tout des exemples. Il sera permis de s'en plaindre, si l'on trouve, je ne dis pas un siecle, mais une année, mais un mois, où cela ne soit pas arrivé.

II. Comment veux-tu te défaire de ces opinions, si tu n'éteins l'imagination qui les produit?) Il a déja été prouvé ailleurs, que tous nos maux ne viennent que de notre imagination, qui nous rapporte faux, & qui par conséquent, nous fait faire des jugemens téméraires. On ne peut pas douter que ce ne soit ici la pensée d'Antonin, qu'on avoit altérée & corrompue.

III. Il est en quelque maniere en ton pouvoir de revivre. ) Puisque toutes choses font toujours les mêmes, & qu'il n'y a rien de nouveau sous le Soleil, il dépend de nous de renouveller à tous momens notre vie, en renouvellant & en faisant repasser comme en revue les choses qui ont arrivées de notre tems; car ce sont de Marc Antonin. LIV. VII. 113

IV. La vanité des pompes, les Spettacles, les Tragédies & les Comédies. ) Les Stoïciens condamnoient toutes les vaines affemblées & les spectacles, comme choses qui corrompoient les mœurs en ressuscitant les passions.

Comme un os jetté au milieu des chiens.)
Toutes ces comparaisons sont fort expressives. Comme les os ne servent qu'à faire battre les chiens à qui on les jette, les spectacles sont très-souvent des semences de haine & de division.

Quand on ne peut éviter de s'y trouver.)
C'est le sens de ce passage d'Antonin.
Car il y a des occasions où ce seroit une affectation vicieuse, que d'éviter ces sortes d'assemblées, & où le mépris qu'on en feroit seroit, odieux.

Il faut y être avec tranquillité & sans infolence.) C'est le précepte d'Epistete: Fais paroûte, en ces occasions, de la constance & de la gravité; & tâche de n'incommoder jamais les autres.

VI. Si je n'en ai pas affez, ou je le ceda à un autre, ) Ou les choses sont de notre

devoir, ou elles n'en sont pas. Si elles en sont, il faut les faire comme on peut, & quoi qu'il en coûte, ou par soi-même, ou avec le secours d'autrui : & si elles n'en font pas, à moins que nous ne foyons bien assurés d'avoir le génie nécessaire pour y réussir, nous devons les laisser à ceux qui s'en peuvent mieux acquitter. Il n'y a pas une regle plus sage. ni plus mal observée. On ne voit aujourd'hui que des gens qui, abandonnant ce qui seroit de leur devoir, de leur profession & de leur caractere, n'entreprennent précisément que ce qu'ils ne devroient jamais faire; & en quoi, ils sont encore plus inexcufables, ils l'entreprennent sans avoir aucune des qualités nécessaires pour s'en acquitter d'une maniere qui puisse être utile au Public.

VII. Combien y en a-t-il eu de ceux qui les ont le plus célébrés!) C'est ce qu'il y a de plus ridicule. Ceux qui promet-toient aux autres l'immortalité, n'ont pu s'empêcher de mourir & d'être entièrement effacés de la mémoire des hommes. Les Historiens & les Poëtes sont en cela

de Marc Antonia LIV. VII. 115
presque semblables à ces charlatans, à ces
diseurs de bonne aventure, qui sont
dans la derniere misere, pendant qu'ils
promettent aux autres des montagnes
d'or.

VIII. N'aie point de honte de te servir du secours d'autrui. ) Pour vu que nous fasfions notre devoir, il n'importe que nous soyons aidés, ou que nous le fassions par nous-mêmes. Nous devons sentir la vérité de cette maxime encore mieux qu'Antonin: nous, dis-je, qui savons que Dieu ne récompense en nous que le bien qu'il y fait lui-même.

Si tu étois boiteux, & que tu ne puffes monter à la breche. ) Cette comparaison est fort vive & fort belle. Elle convient même d'autant mieux au fait dont il s'agit, que nous sommes dans ce monde comme à un assaut, où il faut tout employer pour vaincre.

IX. Que les choses à venir ne te chagrinent point. ) Il n'y a rien de plus fou que d'aller ainfi, par sa crainte, au devant de ses malheurs: à chaque jour suffit sa peine.

X. Toutes choses sont liées entre elles d'un nœud sacré. ) Il fait allusion au nœud d'Hercule, qui étoit appellé sacré; ou peut-être, à la chaîne d'or dont Jupiter, parle dans le huitieme Livre de l'Iliade.

Qu'une vérité. ) Les vérités qu'on appelle Philosophiques ne sont donc point vérités, quand elles ne font pas conformes aux vérités Théologiques, & que Dieu nous a enseignées dans sa parole.

Et qu'une même perfection. ) Si nous ne fommes parfaits comme notre pere est parfait, toutes nos perfections ne sont que des vices.

XI. Et ce qui est spirituel. ) Le Grec dit, Et tout ce qui est la cause, c'est-àdire, ce qui donne la forme, ce qui est le principe de notre être; c'est-à-dire, l'esprit.

XII. Une même action d'un animal raisonnable est & selon la nature & selon la raison. ) Cela ne peut pas être autrement, puisque, selon le langage des Stoiciens, la Nature c'est Dieu même. Car ils ne connoissoient point de nature corrompue, ni de péché originel.

#### de Marc Antonin. LIV. VII. 117

XIII. Sois ou droit ou redresse.) Quand nous ne sommes pas naturellement vertueux, nous devons tâcher de le devenir par l'étude & par le travail. Car il n'y a rien de plus honteux que de tomber dans la lâcheté & dans le découragement, parce que la nature ne nous a pas été savorable. Les Jardiniers abandonnent-ils un arbre quand il est tortu, & ne tâchent-ils pas de le redresser par des appuis? C'est la pensée d'Antonin, qu'on avoit corrompue en traduisant: Sois droit plutôt que redresse. Jamais il n'a voulu dire une chose si contraire à la raison & à la Nature.

XIV. Mais si tu dis, j'en suis une partie, comme une lettre est une partie de l'Alphabet.) Cette distinction est parsaitement belle. On ne peut être membre d'un corps, sans en être une partie; mais on peut en être une partie, sans en être un membre. Un homme donc qui ne se regarde que comme une partie de la Société, se considere seul & comme pouvant être détaché du reste, sans en soussir aucun mal, de la même maniere qu'une lettre de l'alphabet & qu'un nombre peuvent être détachés des autres lettres & des autres nombres, & subsister seuls & entiers.

Tu ne prends pas à leur faire du bien ce plaisir véritable & folidé, qui résulte du sentiment de tout le corps. ) J'ai tâché d'exprimer toute la force du mot κατνληωδικώς ευφενίνει, qui est merveilleuse. Antonin veut que chaque membre qui fait du bien aux autres, sente toute la joie qu'ils ont, & on ne peut pas le mieux dire. Cependant on avoit voulu changer le texte & le corriger.

XVI. Comme si l'or, la pourpre & une eméraude dissient.) Cette comparaison n'est point outrée. Si nous voulons, toutes les puissances du monde n'ont pas plus le pouvoir de nous empêcher d'être gens de bien, que de faire que l'or ne soit de l'or, la pourpre de la pourpre, &c.

XVII. N'est-ce pas notre ame seule qui se trouble elle-même?) Cette vérité a déja souvent été établie dans les Livres précédens: mais la conséquence qu'Antonin en tire, n'est pas absolument vraie. Il de Marc Antonin. LIV. VII. 119
ne dépend plus de notre ame d'être abfolument libre & tranquille dans tous les
accidens, depuis que le péché l'a rendue
esclave. Pour réparer sa perte, elle a befoin du secours de la grace, avec laquelle
men ne lui est impossible. Mais c'est ce
que les philosophes Païens n'ont pas
connu. Ils ont regardé l'ame comme une
partie de Dieu, qui ne pouvoit être ni
altérée ni corrompue que par elle-même.

XVIII. La félicité de l'homme, c'est un bon génie ou un bon esprit. ) C'est-à-dire, que la félicité de l'homme n'est autre chose que son ame bien disposée; & cela étant, il n'y a rien à faire pour l'imagination: car l'ame se voit & se connoît elle-même, sans le secours de ce saux miroir qui altere & corrompt tous les objets qu'il représente. L'apostrophe qu'Antonin sait ici à l'imagination, me paroît parsaitement belle.

XIX. Quelqu'un peut-il craindre le changement?) La plus ancienne loi du monde, c'est le changement. C'est par lui que nous vivons & que l'Univers subsiste. Il ne devroit donc y avoir rien

#### 120 . Reflexions Morales.

de si familier pour nous. Mais nous sommes si injustes, qu'après avoir profité du changement des autres, nous ne voulons pas qu'ils profitent du nôtre. Nous renouvellons la guerre de ces deux freres, qui devoient regner chacun à leur tour, & dont le second, qui regna, voulut se maintenir par l'injustice; & il n'y a rien de si odieux.

XX. Tous les corps sont emportés par la matiere universelle.) Puisque tous les corps sont de même Nature que la matiere universelle, qu'ils lui appartiennent, qu'ils en sont partie, & qu'ils travaillent avec elle, comment pourroient-ils s'empêcher de suivre son cours? Ils se combattroient inutilement eux-mêmes.

XXI. Je n'ai qu'une seule inquiétude, c'est que je crains de faire ce que la Nature de l'homme ne veut pas que je sasse.) Antonin renserme dans cet article les trois conditions nécessaires dans l'accomplissement de nos devoirs. Faire ce que Dieuveut, le faire comme il veut, & le faire dans le tems qu'il le veut. Si l'une des deux

deux dernieres conditions manque, les deux autres sont sans esfet. Car saire ce que Dieu veut, ou dans un autre tems, ou autrement qu'il ne le veut, c'est faire notre volonté, & non pas la sienne. N'ayons que cette seule inquiétade, comme Antonin.

XXII. Voici venir le moment où tu oublieras toutes choses, & où toutes choses c'oublieront.) Salomon a dit comme Antonin: Non est priorum memoria.

XXIII. C'est le propre de l'homme d'aimer même ceux qui l'offensent.) Quand notre Seigneur nous ordonne d'aimer nos ennemis, & de bénir ceux qui nous maudissent, cet ordre ne doit donc pas nous paroître dur, puisqu'un Paien reconnoît que cela est de la Nature de l'homme, & que cela lui est propre. En effet, se cela ne lui étoit pas propre, J. C. ne l'auroit pas ordonné.

XXIV. La Nature de l'Univers se seute de toute la matiere universelle, comme d'une cire molle.) Cela est vrai. La Nature se sert de la même matiere pour sormer tous les animaux, un homme comme un che Tome II.

val; & c'est à cet égard que Salomon a fort bien dit: Est æqua utriusque conditio: Que la condition de l'un & de l'autre est égale. Cependant cette vérité a été odieuse aux hommes, & leur orgueil leur a persuadé aisément que la Nature avoit choisi la matiere la plus pure, dont elle les avoit pêtris.

Mais comme un coffre ne souffre pas, quand on l'assemble.) C'est la conséquence du principe qu'il vient de poser, que la Nature fait tout d'une même matiere: & comme la matiere est insensible, elle ne fouffre non plus quand elle se désunit, que quand elle s'affemble: & cela est vrai pour la matiere. Mais comme c'est en nous l'ame qui sent, nous n'en sommes pas plus foulagés dans nos maux. pour savoir que la matiere ne sent rien. La conséquence seroit vraie, si nous étions les maîtres de féparer l'ame, & de la tirer de la matiere, comme on tire les hardes d'un coffre qu'on veut briser, ou la liqueur d'une bouteille qu'on veut mettre en pieces. Les Stoiciens ont voulu pousser trop loin leur impassibilité.

de Marc Antonin. LIV. VII. 123

XXV. La colere est entièrement contre la Nature, & il est aise d'en être convaincu, si l'on prend garde. &c.) De cet article, qui est parfaitement beau, on en a fait jusques ici un monstre, en le joignant avec l'article suivant. Antonin prouve, par une raison très-convaincante, que la colere est entièrement opposée à la Nature. En effet, tout ce qui est selon la Nature, ne fait qu'augmenter sa beauté, & ce qui est contre elle ne fait que la détruire. La conséquence est aisée à tirer: car, comme dit Séneque: Linquit decor omnis iratos.

Toute sorte de grace & de beauté aban-

XXVI. Si l'on perd le sentiment de ses sautes, pourquoi vit-on plus long tems?) Le dessein d'Antonin n'est que d'expliquer ce sentiment que les Stoïciens avoient puisé dans la doctrine de Platon, qu'il vaut mieux mourir, que de vivre dans le vice & dans l'ignorance. A quoi se rapporte ce mot de Tyrtée: Ou la vertu, ou la mort. Mais, de la maniere dont ce sage Empereur s'explique, il nous donne lieu de faire encore un meilleur usage de

donne ceux qui sont en colere.

fa maxime, & de lui donner un sens qui en augmente bien la beauté à notre égard. Car c'est comme s'il nous disoit que la vie ne nous étant donnée que pour faire pénitence de nos péchés, elle nous est inutile dès que nous y sommes endurcis, & que nous en avons perdu la connoiffance. Cet article est parfaitement beau. On l'avoit entiérement gâté.

XXVII. Afin que le monde soit toujours nouveau.) Toujours, c'est-à-dire, pendant qu'il plaira à Dieu de l'entretenir & de le conserver. Car Antonin ne croyoit pas le monde éternel.

XXVIII. Car ou tu jugeras, comme lui, du bien & du mal, ou tu en jugeras autrement.) Ce dilemme est très-solide. Si tu juges du bien & du mal comme celui qui t'a fait injure, tu es injuste de hair un homme qui, de ton propre aveu, a cherché à se procurer du bien. Et si tu en juges autrement, & que tu connoisses qu'il se trompe, tu es cruel de lui faire un crime de son aveuglement, & de ne pas soussiris une erreur où il est tombé malgré lui. Il saut se souvenir qu'Antonin

de Marc Antonin. LIV. VII. 124 ne parle que des injures particulieres, qu'il ne faut pas confondre avec celles que la justice a intérêt de punir.

XXIX. Il ne faut pas tant penfer aux choses qui nous manquent, qu'à celles que nous avons.) Cette maxime est d'une très-grande beauté, & elle pourroit être une source de bonheur pour les hommes : car ils sont presque tous comme les enfans, qui ayant cinquante jouets devant eux, crient & pleurent pour un seul qu'on leur emporte, & cassent enfin les quarante-neus qui leur restent, & dont ils pourroient encore se divertir.

XXX. Sois rensermé & bien ramassé en soi-même. ) Les Stoiciens, à l'exemple des Platoniciens, considéroient l'ame recueillie & ramassée en elle-même, comme un corps que sa rondeur égale & parfaite empêche de donner prise à rien d'étranger. Tout ne fait que glisser sur elle. On peut voir ce qui est remarqué sur le chapitre XLIII. du Livre VIII.

XXXI. Donne au tems présent des bornes fort étroites. ) C'est ce qu'Horace a si bien dit: Spatio brevi spem longam reseces.

Et laisse les fautes qu'on fait où on les fait. ) Ce précepte me paroît admirable. Qu'on s'épargneroit de chagrins & de peines, & quel tems ne gagneroit-on point, si on le suivoit?

XXXIII. Et l'accoutume à suivre Dieu.) l'hilon assure que ce précepte de suivre Dieu est de Moise. D'autres l'attribuent à Pythagore, & l'on prétend qu'Homere y a fait allusion dans ce vers:

Marche sur les traces de Dieu.

Que si les élémens sont eux-mêmes les Dieux. ) C'est pour dire, que s'il n'y a d'autre Dieu que le hasard & le mêlange fortuit des atomes.

Cette loi est toujours certaine. ) Cela est incontestable. Car alors ce mêlange fortuit est lui-même cette Loi éternelle qui ne peut jamais changer.

XXXIV. Et s'il est composé d'une matiere simple & unie. ) On peut voir la remarque sur l'article IV du Livre VI.

XXXV. Si elle est insupportable, elle donne la mort. ) Ce raisonnement est vrai à la rigueur. L'extrême douleur nous livre un rude combat, où il faut que nous

de Marc Antonin. LIV. VII. 127. fuccombions ou qu'elle succombe. Les Epicuriens ne s'en servoient pas moins que les Stoïciens: car ils disoient de même: Si la douleur est grande, elle est courte; & si elle est longue, elle est l'égere. Le malheur est, que cette vérité s'évanouit & nous échappe dans les occasions où nous aurions le plus besoin de son secours; & pour ne parler que de moimême, je n'ai jamais trouvé de longue douleur qui ne sût grande, ni de grande qui, quelque courte qu'elle sût, ne sût fort longue. Mais les vérités ne dépendent point de notre courage, ou de notre

XXXVI. Que comme quand la mer jette des monceaux de fable les uns fur les autres. ] On ne peut rien voir de plus noble que cette comparaison des ambitieux avec des monceaux de fable, que la mer entasse les uns sur les autres, & dont les premiers sont entiérement cachés & enfevelis sous les derniers.

lâcheté.

XXXVII. Ceci est de Platon. Pensezvous que celui qui a l'ame noble & grande. ] Antonin en lisant faisoit des recueils de tout ce qu'il trouvoit propre à son usage, selon le but qu'il s'étoit proposé. L'endroit qu'il cite de Platon, est pris du VI. Livre de la République, pag. 486, de l'édition de Henry Etienne.

XXXVIII. Voici un excellent mot d'Antisthene.] Plutarque l'attribue à Alexandre. S'il est de lui, il devroit lui faire encore aujourd'hui plus d'honneur que la conquête des Indes.

XXXIX. C'est une honte que notre espritait la force de composer notre visage. ] Que cette pensée est belle & solide! Dans les mouvemens les plus terribles, & dans les passions les plus violentes, notre efprit a tous les jours la force de composer notre visage, & d'y prendre la tranquillité, lorsqu'il est lui-même plein de trouble. D'où vient donc qu'il ne fait pas au dedans ce qu'il fait au dehors, & que ne garde-t-il pour lui ce qu'il nous prête ?-Saint Augustin dans le IX. chapitre du VIII. Livre de ses Confessions, recherche avec soin d'où vient que notre esprita si peu de pouvoir sur lui-même, & qu'il en a un si absolu sur le corps : & ils

## de Marc Antonin, LIV. VII. 126

trouve que c'est le désaut de sa volonté. Il veut sortement tout ce qu'il commande au corps, & ne veut qu'à demi ce qu'il se commande à lui-même. Cette rebellion affreuse qu'il trouve en lui, vient de ce qu'il veut & ne veut pas; c'est l'esset de sa volonté qui est divisée, & qui le partage en le déchirant.

XL. Ne te mets pas en colere contre les offaires, car elles ne s'en soucient point. ) C'est un passage tiré du Bellérophon d'Eu. ripide. Plutarque le rapporte dans sontraité de la Tranquillité. En voici la traduction. Il ne faut pasje fâcher contre les affaires, car elles ne s'en soucient point du tout. Et celui-là seul est heureux qui sait s'accommoder à tous les accidens qui lui arrivent. Il n'y a rien de plus ordinaire aux hommes que de se mettre ainsi en colere contre les accidens. Epictete pourroit bien en avoir trouvé la raison; il dit que c'est une méchante habitude que l'on a sucée avec le lait, & prise des nourrices. qui, lorsque les enfans ont heurté contre une pierre, frappent la pierre jusques à ce qu'ils aient cessé de pleurer.

XLI. Donne de la joie aux Dieux & à nous.) C'est encore un vers de quelque Poëte. Il semble que c'est un pere qui parle à son fils, & Antonin en fait une heureuse application; car c'est l'ame qui tient le même langage, & qui dit au corps, donne par tes bonnes actions de la joie à Dieu & à moi. Stude sapientia, filimi, latistica cor meum. Prov. 27. 11.

XLII. La vie des hommes est comme la moisson d'un champ. ) C'est encore un passage d'Euripide. Amphiaraus dit ces vers à Hypsipyle, extrêmement affligée d'avoir perdu son sils Archimorus, qui étoit mort fort jeune. Et cette comparaison des hommes avec les épis est fort belle. Comme ceux-ci croissent pour être moissonnés, les hommes naissent tout de même pour mourir. Et Epistete dit sort bien, que comme un épi prendroit pour une malédistion de n'être pas moissonné, ce seroit de même pour l'homme une malédistion que de demeurer toujours en vie.

"XLIII. Si les Dieux n'ont soin ni de moi ni de mes enfans.) C'est un passage de quelque Poëte tragique, où un pere malheureux disoit, avec une résignation entiere aux volontés de Dieu, que si Dieu l'avoit abandonné, lui & ses ensans, il étoit persuadé qu'il avoit ses raisons pour le faire; & que cet oubli de Dieu n'étoit qu'un esset de sa justice, & une marque même de sa bonté.

XLIV. L'honnêteté & la justice sont pour moi. ) C'est un vers des Acharnenses d'Aristophane, où ce Poëte dit aux Atheniens, que Creon fasse tous ses efforts pour se venger de moi & pour me perdre; l'honnêteté & la justice sont pour moi, elles. combattront toujours pour mes intérêts. Et Antonin avoit marqué ce passage comme un mot très-utile, & qui pouvoit être dans la vie d'un usage très-fréquent. En effet, quelle consolation n'est-ce point dans tous les accidens fâcheux qui nous arrivent, de pouvoir dire, l'honnêteté & la justice sont pour moi, &c. La beauté de ce mot avoit été reconnue avant Antonin; Cicéron l'applique heureusement dans ses Lettres à Atticus, Livre VI. Epit, I, & Liv. VIII. Epit. 8.

XLV. Ne lamente point avec ceux quis lamentent. \ On reprochoit aux Stoiciens qu'ils faisoient une passion vicieuse de la compassion, & on ne leur pardonnoit point d'avoir dit que le Sage étoit sans pitié. Je me souviens sur cela d'un beau mot de Phocion, qui dit que de bannir du cœur des hommes la compassion, c'est ôter les autels des temples. Mais ce reproche qu'on faisoit aux Stoiciens n'a pas tantde solidité que de vraisemblance. Ces Philosophes étoient trop sages pour prétendre étouffer dans les hommes un sentiment si naturel, & qui répand sur lesmiseres de cette vie un baume si salutaire & si précieux; leur dessein étoit de le retenir dans ses bornes : ils vouloients nous empêcher de nous troubler sur de légeres ou de fausses apparences de mal, & de borner à l'attendrissement seul les secours effectifs que nous devons aux: misérables. En effet, combien y a-t-il de gens qui croient qu'en ouvrant leur. cœur aux miseres de leur prochain, cela. fuffit, quoiqu'ils tiennent la main dans, lieur sein, comme parle l'Ecriture! Ce-

## de Marc Antonin, LIV. VII. 133,

n'est donc pas la compassion que les Stoïciens condamnoient, mais la compassion outrée, inutile & infructueuse, Quand. il nous est ordonné, dans Saint Paul, de pleurer avec cenx qui pleurent, flete cum. flentibus, Rom. 12.15. Dieu ne nous demande pas quelques larmes stériles: car,, comme Saint Jerôme l'a fort bien dit : Cum flente flere & nihil . cum possis , flenticonferre, subsannationis, non pietatis, indieium eft. Pleurer avec celui qui pleure, & ne lui pas donner les secours qui dépendent de nous, c'est une moquerie, & non pas. une action de piété. Et il ajoute : c'est. pleurer pieusement avec son prochain, que de tarir ses larmes. En un mot, les Stoïciens exigeoient de nous la même chose que Saint Jean, lorsqu'il nous dit :: N'aimons pas de la parole ni de la largue,. mais par nos œuvres & dans la vérité. Rom. 1. 3. 18. Ils vouloient que nous fissions. fans douleur toutes les œuvres de miséricorde; & par-là, bien loin de faire les hommes semblables aux bêtes féroces, ils vouloient au contraire les faire atteindre à la perfection de Dieu, & les élever à.

ce haut point de sagesse qui met l'ame au dessus de toute sorte de douleur & de trouble.

XLVI. Ceci est encore de Platon.). Cet article & le suivant sont pris de l'Apologie de Socrate, vers le milieu, page 28.

XLVII. Du même; mais, mon cher Calliclès, prenez bien garde. ) Ce passage est tiré de l'excellent traité de Gorgias. page 512. où Socrate établit le seul véritable utage de la Rhétorique, & réfute solid ement Calliclès, qui prétendoit relever cet art pardessus tous les autres, parce qu'il donne le moyen de fauver, par son éloquence, ses citoyens, & de se fauver soi-même. Socrate répond que cet avantage n'est pas si considérable qu'il pense; car outre qu'il est commun à des arts méchaniques, dont on ne fait aucun cas, il est certain que la vertu ne consiste pas à procurer le salut aux hommes & à soi-même, puisqu'on le fait fouvent par des moyens très injustes, & par conséquent très-opposés à la véritable vertu. D'ailleurs, la vie n'est pas

# de Marc Antonin. LIV. VII. 135

un si grand bien, qu'il faille si fort estimer ce qui nous la conserve. Qu'est-ce donc qui mérite notre estime, & qui doit faire toute notre occupation? La justice, qui consiste à bien vivre en observant les loix, & en les faisant observer aux autres. Ce passage est parsaitement beau; mais tout le traité est admirable, & rien ne mérite davantage d'être lu.

XLVIII. Il faut contempler le cours des astres, comme si nous marchions avec eux.) Antonin ne nous propose point ici la simple contemplation accompagnée de réflexions, qui nous portent à imiter ces êtres lumineux qui, toujours constans dans leurs postes, stella manentes in ordine, & sans jamais s'égarer, obéissent à leur Créateur, & semblent ne nous échairer que pour nous donner le moyen de les miter. Cet endroit est parsaitement beau; & s'il n'est pas de Platon, il est de son caractere & de son style.

XLIX. Car ces sortes de pensées purgent & emportent les ordures de cette vie terrestre.) C'est le propre de nos pensées de nous rendre semblables à leurs objets. Cela est admirable. L. Voici une excellente réstexion de Platon, qui dit, en parlant de l'homme, il faut regarder comme d'un lieu élevé.) Je n'ai encore pu trouver cet endroit dans Platon. Il est vrai que je ne l'ai pas cherché avec la derniere exactitude; il faudroit le lire en entier. Ce Philosophe a voulu dire que pour bien connoître le monde, il faut être élevé au dessus de lui; car en le contemplant ainsi de haut en bas, & en le voyant dans toute son étendue, on voit clairement que toutes les contrariétés qui lui arrivent & qui le composent, constituent son essence. & persectionnent sa beauté.

LI. Car ce qui sera, ressemblera à ce qui a cie, & il n'est pas en son pouvoir de s'éloi-gner des regles de ce qui est présentement.) Ce qui est, est nécessairement la semence de ce qui sera. Et c'est sur cela que Salomon a dit dans l'Eccléssaste: Quid est quod suit è ipsum quod futurum est. Quid est quod factum est ? ipsum quod factendum, nihil sub sole novum. Nec valet quisquam dicere, ecce hoc recens est; jam enim pracessit in saculis, qua fuerunt ante nos. Eccl.

de Mare Antonin LIV. VIL \$37

1. 9. 10. Qu'est-ce qui a été? C'est ce qui sera. Qu'est-ce qui a été fait? Ce qui sera fait encore. Il n'y a rien de nouveau sous le soleil: & personne ne peut dire, voici une chose nouvelle; car elle a été, vue dans les siecles qui nous ont précédés. Et dans un autre endroit: Quod factum est ipsum permanet; qua sutura sunt jam suerunt, & Deus instaurat quod abiu. Eccl. 33. 15. Ce qui a été fait, c'est ce qui subsiste. Ce qui seté, & Dieu renouvelle les choses passées.

LII. Ce qui est de la terre, retournera de la terre.) Ce sont des vers d'Euripide, dans sa piece intitulée: Chrysippe, Voici le passage tout entier. Ce qui est de terre retourne en terre; & ce qui est d'une semence divine & céleste, retourne au Ciel. Car rien ne périt; mais en se séparant, chaque chose paroit sous une autre sorme. C'est ce que Salomon avoit dit dans l'Ecclésiaste: Reditque pulvis ad terram quod priùs suerat; spiritus autem ad Deum qui primò dederat, Eecl. 127.7.

LIII. Nous cherchons toutes fortes de wandes & de breuvages.) Ce sont encore:

des vers d'Euripide, qui se moquoit de certaines gens, comme nous en voyons aujourd'hui, qui sont si attachés à la vie, qu'ils ne songent qu'aux moyens de la conserver, & qui, pour cet effet, ont des soins excessifs & superstitieux de leur manger & de leur boire. Mais ils ont beau saire, quand l'heure sonne il saut marcher. Antonin avoit marqué ce passage pour s'empêcher de tomber dans ce défaut, qui déshonore l'homme. Quand la vie seroit à vendre, un homme vertueux ne l'acheteroit point par des soins si serviles & si bas. Quel soin aura-t-on de son ame, si on est si occupé de son corps?

LIV. Quelqu'un est plus adroit que toi à la lutte; mais il n'est ni plus civil, ni plus modeste. ) Nous ne devons jamais nous affliger, ni avoir de la honte de nous voir furpasser par les autres en des choses ou vaines, ou qui ne dépendent point de nous. Un autre est plus fort que moi, plus éloquent, plus savant. Que m'importe, pourvu qu'il ne soit, ni plus vertueux, ni plus juste?

LV. Tout ce qui se fait par la raison com-

mune aux Dieux & aux hommes, ne peut étre mauvais.) Car la raison universelle, c'est-à-dire, Dieu, ne peut jamais rien faire de contraire à sa Nature; & par conséquent, tout ce qu'elle fait, ne peut être que très-utile & très-bon.

LVII. Ne t'amuse point à considérer ce que font les autres. Nous sommes nés pour agir, & non pas pour examiner les actions d'autrui. Le seul but donc où nous devons tendre, c'est de faire approuver à notre Nature particuliere tout ce que sait la Nature universelle, & à la Nature universelle, tout ce que fait notre Nature particuliere. Or, l'ame ne sauroit remplir ces deux devoirs, si elle ne conserve sa supériorité sur le corps, & si elle n'agit conformément à son origine. Tout cet article est admirablement beau, & Antonin y suit parsaitement ses principes.

LVIII. Comme si c'étoit aujourd'hui notre dernier jour. ) Le véritable sens de ce passage, est plus enveloppé que l'on n'a cru. Antonin veut dire, que comme si la mort venoit aujourd'hui à nous, il n'y auroit rien que nous ne voulussions faire pour avoir le tems de vivre mieux que nous n'avons fait par le passé, nous devrions nous mettre de bonne heure en cet état, & prévenir la mort, en nous déclarant morts au monde pour ne plus vivre qu'en Dieu, comme St. Paul nous dit: Ita & vos existimate vos mortuos quidem esse peccato, viventes autem Deo, în Christo Jesu Domino nostro. Rom. X. V. De même: Constidérez-vous comme morts au péché, & vivans à Dieu en JESUS-CHRIST notre Seigneur.

LIX. Il ne faut aimer que ce qui nous arrive. ) Car ce qui nous arrive, c'est ce que Dieu veut. Or, ce que Dieu veut, est sans doute meilleur en tout sens que ce que nous voulons.

LX. Dans chaque accident.) Il ne nous arrive rien qui ne soit arrivé à d'autres. Ils en ont murmuré, ils s'en sont plaints. De quoi leur ont servi leurs plaintes & leurs murmures? Au lieu donc de les inniter, faisons de chaque accident, la matiere de notre action. Il n'importe à quoi nous nous occupions, pourvu que nous

de Marc Antonin. Lev. VII. 141 fassions bien. Les malheurs & les souffrances, sont les actions dont Dieu nous tient compte le plus volontiers, quand nous n'y avons pas succombé.

LXI. Regarde bien au dedans de toi, il y a une fource de bien.) Que cela est bien pensé & bien dit! Il y a en nous une source de bien qui jaillira toujours, si nous travaillons toujours à l'entretenir par nos bonnes œuvres. Mais pour peu que nous cessions, elle se bouche & ne coule plus. C'est comme Jesus-Christ nous dit, dans St. Jean, que l'eau qu'il nous donne, c'est-à-dire, sa grace, devient en nous une fontaine d'eau vive, qui jaillit jusques dans la vie éternelle. Jean. 1V. 14.

LXII. Il faut avoir une contenance affurée, & se tenir serme. ) La contenance ; la démarche, le port, sont ordinairement des indices assurées des mœurs. Amitsus corporis & risus dentium, & ingressus hominis enuntiant de illo; comme dit l'Auteur de l'Ecclésiastique. Le précepte d'Antonin est donc sort nécessaire, sur-tout à la Cour.

LXIII, Notre vie ressemble bien plus à

l'exercice de la lutte, qu'à celui de la danse.) Celui qui danse, est non-seulement préparé pour tout ce qu'il doit faire; mais il sait encore tout ce que doivent faire ceux qui dansent avec lui : au lieu que celui qui lutte, n'apporte d'autre préparation que son courage, sa force & son adresse, qui lui fournissent sur le champ les moyens, ou d'éluder les coups de son ennemi, ou de les soutenir sans y succomber. Aussi, St. Paul appelle notre vie une lutte: Nous avons, dit-il, à lutter contre les principautés & les puissances. Ephes. 6. 12.

LXIV. Pense souvent en toi-même qui sont ceux dont tu veux être loué & estimé, & quel est leur esprit.) Il n'y a point d'homme qui ne voulût de tout son cœur connoître le véritable prix de chaque chose, & qui le connoissant, ne sût porté naturellement à avoir pour elle toute l'estime qui lui est due. Quand il ne le fait pas, cela vient de ce qu'il est privé de cette connoissance malgré lui. C'est en lui une privation de discernement, & non pas une injustice. Pourquoi donc rechercher

de Marc Antonin. LIV. VII. 143 fes suffrages qu'il n'est pas en son pouvoir de nous donner, & pourquoi lui savoir mauvais gré de son mépris, qui n'est qu'un mépris involontaire, & qui, par conséquent, doit bien moins nous mettre en colere que nous faire pitié?

LXV. Platon dit fort bien qu'une ame qui est privée de la verité, l'est malgré elle. ) C'est ce que Platon établit presque dans tous ses ouvrages; & ce principe est trèsvrai. Il n'y a point d'homme ignorant & méchant, qui ne le soit malgré lui. Esclaves du péché, & entraînés par le malheureux penchant de notre cœur, nous faisons le mal que nous ne voudrions pas, & ne faisons pas le bien que nous voudrions. comme dit St, Paul, qui par cette même raison, appelle ceux qui ne se soumettent pas aux Saintes paroles de Jesus-CHRIST, des ignorans, & des superbes. & qui exhorte Timothée à être doux, en reprenant ceux qui résistent à la véritable doctrine, parce que Dieu peut les appeller à repentance, en leur faisant connoître la vérité. Cum modestia corripientem eos qui resistant veritati, nequando Deus

det illis panitentiam ad cognoscendam veritatem.

LXVI. Enfin, fouviens-toi que nous sentons souvent en nous des choses bien approchant de la douleur. ) Une marque cerraine que l'opinion seule fait la douleur, ou au moins, qu'elle y ajoute beaucoup, c'est que nous sentons souvent des choses qui nous paroîtroient insupportables, fi notre opinion nous rapportoit qu'elles le sont : mais parce qu'elle n'en juge pas nous n'y prenons pas seulement garde. Pourquoi juge-t-elle donc plutôt des unes que des autres, & que ne se tait-elle toujours? On peut voir l'article XVIII. du Livre V.

Ne manque pas de dire, je succombe à la douleur. ) Il y a une raillerie cachée sous ces mots. C'est comme si Antonin disoit : Ne manque pas de dire, je succombe au jugement de mon opinion. Car il prétend qu'il n'y a personne qui n'eût honte de prononcer une parole si lâche, si esséminée. & si ridicule.

LXVII. Naie point pour les hommes cruels & dénaturés. ) Il faut aimer les més chans, chans, & se contenter de hair leur vice-La cruauté des autres n'excuse point celle que nous avons pour eux. Il n'y a rien de plus chrétien que cette maxime.

LXVIII. D'où favons-nous que Secrate étoit plus grand homme? ) Ce chapitre est parsaitement beau, & il explique si bien en quoi consiste la véritable grandeur, qu'il est impossible de s'y méprendre. Que ceux donc qui s'estiment grands, & qui veulent qu'on les estime tels, se mesurent à cette regle, qui ne trompe & ne s'ils méritent la qualité qu'ils se donnent, & qui ne dépend que d'eux.

Et qu'il avoit plus de vertu que Télauges?) Monsieur Menage, à qui les Lettres doivent tant de belles & bonnes choses, a très-heureusement corrigé ce passage, dans ses Remarques sur Diogene Laerce, en changeant l'adjectif Tédauges en nom propre. Et sa correction est d'autant-plus estimable, que personne avant lui ne s'étoit seulement douté que ce passage sût corrompu. Ce Télauges étoit un Philosophe sur lequel Eschines

Tome II.

avoit fait un Dialogue, où il parloit de lui, de maniere qu'on ne savoit si c'étoit une éloge ou une satyre, & qu'il avoit appellé *Télauges*. Il en est parlé dans Athéanée, & dans le Livre qu'on attribue à Demetrius Phalereus.

Qu'il soit mort glorieusement.) Car il aima mieux mourir que de commettre la moindre lâcheté, & que de se condamner même, ou à un exil, ou à une amende: mais une mort glorieuse ne fait pas seule le grand homme.

Que pendant les plus grandes rigueurs de j'Hiver.) Personne n'a jamais été plus patient dans les travaux, ni plus ferme dans les dangers que Socrate. Mais cela ne suffit pas pour être grand.

Qu'il ait généreusement résisté aux Tyrans.) Les trente Tyrans, qui étoient alors les Maîtres de la République, ordonnerent à Socrate d'aller avec quelques Soldats, prendre à Salamine un certain Léon, qu'ils vouloient faire mourir pour avoirson bien, qui étoit immense, Socrate eut le courage de leur désobéir. Cette Particularité de sa vie est marquée dans de Mare Antonin. LIV. VII. 147 fon apologie, & dans la VII. Lettre de Platon. Mais pour être grand, il ne suffit pas d'avoir fait une action de cette nature, puisque des méchans en ont souvent fait autant, pour des motifs qui n'avoient rien de louable, ni de grand.

Et qu'il ait marché dans les rues avec fierté & avec orgueil. La démarche fiere & orgueilleuse marque bien la bonne opinion qu'un homme a de lui. Mais elle ne dit pas qu'il soit grand : elle dit ordinairement tout le contraire.

Quoiqu'on puisse avec raison douter de la vérité de ce trait. ) Antonin juge avec raison que c'étoient les ennemis de Socrate qui lui avoient imputé cela, & qui avoient pris malicieusement sa gravité & sa sagesse, pour une orgueilleuse fierté. Et il a sans doute en vue ce passage d'Aristophane, dans la IV. Scene de l'act. I des Nuces.

Parce que tu marches dans les rues, d'un air superbe & majestueux, en jettant les yeux de côte & d'autre.) Et c'est ce même reproche que Platon trouve moyen de tourner à la louange de Socrate, lorsque, dans son

Banquet, il fait dire par Alcibiade, qui s'adresse malicieusement à Aristophane: Je n'ai jamais mieux connu Socrate que dans la déroute de notre armée, quand nous fûmes battus à Delium. Socrate, qui avoit combattu à pied, se retiroit de son côté, avec Laches. Je les rencontrai en cet état : & comme j'étois bien monté, j'eus tout le loisir de les considérer à mon aise, & de voir combien Socrate étoit au dessus de Lâches, en prudence & en résolution. Ce fut là que je le vis marcher, comme vous dites dans vos Nuées d'un air superbe & majestueux, en jettant les yeux de côte & d'autre, sur les amis & sur les ennemis. & témoignant par ses regards affurés, que son ame étoit libre de crainte, & qu'il étoit en état de vendre bien cher sa vie si en l'attaquoit. Il y a beaucoup de noblesse dans ce passage, avec une politesse infinie, que je ne puis me lasser d'admirer.

Mais il faut regarder en quel état étoit son ame. ) Car delà seulement dépend la véritable grandeur. Antonin fait ici le véritable portrait de Socrate. Cela est divin. S'il ne se rendoit en rien l'esclave de l'igde Marc Antonin. Liv. VII. 149 norance d'autrui.) On se rend l'esclave de l'ignorance d'autrui, lorsqu'on trahit sa conscience, ou par complaisance, ou par lâcheté, & que par des intérêts purement humains, on retient, comme dit St. Paul, la vérité de Dieu en injustice.

LXIX. La Nature n'a pas si fort mélé & confondu notre ame avec le corps. ) Car comment ce qui est incorporel, pourroitil être mêlé & confondu avec ce qui n'est que matiere? Voilà ce qu'il y a de merveilleux: l'ame est par-tout le corps, sans avoir, nulle part, de place marquée; non plus que la Divinité qui anime tout, & qui remplit tout. Puisque l'ame n'est pas confondue avec le corps, elle peut donc s'en séparer, & se renfermer en elle-même. Mais nous sommes si peu accoutumés à faire cette abstraction, que nous la croyons impossible.

LXX. Il est très-possible d'être, en même tems, un homme divin & un homme inconnu d tout le monde.) Voici une grande vérité qui mérite toute notre attention. Antonin travaille à se munir contre la mauvaise epinion, qui n'est que trop commune, que pour être un homme extraordinaire & divin, il faut faire beaucoup de bruit dans le monde, & y vivre dans la gloire & dans l'éclat; rien n'est plus faux que cette pensée, comme ce sage Empereur le reconnoît ici. Les hommes les plus divins, sont ceux qui ont été les plus cachés. Et la vie de J. C. en est une preuve bien éclatante & bien solide. Dans Athenes, l'Autel consacré au Dieu intendit pieu.

LXXI. Parce que tu désesperes de pouvoir jamais être un grand Dialetticien.) Il n'y a point du tout de honte à être privé des qualités qui ne dépendent pas de nous; & il y en a beaucoup à ne pas avoir les vertus qui en dépendent, & que Dieu a comme plantées dans nos cœurs. Mais nous sommes si aveugles, & si malheureux, que nous méprisons celles-ci, & n'estimons que celles-là. C'est pourquoi il ne faut pas s'étonner si nous trouvons si souvent dans notre choix, notre supplice.

LXXII, Que les hommes disent tout ce

de Marc Antonin. LIV. VII. 151 s voudront contre cette vérité, & qu'ils la

qu'ils voudront contre cette vérité, & qu'ils la traitent de ridicule.) Il est certain que cette opinion étoit traitée de ridicule par toute sorte de gens, & avec justice: car il est bien vrai que l'homme a eu cet empire sur lui-même, & sur ses passions: mais il l'a perdu par le péché, & il ne peut plus le recouvrer que par la grace. Ce chapitre ne laisse pas d'être sort beau, & de sournir un remede excellent contre les accidens ordinaires.

Et l'usage ne peut il pas dire?) C'est une hardiesse, mais qui me paroît belle & noble, d'avoir personnissé l'usage.

Ou plusôt à l'art de l'homme, & de Dieu.) Il y a dans le texte, à l'art de l'homme, ou de Dieu. Cet ou n'est pas disjonstif. Antonin veut faire entendre que l'exercice de la vertu est, si l'on peut se servir de ce terme, le métier commun à Dieu & aux hommes, comme il s'en est expliqué ailleurs; & cela est beau.

LXXIII.) A n'être ni empressé, ni lâche.) Car l'empressement est une marque d'envie, ou d'une aveugle précipitation; & la lâcheté, ou la lenteur, l'est de paresse, ou de négligence. On peut voir ce qui a été remarqué sur ces deux vers de la seconde Epitre du Liv. I. d'Horace.

--- Quod fi ceffas, aut stremuns anteis, Nec tardum opperior, nec pracedentibus insto.

Comme je ne vous attendrai point si vous demeurez derriere, je ne tâcherai pas non plus de vous atteindre, si vous me devane cez.

LXXIV. Dieu tout immortel qu'il est.)
On ne peut rien penser de plus parfait ;
ni de plus chrétien. Quelle force & quelle beauté dans cette opposition entre Dieu & les hommes!

Au contraire, il a soin d'eux en toutes manieres.) Car il ne se contente pas de saire lever son soleil sur les bons & sur les méchans, & d'envoyer la pluie sur les justes & sur les injustes; il étend ses soins plus loin, & leur donne, tous les jours & à tous momens, des marques de sa bonté paternelle, parce qu'il est bon aux ingrats & aux méchans.

LXXV. C'est une chose très-ridicule:

de Marc Antonin. LIV. VII. 153
tu peux empêcher ta propre malice, & tu la
fouffres.) C'est ce qu'Epictete disoit fort
bien: Tune peux être un Hersule pour purger
la terre des monstres, ni un Thésée pour en
purger l'Attique: mais tu peux te purger toimême des monstres qui sont en toi. Au lieu
de chasser un Procrastes & un Scyron, chasse
de ton cœur la tristesse, la crainte, les desirs,
l'envie, la malice, la mollesse, l'intempérance, &c.

LXXVI. Tout ce que la faculté raisonnable & politique.) Cette maxime est parfaitement belle. Notre ame tient au dessous d'elle, tout ce qui n'est, ni de même nature qu'elle, ni utile à la société. Que de soins embarrassans, que d'occupations vaines & infructueuses, cette réslexion n'épargneroit-elle pas aux hommes, s'ils la vouloient bien concevoir!

LXXVII. Quand tu as fait du bien, & qu'un autre l'a reçu, pourquoi cherches-tu, comme les fous, une troisseme chose.) Antonin dit fort bien comme les fous; car il n'y a pas de plus grande folie que d'être entêté de la réputation, qui ne dépend jamais de nous, qui ne fait jamais parties

de l'essence du bien, & qui n'est pas méme un de ses caracteres. Mais ce n'est pas par-là seulement que nous devons nous contenter de faire le bien; nous devons le faire dans l'espérance que Dieu accomplira sa promesse, & que plus le bien que nous serons sera secret, plus il nous en rendra la récompense.

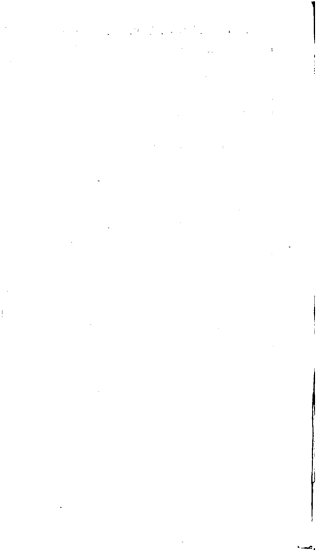
LX X VIII. Personne ne se lasse de recevoir du bien, &c. Or, faire du bien aux autres c'est en recevoir. ) Il n'y a rien de plus vrai que cette maxime. Nous ne faurions faire du bien à un tout dons nous sommes partie, sans nous en procurer à nous-mêmes. Et c'est pour cette raison que l'Ecriture appelle riches en bonnes neuvies, ceux qui ont fait beaucoup de bien : Bene agere, divites fieri in bonis operibus. 1 Epit. à Timot. 6. 7. A faire du bien à s'enrichir en bonnes œuvres. Car comme dit fort bien Clément d'Alexandrie: Celui qui donne reçoit, & relui qui reçoit donne. Mais les hommes sont très-peu soigneux de pratiquer ces movens de s'enrichir.

LXXIX, La Nature universelle a créé

de Marc Antonin. LI v. VII. & reglé le monde : donc ou tout ce qui se fait. ) Antonin veut dire que puisque Dieu a créé le monde, c'est lui aussi qui l'entretient & le conserve par sa Providence. D'où il s'ensuit nécessairement , ou qu'il a étendu ses soins généralement fur tout, sur les plus petites choses, comme sur les plus grandes, ce que les Stoïciens soutenoient, & ce que nous croyons; ou qu'en négligeant les petites. selon le sentiment des Epicuriens & de quelques autres Philosophes, il ne s'est réservé que les principales & les plus parfaites, pour les regler & les conduires Oue l'une ou l'autre de ces deux propositions soit vraie, je dois être en repos; car je suis certainement du nombre de

Fin du septieme Livre.

celles dont Dieu a soin.



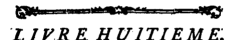


# RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR

# MARC ANTONIN.



L. UNE chose qui peut aussi couper chemin au desir de la vaine gloire, c'est de penser qu'il ne dépend plus de toi de faire en sorte que toute ta vie se soit passée dans la Philosophie. Car plusieurs personnes savent, & tu le sais bien toi-même, que tu en as été longtems très-éloigné. Ainsi te voilà confondu, & tu ne peux plus prétendre à la gloire d'un véritable Philosophe; ta profession même s'y oppose. Si tu as donc véritablement connu en quoi consiste la vraie Philosophie, ne te soucie plus de cette vaine réputation, & qu'il te sussife de vivre le peu de tems qui te reste, comme ta nature veut que tu vives. Examine donc bien soigneusement ce qu'elle veut, & ne te mets en peine de rien davantage. Tu n'as que trop éprouvé qu'ayant couru partout, & essayé tout, tu n'as jamais pu trouver le bonheur que tu cherchois; car tu ne l'as trouvé ni dans les richesses, ni dans la gloire, ni dans les plaisirs, enfin nulle part. Où est-il donc? Dans les actions que la nature de l'homde Marc Antonin. Liv. VIII. 159
me demande. Comment peut-on
se mettre en état de faire ces actions? En conservant les saines
opinions qui produisent les bons
mouvemens & les bons desirs.
Quelles sont ces opinions? Celles
que l'on a du bien & du mal, &
qui sont connoître que tout ce qui
ne rend pas l'homme juste, tempérant, courageux, & libre, n'est pas
un bien; & que tout ce qui ne produit pas les essets contraires n'est
pas un mal.

II. Sur chaque chose que tu entreprends, interroge-toi toi-même, comment me trouverai-je de cela? ne m'en repentirai-je point? Encore un peu de tems, me voilà mort, & tout est disparu pour moi. Que cherché-je davantage? n'estce pas assez que ce que je fais présentement soit l'action d'un animal

#### 160 Restexions Morales

raisonnable, sociable, & qui obéit aux mêmes loix que Dieu?

III. Quelle comparaison d'Alexandre, de César & de Pompée, à Diogene, à Héraclite & à Socrate! Dans ceux-ci, quelle connoissance des choses, de leurs causes & de leur matiere! quelle raison toujours libre & indépendante! & dans les autres, quelle servitude, quelle ignorance, quel aveuglement!

IV. Quand tu en devrois mourir de dépit, ils n'en feront pas moins ce qu'ils ont accoutumé de faire.

V. La premiere chose c'est de n'en être point troublé; car tout arrive selon la nature de l'Univers; & dans peu de tems tu ne seras nulle part non plus qu'Adrien & Auguste, Après cela, rede Marc Antonin. LIV. VIII. 161 garde la chose en elle-même; vois ce qu'elle est, & souviens-toi qu'il faut que tu sois homme de bien; que sans regarder un seul moment derriere toi, tu fasses ce que la nature de l'homme demande, & que tu dises toujours ce qui te paroît juste & vrai. Que tout se fasse seulement avec douceur, avec modestie, & sans aucune dissimulation.

VI. Le seul ouvrage de la nature universelle, c'est de changer tout, de transporter là ce qui est ici, & de mettre ici ce qui étoit là. Tout n'est qu'un changement continuel. Il ne saut donc pas craindre qu'il arrive rien de nouveau ni de surprenant; tout est ordinaire, & toujours également dispensé.

VII. La nature de chaque chofe

#### 162 Réflexions Morales

est contente & satisfaite, quand elle va son chemin sans aucun empêchement. Aller fon chemin pour la nature raisonnable, c'est empêcher l'imagination de recevoir & d'approuver des idées fausses, ou incertaines & douteuses; diriger tous ses desirs à ne faire que les actions utiles à la fociété; n'appliquer ses inclinations & ses aversions qu'aux choses qui dépendent d'elle: & recevoir avec soumission tout ce que lui envoie la nature universelle, dont elle est une partie, comme la nature de la feuille est une partie de la nature de l'arbre; avec cette différence pourtant, que la nature de la feuille est une partie d'une nature infensible, sans raison, & qui peut être traversée & contrainte dans ses opérations: au lieu que la nature de

de Marc Antonin. LIV. VIII. 163
l'homme est une partie d'une nature
raisonnable, que rien ne peut ni traverser ni troubler, & qui distribue
toujours à chacun également, selon
ce qu'il est, le tems, la matiere, la
forme, les opérations, & les événemens. Pour être convaincu de cette
vérité, il ne faut pas perdre un seul
accident d'une chose, & le comparer au tout d'une autre; mais
prendre le tout de cette chose, &
le comparer avec le tout de l'autre: tu trouveras tout égal.

VIII. Tu ne saurois lire. Mais tu peux réprimer tes violences & tes emportemens; mais tu peux surmonter la douleur & la volupté; mais tu peux mépriser la vaine gloire; mais tu peux ne te pas sacher contre les ingrats & contre les sots, & même avoir soin d'eux, & travailler à les guérir.

#### 164 Réflexions Morales

IX. Que personne ne t'entende blâmer la vie de la Cour, & sur cela ne t'écoute pas toi-même.

X. Le repentir n'est qu'un blâme qu'on se donne à soi-même, d'avoir négligé quelque chose d'utile. Qui dit utile, dit un bien & une chose qui doit faire le soin d'un homme de bien, & d'un honnête homme. Or, il n'y a point d'honnête homme qui se repente d'avoir négligé une volupté; donc la volupté ne peut être ni un bien, ni une chose utile.

XI. Examine toutes choses de cette maniere: Qu'est-ce que cela est en lui-même & par sa nature? qu'elle est sa matiere & sa forme? que fait-il dans le monde, & combien de tems y sera-t-il?

XII. Quand tu es fâché de te lever matin pour travailler, foude Ma re Antonin. LIV. VIII. 165 viens-toi que tu es né pour faire des actions utiles à la société, & que c'est ce que la nature de l'homme demande. Le dormir est commun à tous les animaux sans raison; or, ce qui est selon la nature de chaque chose, lui est bien plus convenable & plus propre, plus agréable & plus familier.

XIII. Accoutume-toi toujours, autant qu'il te sera possible, à examiner chaque chose, par rapport à la physique, à la morale & à la dialectique.

XIV. Avec qui que tu te rencontres, dis en toi-même, quelle opinion a cet homme-là des biens & des maux? car s'il a une telle opinion de la volupté & de la douleur, & de ce qui les produit, de la gloire & de l'ignominie, de la vie & de la mort; je ne trou-

# 166 Réflexions Morales

verai ni étrange, ni surprenant qu'il fasse telle & telle chose, & je me souviendrai qu'il est sorcé d'agir ainsi.

XV. Il est ridicule de s'étonner qu'un figuier porte des figues; mais ilne l'est pas moins de trouver étrange que le monde produise les choses qui sont en lui. C'est comme si un Médecin s'étonnoit de voir la fievre à quelqu'un, & comme si un Pilote étoit surpris de voir les vents contraires.

XVI. Souviens-toi bien que tu n'es pas moins libre quand tu changes d'avis, & que tu suis le conseil de celui qui te redresse: car cette action est toute de toi, elle vient de ton choix, de ton jugement & de ton esprit.

XVII. Si cela dépend de toi, pourquoi le fais-tu? S'il dépend de Marc Antonin. Liv. VIII. 167 d'un autre, à qui t'en prends-tu? aux atomes, ou aux Dieux? l'un & l'autre est folie. Il ne s'en prendra à rien. Corrige la chose, si tu le peux; que te sert-il de t'en plaindre? Il ne faut rien faire en vain.

XVIII. Ce qui meurt, ne fort point du monde; & s'il y demeure, c'est donc une marque qu'il s'y change, & qu'il s'y dissout dans ses propres principes. Ces principes du monde sont aussi les tiens, & ils se changent, mais sans murmurer.

XIX. Chaque chose est faite pour quelque action, le cheval, la vigne. Qu'y a-t-il là de surprenant? Le soleil te dira aussi qu'il est au monde pour faire quelque chose; les autres Dieux te diront de même. Et toi, pourquoi es-tu donc

# 168 Reflexions Morales .

né? est-ce pour vivre dans les plaifirs? vois toi-même si le sens commun le souffre.

XX. La nature, en disposant chaque chose, n'a pas eu moins d'égard à fa fin qu'à son commencement & à sa durée, comme un bon joueur de paume, quand il pousse sa balle. Quel bien ou quel mal arrive t-il à cette balle, quand elle est bien poussée, ou quand elle tombe, & qu'elle va dessous? Ces bouteilles qui se forment sur l'eau, quel bien ou quel mal sentent-elles, quand elles subsistent ou qu'elles disparoissent? Quel bien ou quel mal sent une lampe, quand elle brûou qu'elle s'éteint?

XXI. Tourne ton corps comme l'on tourne un habit, & regarde ce qu'il est au dedans quand il vieillit, quand il est malade, & quand de Marc Antonin. LIV. VIII. 169 quand il est plongé dans la débauche.

XXII. Celui qui loue, & celui qui est loué; le panégyriste & le héros n'ont tous deux qu'une vie très-courte. D'ailleurs le bruit de ces louanges ne rétentit que dans un petit coin du monde. Tous les hommes n'en sont pas d'accord entr'eux, & pas un n'en est bien d'accord avec soi-même. Ensin toute la terre n'est qu'un point.

XXIII. Ne sois attentif qu'à ce que tu fais présentement, soit que tu penses, que tu agisses, ou que tu parles.

AXIV. Tu mérites tous les malheurs qui t'arrivent, parce que tu aimes mieux remettre à demain à devenir honnête homme, que de l'être aujourd'hui.

XXV. Fais-je quelque chose?
Tome 11. H

ipe le fais en le rapportant au bien des hommes. M'arrive-t-il quelque chose? je le recois en le rapportant aux Dieux, & à la source commune d'où dérive tout ce qui se distribue dans cet Univers.

XXVI. Qu'est-ce que le bain? de l'huile, de la sueur, de la crasse, de l'eau, des raclures. Il n'y a rien là que de sale & de dégoûtant; il en est de même de toutes les parties de notre vie, & de tout ce que nous sentons & que nous voyons.

XXVII. Lucilla a vu mourir Verus, & l'a suivi; Secunda a vu mourir Maxime, & est morteaprès; Epitunchanus n'a pas survécu longtems à Diotime; Antonin a suivi sa Faustine; Celer a été bientôt rejoindre Adrien. Il en est de même de tout. Où sont présentement ces

de Marc Antonin. LIV. VIII. 171 esprits subtils, tant de grands Astrologues, tant d'hommes pleins de vanité; ces esprits subtils, comme Hierax, Demetrius le Platonicien, & Eudemon? Il n'ont vécu qu'un jour, & sont morts depuis plusieurs siecles. La mémoire des uns ne leur a survécu que peu de tems, & les noms de la plupart des autres ne se sont conservés que dans des fables qui sont déja surannées. Que tout cela te fasse souvenir que cet assemblage de ton corps doit aussi être dissipé, & que ton esprit sera transporté ailleurs, ou éteint.

XXVIII. Le plaisir de l'homme consiste à faire ce qui est propre à l'homme. Or, le propre de l'homme c'est d'aimer son semblable; de mépriser ses passions; de juger de la vénité & de la probabilité de ses

172 Réflexions Morales opinions, & de considérer la nature universelle, & tout ce qu'elle fait.

XXIX. Nous avons trois engagemens. L'un nous lie avec la caufe environnante, qui est le corps. L'autre nous lie avec la cause divine, d'où descend tout ce qui arrive à tout le monde, c'est-à-dire, avec la raison universelle, avec Dieu. Le troisieme, enfin, nous lie avec les hommes, c'est-à-dire, avec la societé.

XXX. La douleur est un mal ou pour le corps ou pour l'ame. Est-ce pour le corps? qu'il s'en plaigne. Est-ce pour l'ame? mais il dépend de l'ame de conserver sa propre sérénité & sa tranquillité, de ne pas juger que ce soit un mal : car tous nos jugemens, tous nos mouvemens, toutes nos inclinations & toutes nos aversions sont au de-

de Marc Antonin. LIV. VIII. 173 dans, & il n'y a point de mal qui en approche.

XXXI. Chasse toutes tes imaginations, en te disant incessamment à toi-même: il dépend présentement de moi de faire qu'il n'y ait dans mon ame aucun vice, aucun desir, en un mot, aucun trouble. Mais en prenant chaque chose pour ce qu'elle est, je m'en sers, comme il saut s'en servir. Souviens-toi que la nature t'a donné ce pouvoir:

XXXII. Et dans le Sénat & partout ailleurs, il faut parler avec décence & modestie, & ne pas chercher les ornemens dans un discours qui doit être mâle & sain.

XXXIII. La Cour d'Auguste, sa femme, sa fille, ses neveux, les fils de sa femme, sa sœur, son gendre Agrippa, ses parens, ses auris,

## 174 Réflexions Morales

Areus, Mécenas, ses Médecins, ses Prêtres, tout est mort. Passe de là à d'autres, & pense non pas à la mort d'un homme, mais à celle des familles entieres, comme de tous les Pompées, sur le tombeau de l'un desquels on a mis: Cest te dernier de sa race. Quels soins ne se sont pas donnés, & quelles peines n'ont pas prises leurs devanciers, pour laisser un successeur ? Mais il faut, ensin, que quelqu'un soit le dernier. Pense après cela, à la mort des nations entieres.

XXXIV. Il faut borner & ajufter sa vie à la mesure de chaque action. Si ce que nous faisons présentement a tout ce qu'il lui faut, & qu'il dépend de nous de lui donner, c'est assez. Or, personne ne peut empêcher que mon action n'ait tout ce qu'il lui faut pour être

de Marc Antonin. LIV. VIII. 175 entiere. Peut-être que quelque obstacle viendra du dehors. Qu'est-ce qui pourra t'empêcher de vivre justement, sagement, & prudemment? Peut-être quelqu'autre chose viendra-t-elle empêcher l'effet de mon action. Mais si tu prends doucement cet obstacle, & que tu te serves patiemment de cette action, il en naîtra tout d'abord une autre action qui tiendra la place de la premiere, & qui s'ajustera parfaitement avec la regle dont j'ai parlé.

XXXV. Recevoir fans orgueil, & rendre fans peine.

XXXVI. N'as-tu jamais vu un pied, une main, ou une tête coupée & féparée de son corps? Celui qui resuse ce qui lui arrive, qui se sépare des autres, & qui dans toutes ses actions n'a aucun égard à la 176 Réflexions Morales

société, se rend, autant qu'il peut, semblable à ces parties coupées. Tu t'es séparé, tu as rompu cette union que la nature avoit faite; car tu étois membre d'un corps, & tu l'as quitté. Mais tu as cet avantage, qu'il est éncore en ton pouvoir de t'y réunir; grace que Dieu n'a accordée à aucune des autres parties. Quand elles font une fois coupées, cela est fait pour toujours; elles ne peuvent plus se rejoindre. Admire donc la bonté dont Dieu a usé envers l'homme; afin qu'il ne pût pas se séparer de la société tout d'un coup, & pour jamais, il a fait dépendre de lui de retourner, de se rejoindre, & de reprendre le même poste qu'il avoit oçcupé.

XXXVII. Comme chaque animal raisonnable a reçu de la nature de Marc Antonin. Liv. VIII. 177 universelle presque toutes ses autres facultés, il en a aussi reçu celleci: c'est que de la même maniere qu'elle plie, tourne, accommode à son usage, & fait entrer dans l'ordre de sa prédessination tout ce qui s'oppose à elle, l'animal raisonnable peut aussi convertir en sa propre action tous les obstacles qu'il rencontre, & s'en servir pour parvenir à ses sins.

XXXVIII. Que l'idée de toute ta vie, considérée en gros, ne te trouble point. Ne te tourmente point à prévoir tous les maux qui peuvent vraisemblablement t'arriver dans la suite; mais à mesure qu'ils t'arriveront, demande-toi à toimême, cela est-il si insupportable? Tu auras honte de l'avouer. D'ailleurs, souviens-toi que le passé ni l'avenir ne sont point sacheux, H 5

178 Réflexions Morales il n'y a que le présent: or, le préfent se réduit à peu de chose, si tu le regardes tout seul & en lui-même, & si tu fais des reproches à ton ame de succomber si lâchement sous un si petit fardeau.

XXXIX. Panthée ou Pergame font-ils encore affis sur le tombeau de leur maître? Cabrias & Diotime pleurent-ils encore sur celui d'Adrien? Cela est ridicule: & quand ils y seroient encore, ces morts le fentiroient-ils Et s'ils le sentoient, s'en réjouiroient-ils? Et s'ils s'en réjouissoient, cela rendroit-il ceux-ci immortels? N'est-ce pas aussi leur destinée de vieillir & de mourir ensuite? Et quand ceuxci seroient morts, que deviendroient donc les autres? Tout n'est que puanteur & pourriture au fond du fac.

XL. Si tu as le discernement fa

de Marc Antonin. LIV. VIII. 179 fin, sers-t-en dans tes jugemens, comme a fort bien dit un sage.

XLI. Je ne vois dans l'animal raisonnable aucune vertu qui soit opposée à la justice; mais j'y en vois une qui est opposée à la volupté; c'est la tempérance.

XLII. Si tu peux t'empêcher de juger de tout ce qui te paroît fâcheux, te voilà dans un afyle affuré. A qui parles-tu? à mon ame. Mais est-ce que je suis seulement une ame? n'ai-je pas aussi un corps? J'en conviens. Que mon ame donc ne se trouble point elle-même; & si le reste se trouve mal, qu'il en juge seul.

XLIII. Tous les obstacles qui empêchent le sentiment & le mouvement, sont contraires à la nature animale. Ceux qui empêchent la végétation, sont contraires à la

H 6

## 180 Réflexions Motales

nature des plantes; & ceux qui empêchent l'esprit, sont contraires à la nature raisonnable. Fais-toi à toi-même l'application de toutes ces vérités; es-tu chatouillé par la volupté, ou tourmenté par la douleur? C'est l'affaire du sentiment : qu'il y prenne garde. S'oppose-t-on à tes volontés & à tes defirs? Si tu as formé ces desirs sans exception, cet obstacle est assurément contraire à la nature raifonnable; mais si tu t'es proposé tous les accidens qui pouvoient arriver, & qui arrivent d'ordinaire, il n'y a point encore là d'obstacle pour toi: car nul autre que toi-même ne peut empêcher ni retarder les mouvemens de ton esprit; ni le fer, ni le feu, ni les tyrans, ni la calomnie; rien enfin n'en peut approcher, quand il est bien recueilli

de Marc Antonin. LIV. VIII. 181 & ramassé en lui-même, & qu'il est, pour ainsi dire, parfaitement rond.

XLIV. Pourquoi me ferois-je du mal à moi-même? je n'en ai jamais fait aux autres que malgré moi.

XLV. Les uns se plaisent à une chose, les autres à une autre; pour moi, je ne me plais qu'à avoir un esprit sain & exempt de toute sorte d'aversion, soit pour les hommes, soit pour les accidens qui leur peuvent arriver; en un mot, un esprit qui voie tout avec des yeux tranquilles; qui reçoive tout avec plaisser, & qui se serve de tout selon son prix & son mérite.

XLVI. Donne-toi désormais le tems présent. Ceux qui se tourmentent à remplir de leur gloire toute la postérité, ne songent pas

## 182 Réflexions Morales

que ceux qui leur succéderont seront semblables à ceux avec lesquels ils vivent, & qu'ils ne peuvent souffrir; ils ne songent pas que tous ces gens-là mourront comme eux. Que cela te fait-il donc qu'ils chantent tes louanges, ou qu'ils aient de toi telle, ou telle opinion?

XLVII. Prends-moi, jette-moi où tu voudras; par-tout j'aurai mon ame paisible & tranquille; c'est-à-dire, qu'elle sera contente, pourvu qu'elle se possede, & qu'elle puisse agir selon sa nature & son devoir.

XLVIII. Une telle chose mérite-t-elle que mon ame se trouble, & qu'elle devienne pire qu'elle n'est, en se rabaissant, en desirant, en se laissant abattre & épouvanter? Eh que trouveras-tu qui le mérite? de Marc Antonin. LIV. VIII. 183

XLIX. Il ne peut rien arriver à l'homme qui ne soit de l'homme; ni au bœuf, rien qui n'appartienne au bœuf; ni à la vigne, ni à la pierre, rien qui ne leur soit convenable. Donc, si ce qui arrive à chaque chose, est ce qui lui est propre & naturel, de quoi te sâches-tu? la nature universelle ne sauroit t'apporter rien d'insupportable.

L. Si tu es troublé par quelque objet extérieur, ce n'est pourtant pas cet objet qui te trouble, c'est l'idée que tu en as, & il dépend de toi de l'essacer. Si c'est quelque chose qui dépende de la disposition de ton esprit, pourquoi ne le corriges-tu, & ne le redresses-tu pas, qu'est-ce qui t'en empêche? Il en est de même, si tu es assigé de ne pas faire une telle action qui te paroît bonne; pourquoi ne la

## 184 Réflexions Morales

fais - tu pas, au lieu de t'affliger? Un obstacle plus puissant m'en empêche. Ne t'afflige donc pas, puisque la cause de cette privation n'est point en toi. Mais je ne saurois vivre sans cela. Sors donc de la vie tranquillement, & comme tu en sortirois si tu avois réussi: mais n'oublie pas de pardonner à ceux qui t'ont sait obstacle.

LI. Souviens-toi que la partie fupérieure de l'ame est invincible, quand elle est bien ramassée en ellemême, & qu'elle se contente de ne pas faire ce qu'elle ne veut pas, lors même qu'elle s'opiniâtre & qu'elle résiste contre toute sorte de raison. Que sera-ce donc quand elle se portera à quelque chose, après une mûre délibération & par un choix raisonnable & juste?

de Marc Antonia. LIV. VIII. 185 Voilà pourquoi un esprit libre & patient est une sorteresse imprenable; l'homme n'a point d'asyle plus sûr où il puisse se retirer pour ne plus craindre de surprise. Celui qui ne le connoît pas, est ignorant; & celui qui le connoît & ne s'y retire pas, est malheureux.

LII. N'ajoute rien à ce que tes premiers sentimens te rapportent. On te dit qu'un tel a mal parlé de toi. Voilà le rapport qu'on te sait. Mais te dit-on que cela te blesse à non sans doute. Vois-je un ensant malade ? Je le vois bien; mais qu'il soit en danger, c'est ce que je ne vois pas. Demeure donc toujours de même dans tes premieres pen-sées; n'y ajoute rien de toi, & rien ne t'arrivera que ce que tuvois; ou plutôt, ajoutes-y, mais en homme qui connoît tout ce

## 186 Réflexions Morales

qui peut arriver dans le monde. LIII. Le concombre est amer; n'en mange pas. Il y a des ronces dans le chemin; évite-les. Cela suffit. Garde-toi bien de dire, pourquoi cela est-il dans le monde? car tu ferois la risée d'un physicien, comme tu le serois d'un cordonnier & d'un menuisier, si tu trouvois mauvais qu'ils eussent dans leur boutique les rognures & les sciures de leur travail. Cependant tous ces ouvriers ont des endroits où ils peuvent jetter tout le rebut, au lieu que la Nature n'en a point, puisqu'il n'y a rien hors d'elle. Mais, c'est ce qui fait tout ce qu'il y a de plus merveilleux & de plus furprenant dans fon art : car la Nature n'ayant d'autres bornes quellemême, change & convertit en sa propre substance tout ce qui te pade Marc Antonin. LIV. VIII. 187 roît corrompu, vieilli & inutile au dedans d'elle, & s'en sert pour produire d'autres ouvrages nouveaux; de sorte qu'elle n'a besoin ni de matieres étrangeres, ni de lieu pour y jetter ses ordures: elle trouve en elle-même le lieu, la matiere & l'art.

LIV. Il ne faut jamais être lâche dans ses actions, turbulent ou inquiet dans le commerce du monde; incertain & vague dans ses opinions; opiniâtre & précipité dans ses jugemens; ni enfin, trop occupé de ses emplois ou de ses affaires.

LV. On me tue, on me déchire, on me charge de malédictions. Que cela me fait-il? cela empêche-t-il que mon ame ne soit toujours pure, prudente, sage & juste? Si quelqu'un assis près d'une sontaine d'une eau douce & claire, s'amusoit à lui dire des injures, la sontaine en don,

neroit-elle moins son eau pure & claire? Et s'il y jettoit de la boue & du sumier, n'auroit-elle pas bientôt lavé & dissipé ces ordures, sans en être gâtée? Que feras-tu donc pour avoirau dedans de toi une son taine toujours vive, & non pas une citerne? Travaille incessamment à te procurer la liberté, la simplicité, la douceur & la modestie.

LVI. Celui qui ne fait pas qu'il y a un monde, ne fait où il est. Et celui qui ne fait pas pourquoi il est créé, ne fait ni quel est le monde, ni ce qu'il est luimême. Celui à qui l'une ou l'autre de ces deux connoissances manque, ne sauroit rendre raison de luimême, ni dire pourquoi il est né. Que te semble donc de celui qui craint le blâme, & qui desire les louanges de ces sortes de gens,

de Marc Antonin. LIV. VIII. 189 qui la plupart ne favent ni où ils sont, ni ce qu'ils sont.

LVII. Tu veux être loué d'un homme qui se maudit lui-même trois sois dans une heure. Tu veux plaire à un homme qui se déplaît à lui-même. Car celui-là peut-il se plaire, qui se repent presque de tout ce qu'il fait?

LVIII. Désormais il ne saut pas seulement respirer l'air qui t'environne; il saut aussi respirer cet esprit divin qui gouverne tout & qui remplit tout. Car cette vertu intelligente n'est pas moins dissus & répandue, & ne se présente pas moins à celui qui sait l'attirer, que l'air à celui qui a la respiration libre.

LIX. En général, le vice ne nuit point au monde; & en particulier, il ne nuit qu'à celui-là seul qui est 190 Réflexions Morales le maître de s'en défaire, quand il voudra.

LX. La volonté d'un autre ne fait rien à la mienne, & ne lui est pas moins indissérente que son corps & son esprit. Car, quoique nous soyons nés les uns pour les autres, néanmoins l'ame de chacun conserve toujours l'empire d'ellemême libre & indépendant; autrement, le vice de mon sprochain pourroit me nuire; ce que Dieu n'a pas voulu, afin qu'il ne dépendît pas d'un autre de me rendre malheureux.

LXI. Le soleil semble épandu par-tout, & il l'est en esset; mais il remplit tout de sa lumiere sans la quitter & sans la perdre; car cet épanchement de lumiere n'est qu'une extension: c'est pourquoi on appelle ses rayons d'un mot qui signi-

de Marc Antonin. LIV. VIII. 194 fie étendre, & tu connoîtras ce que c'est qu'un rayon, si tu prends garde à ce filet de lumiere qui entre par un petit trou dans un lieu obscur. Car il va tout droit, & il est coupé & rompu lorsqu'il rencontre un corps opaque & solide qui s'oppose à son cours, & qui l'empêche d'éclairer l'air qui est derriere. Ce rayon demeure donc là, il se soutient sans tomber, ni se perdre. Telle doit être la lumiere de notre esprit; il faut qu'elle se détache de sa source, sans la quitter; qu'elle s'épande, sans se perdre; qu'elle ne s'opiniâtre & ne heurte point avec trop de violence contre les objets qui lui réfistent, & qu'elle ne s'écoule ni ne tombe point; mais qu'en se soutenant, elle éclaire tous les objets qui la reçoivent. Tout ce qui ne

donne pas un passage libre à ses rayons demeure dans l'obscurité.

LXII. Celui qui craint la mort, craint ou d'être privé de fentiment, ou d'avoir un autre fentiment. Si c'est le premier, tu ne sentiras donc point de mal. Et si c'est le dernier, tu seras un autre animal, & tu ne cesseras pas de vivre.

LXIII. Les hommes font nés les uns pour les autres. Il faut donc ou les enseigner ou les souffrir.

LXIV. Autre est le mouvement d'une sleche, & autre est le mouvement de notre esprit. Une sleche ne va bien que lorsqu'elle va droit; mais notre esprit ne va pas moins bien quand il se détourne, ou qu'il s'arrête sur un sujet pour le bien de Marc Antonin. LIV. VIII. 193 bien considérer, que quand il va droit à son but.

LXV. Entre dans l'esprit de tout le monde, & permets à tout le monde d'entrer dans le tien.



## REMARQUES

#### SUR

## LE LIVRE HUITIEME.

NE chose qui peut aussi couper ches min au desir de la vaine gloire. ) La réputation qu'avoit Antonin d'être un grand Philosophe étoit un piege très-dangereux; car pour peu qu'il eût voulu écouter l'amour-propre, il se seroit saissé entraîner à une bonne opinion de soi-même, qui perd ordinairement les hommes, & surtout les Princes. Pour éviter donc cet écueil, ce sage Empereur prend ici le

Tome II.

contrepied de tous les hommes, qui se déguisent leurs vérités, & qui après avoir trompé le public; veulent aussi se tromper eux-mêmes. Il se dit donc, qu'il ne dépend plus de lui d'être un véritable Philosophe; car pour mériter ce titre, il faut avoir passé sa vie dans cette profession, & que rien d'étranger n'ait jamais partagé l'amour qu'on a pour cette science; qu'il sait bien lui-même qu'il en a été long-tems très-éloigné, & qu'à l'heure qu'il est, ses grandes occupations & les soins importans dont il est chargé ne lui permettent pas d'aspirer à cette gloire, qui est une entreprise plus difficile qu'on ne croit; qu'il doit donc renoncer à une réputation qui ne lui est pas due; &, sans s'amuser à de longues spéculations qui demandent un homme entier, se contenter de vivre conformément à la Nature. c'est-à-dire, être le maître de ses passions; faire le bien, éviter le mal, & obéir en tout aux ordres de Dieu; ce qui est la fin de la véritable Philosophie, à · laquelle il dépend de nous d'arriver. Voilà le sens de ce Chapitre qui est parde Mart Antonin. LIV. VIII. 195 faitement beau. Heureux les hommes qui favent s'examiner de même, sans se flat-

ter!

Tu n'as que trop éprouvé qu'ayant couru par-tout, & effayé tout, tu n'as jamais pu trouver le bonheur que tu cherchois.) Salomon dit la même chose dans les deux premiers Chapitres de l'Eclésiaste. Comment des particuliers trouveront-ils leur bonheur où des Rois si grands & si sages ne l'ont pu trouver?

Ni dans le raisonnement, ) Car le raisonnement est un moyen & non pas une fin. Il est donc impossible d'y trouver le souverain bien; il seroit même ridicule de l'y chercher. Cela est remarquable.

II. Sur chaque chose que tu entreprends.) Cette maxime est excellente pour borner les desseins d'un ambitieux. Où courstu donc mon ami, que vas-tu entreprendre? Si ce que tu sais présentement est l'action d'un homme de bien, que te faut-il? Que demandes-tu davantage?

La nécessité de faire le bien & de ne pouvoir faire le mal, est attachée à la Nature de Dieu, qui ne peut jamais s'en éloi. gner. L'homme donc qui suit cette loi générale & universelle, ne fait que suiver l'exemple de Dieu; il travaille avec lui à une seule & même chose, & comme Antonin s'explique ailleurs, il fait le même métler que Dieu.

III. Quelle comparaison d'Alexandre.)
Voici un article qui ravale bien les grandeurs. Quoi, Alexandre, César & Pompée, c'est-à-dire, ce que la terre a eu de plus grand, sont mis fort au dessous de trois Philosophes, qui ont été, s'il faut ainsi dire, le jouet des peuples? Oui, ils le sont, & par un Empereur qui en pouvoit mieux juger qu'un autre, & du jugement duquel il n'est pas permis d'appeller.

IV. Quand tu en devrois mourir de di-

pu.) Antonin se parle ainsi à lui-même pour s'empêcher d'être ému de quelque chose que le peuple ou ses Soldats avoient saite.

V. La premiere chose, c'est de n'en être point troublé.) Cet article pourroit être la suite du précédent; il est au moins sur un sujet tout sem blable. de Marc Antonin. LIV. VIII. 197

Et fans qu'aucune dissimulation. ) C'est ce qui est fort ordinaire à beaucoup de Princes, que de s'accommoder au tems par le secours de la dissimulation. Calchas dit fort bien dans le I. Livre de l'I-liade.

Car quoiqu'un Roi semble digérer sa colere le jour même, il en conserve pourtant toujours un levain jusques à ce qu'il se soit vengé.) C'est ce qu'Antonin condamne avec raison.

VI. C'est de changer tout; de transporter là ce qui étoit ici.) On pourroit presque dire de la Nature ce qu'Horace dit de la Fortune.

Hine apicem rapax Fortuna, cum stridore acuto, Sustulii, hic posuisse gaudet.

Et toujours également dispensé. ). Car Dieu gouverne le monde par des loix toujours égales.

VII. Et qui distribue toujours à chacun également. ) Ce n'est pas avec une égalité arithmétique, mais géométrique, qui est proportionnée à la Nature de chaque sujet.

Il ne faut pas prendre un seul accident d'une chose, & le comparer au tout d'une autre. ) Quand on considere un sujet par parties détachées, & que l'on compare chaque partie de ce sujet au tout d'un autre, ou à ce qu'il a de principal, il est certain qu'on trouve une inégalité monftrueuse dans le partage du monde. Mais, comme Antonin le dit fort bien . ce n'est pas ainsi qu'il en faut juger. Il faut comparer le tout avec le tout, si nous vou-Jons ne nous pas méprendre: Tota simul consideranda sunt, si velimus rette judicare. August. de vérit. Rel. C. 40. Par ce moyen on trouve tout égal, & on voit manifestement ce miracle de la Nature, que la plus grande chose du monde n'a ancun avantage sur la plus petite. Ainsi voilà tout sujet de plainte banni.

VIII. Tu ne saurois lire.) Antonin se parle ainsi à hui-même pour adoucir le chagrin qu'il avoit de ce que les soins dont il étoit chargé ne hui laissoient pas le tems de lire.

### de Marc Antonin. L 1 v. VIII. 199

IX. Que personne ne t'entende blamer la vie de la Cour. ) Un Prince aussi sage qu'Antonin ne pouvoit que trouver beaucoup de choses à reprendre dans une Cour où le désordre & la licence ne laisfoient pas de regner, malgré les exemples qu'il donnoit du contraire. Il s'exhorte donc ici à ne point parler de la vie de ses Courtisans, & à ne s'amuser pas même à y penser; le tems ne pouvant être plus mal employé qu'à s'entretenir des fautes des autres. C'est peut-être le sens naturel de ce passage. On pourroit pourtant en trouver un autre qui ne me paroit pas moins bon. Antonin travaille à s'ôter tout prétexte de rejetter la cause du moindre relâchement sur la vie qu'on mene à la Cour: car c'est comme s'il difoit : n'allegue point que la vie de la Cour ne s'accorde pas avec la sagesse, & qu'on ne sauroit bien vivre à la Cour. C'est vouloir se tromper soi-même, c'est accuser le lieu du vice que nous y portons.

----Locum immeritum causamur iniquè.

Il a déja été prouvé ailleurs que partout où l'on peut vivre, on peut bien vivre, &c.

X. Le repeniir n'est qu'un blâme qu'on se donne à soi-même. ) Ce raisonnement est admirable ; on ne peut pas prouver plus solidement que la volupté n'est pas un bien.

Il n'y a point d'honnête homme qui se repente d'avoir négligé une volupté. ) Non seulement qui s'en repente, mais qui ne s'en loue, & qui ne se trouve heureux de l'avoir fait. Il a déja prouvé ailleurs que nulle chose ne peut être un bien, lorsque le mépris qu'on en fait est lui-même un bien très-considérable, & généralement reconnu.

XII. Quand tu es fâché de te lever matin pour travailler. ) On peut voir le 1. arc. du Liv. 5.

Et ce qui est selon la nature de chaque chose lui est bien plus convenable.) Combien y a-t-il de gens aujourd'hui à qui on puisse persuader qu'il leur est plus convenable, plus propre, & plus nécessaire de faire du bien que de dormir? Ils some

de Marc Antonin. LIV. VIII. 201 bien rares, & cela est pourtant très-vrai, comme Antonin le prouve d'une maniere très-solide.

XIII. Par rapport à la physique, à la morale, & à la dialettique. ) Par rapport à la physique, pour savoir ce qu'elle est par sa Nature, & voir ses causes & ses essets; par rapport à la morale, pour connoître le bien ou le mal qu'elle peut faire à l'ame & à la société; & ensin, par rapport à la dialectique, qui est comme la preuve dans l'art de nombrer, pour t'empêcher de te tromper dans tes jugemens, & pour ne pas prendre un faux raisonnement pour un raisonnement. Car, comme ilest dit dans le Livre de l'Ecclésiastique : la science sans examen oft la science du sou.

Scientia insenfati eft fermo carens examine.

XV. Mais il ne l'est pas moins de trouver étrange. ] l'ai tâché d'exprimer toute la force du mot dont Saint Pierre s'étoit servi avant Antonin pour dire lamême chose, peregrinari : être étranger, pour dire, trouver étrange.

XVI. Souviens-toi que tu n'es pas moins

libre quand tu changes d'avis. ) Il n'y a rien de plus beau que cette maxime. Presque tous les hommes sont dans ce pernicieux préjugé, que quand ils ont dit ou résolu quelque chose, il est honteux de changer d'avis & de se rendre aux lumieres d'un autre. Antonin donne ici un contreposson très-salutaire contre ce vénin mortel de la honte & de la fausse gloire; & il prouve que quand nous changeons d'avis, l'action est toute entiere de nous, puisque c'est notre esprit seul qui a jugé de la vérité de la chose proposée, & qui a shoist.

XVII. Aux Atomes on aux Dieux.) C'est-à-dire, à la Fortune, qui, selon le sentiment des Epicuriens, gouverne le monde, ou à la Providence, qui en est la maîtresse, selon les Stoiciens.

XVIII. les autres Dieux te diront de même.) Les autres Dieux, c'est-à-dire, les autres Aftres. Car les Stoiciens croyoient que les astres étoient animés, & ils les estimoient des Dieux.

XX. Comme un bon joueur de paume quand il pousse la balle. ) Cette compa-

de Marc Antonin. LIV. VIII. 203 raison me paroît fort belle. Comme un bon joueur de paume ne vise pas seulement à pousser la balle, mais à la pousser où il veut la placer; tout de même Dieu qui, comme dit Plaute, nous tient dans sa main comme des balles:

# Enimverò Di nos quasi pilas homines habent,

Ne pense pas seulement à nous faire naître; mais il a ses vues pour notre durée & pour notre sin. Ainsi nous ne devons nullement nous mettre en peine. Dieu sait bien ce qu'il veut faire de nous. Le meilleur joueur de paume peut manquer; mais Dieu ne manque jamais, & ne prend jamais de fausses mesures.

Quand elle tombe ou qu'elle va dessous.) Elle tombe souvent contre le dessein de celui qui la pousse. Mais il ne nous arrive jamais de tomber contre le dessein de Dieu. Ce dessein s'accomplit toujours en nous.

Quel bien ou quel mal sent une de ces bouteilles qui se forment sur l'eau. ) Il prend une de ces bouteilles, parce que notre vie

I 6

leur est justement comparée. Il y a sur cela un beau passage dans le Contemplateur de Lucien, où Caron dit à Mercure. Je veux te dire à quoi je compare les pauvres mortels. N'as-tu jamais vu de ces enstures d'eau qui se sont dans les torrens, je veux dire de ces bouteilles dont se sorme ensuite l'écume. Il y en a de petites qui crevent presque en naissant, & il y en a de grosses qui durent plus long-tems, & qui après s'être encore bien enstées du débris des autres, crevent par leur excessive grosseur. Telle est la vie de l'homme, &c.

XX. Tourne ton corps commo l'on tourne un habit.) Cet article est plein de sens. Comme quand on veut examiner us habit & le nettoyer, on le tourne & on met en dehors ce qui étoit en dedans, il saut saire de même de notre corps, il saut le tourner pour voir au grand jour en quel état il est dans la maladie, dans la vieillesse, & dans la débauche. Ce qui a sourni à Antonin cette belle idée, c'est sans doute la ruse dont on dit que se sert le hérisson de mer, quand il a avalé l'hameçon; il se tourne comme une poche

de Marc Antonin. LIV. VIII. 205, qu'on renverse; & mettant de cette maniere le dedans dehors, il se désait de l'hameçon qui tombe & lâche prise. Nous pouvons faire, par la force & par l'agilité de notre esprit, ce que le hérisson fait par la force & l'agilité de son corps.

XXI. Et pas un n'en est bien d'accord, avec soi-même.) Que ce trait est beaus. Parmi ceux qui nous louent, il n'y en a presque pas un qui, après avoir examiné ce qu'il dit, en soit bien d'accord avec sui-même, & qui ne croie souvent le contraire. On ne loue ordinairement que par bienséance, par coutume ou par intérêt. Cela devroit bien guérir l'enssure que nous cause l'amour des louanges.

XXII. Tu mérites tous ces malheurs.) Antonin se parle ainsi à lui-même, selons sa coutume, sur quelque malheur qui lui étoit arrivé, & dont il n'accuse que le délai qu'il apportoir à s'avancer dans le chemin de la vertu, & à se rendre plus honnête homme. Car selon ce beau mor de Saint Jerôme, Persettum esse nolle, delinquese est, c'est pécher que de ne vouloir pas se rendre parsait.

XXIII. Fais-je quelque chose? Je le fais en le rapportant au bien des hommes.) Antonin avoit ce principe profondément gravé dans le cœur, être soumis à Dieu, & faire du bien aux hommes.

X X IV. Qu'est-ce que le bain?) Quand on examine chaque chose en détail, il n'y en a pas une, je dis même des plus agréables & des plus propres, qui ne puisse nous donner du dégoût pour nous-mêmes. C'est le but de cette maxime où Antonin examine le bain, 'c'est-à-dire, ce qui faisoit les désices des Romains; témoin ce mot qu'un grand homme avoit mis sur la porte de ses bains: Et voluptati plurimum & saluit : pour le plaisir & pour la fanté. Que ces examens sont utiles! mais il y a peu de gens capables d'y entrer.

XXV. Iucilla à vu mourir Verus & l'a fuivi.) Il parle de fa fille Lucilla qu'il avoit mariée à l'Empereur Verus. Ce passage prouve qu'il y a dans ce Recueil des maximes qui ont été écrites dans les dernieres années de la vie d'Antonin.

Epitunchanus n'a pas surveçu long-tems

de Marc Antonin. LIV. VIII. 207 d Diotime.) Je ne connois ni Diotime, ni Epitunchanus. Ce dernier est nommé dans les inscriptions des Tombeaux; mais on n'en sait par davantage.

Celer.) Caninius Celer, célébre Rhéteur qu'Adrien avoit donné pour maître à Antonin & à Verus.

Et les noms de la plupart des autres ne fe sont conservés que dans des fables qui sont déja surannées. ) Voilà le chemin que font d'ordinaire les noms des plus grands hommes; ils vieillissent peu à peu, & n'ont enfin de place que dans les fables qu'on ne lit plus.

XXV. Le plaisir de l'homme. ) On n'a qu'à s'examiner selon cette regle, & on verra si on ne sait pas consister tout son plaisir à faire le contraire de ce que dit ici Antonin.

XXIX. Nous avons trois engagemens.)
Dieu, notre prochain, & nous-mêmes;
& voilà les trois sources de tous nos
devoirs.

XXX. Car tous nos jugemens, tous nos mouvemens, toutes nos inclinations.) Celli est vrai au pied de la lettre. Mais le pé-

ché nous a rendu si foibles, que non seulement nous avons perdu l'empire que nous avions au dehors, mais que nous ne pouvons plus défendre le dedans des attaques que les objets extérieurs nous livrent: & c'est ce que ces grands Philofophes n'ont pas connu.

XXXI. Il dépend présentement de moi. )

Avec le secours de Dieu.

La Nature d'a donné ce pouvoir. ) La Nature, c'est-à-dire, Dieu.

XXXII. Et dans le Senat & par-tous ailleurs, il faut parler avec décence & mo-destile, & ne pas chercher les ornemens dans un discours qui doit être mâle & sain.) Les Stoiciens méprisoient extrêmement l'éloquence, à l'exemple de Socrate qui ne pouvoit la souffrir. Quand je dis l'éloquence, je parle de celle qui cherche les ornemens du discours, qui ne sont simplement qu'ornemens. En esset, cette éloquence est le fruit de la corruption des hommes. Si nous étions tels que nous devrions être, tous nos soins n'iroient qu'à faire connoître la vérité: ainsi nous mépriserions les ornemens, pour ne pous mépriserions les ornemens, pour ne pous

attacher qu'aux preuves; & contens de ne pas déplaire à ceux qui nous écoutent, nous éviterions de leur donner trop de plaisir. Voilà l'éloquence qu'Antonin appelle mâle & saine, & que Socrate nomme avec raison le Médecin des ames. Mais tout est si perverti, que nous travaillons bien moins à éclairer nos Auditeurs qu'à les féduire; comme ils cherchent bien plus à être trompés qu'à être instruits. S'il étoit possible que nos passions se glisfassent dans l'arithmétique & dans la géométrie, comme elles se sont glissées dans la recherche du faux & du vrais toute la connoissance que nous avons des nombres & des figures seroit bien-tôt ou altérée ou perdue.

XXXIII. Areus.) Le Philosophe Areus qui étoit fort estimé à la Cour d'Auguste, qui avoit été son disciple.

XXXIV. Il faut borner & ajuster sa vie à la mesure de chaque action.) Il n'y atien de plus sage que ce précepte. Nous ne sommes pas dans le monde pour yfaire un certain nombre d'actions; une seule suffit pour rendre notre vie entiere & complette, pourvu qu'elle soit bien saite, & qu'il n'y manque rien de notre part. Or il n'y a personne qui puisse nous empêcher de la bien saire & de l'achever.

XXXV. Recevoir sans orgueil, & rendre sans peine.) Il ne faut ni s'énorgueillir des biens que Dieu nous sait, ni murmurer quand il les retire. Ce précepte d'Antonin s'accorde fort bien avec ces paroles de Saint Paul: Qu'as-tu que tu ne l'aies reçu? & si tu l'as reçu, pourquoi t'en glorisses tu?

XXXVI. Admire donc la bonté donc Dieu a usé envers l'homme.) C'est à peu près le même raisonnement que sait Saint Paul, lorsqu'en parlant aux Gentils qui avoient été entés sur l'Olivier franc, à la place des Juiss, que Dieu en avoit retranchés comme branches inutiles, il leur dit: Voyez donc la bonté & la sévérité de Dieu; sa sévérité sur ceux qui sont tombés, & sa bonté sur vous, si vous persévérez dans sa grace. Car autrement vous serez aussi retranchés; mais eux-mémes, s'ils ne s'obstinent pas dans leur incrédulité, ils seront entes de nouveau; car Dieu est puissant pour les enter encore. En effet, si vous avez été coupés de l'alivier sauvage pour être entés, contre votre nature, sur l'olivier franc, combien plus facilement eux, qui sont les branches naturelles, seront ils entés sur leur propre tige?

XXXVII. Comme chaque animal a reçu de la Nature universelle presque toutes ses autres qualités. ) Cet article me paroît parfaitement beau, & je ne trouve rien de plus noble & de plus grand que cette pensée, que comme Dieu a communiqué presque toutes ses autres facultés à notre ame; car il lui a donné sa spiritualité, son immortalité, & une partie de ses autres qualités & de ses lumieres ( & il dit presque parce qu'elle ne lui a donné ni son essence éternelle, ni ses perfections;) elle lui a communiqué aussi la vertu de tirer une aide & un secours de tout ce qui lui fait obstacle; de même que Dieu convertit en sa propre action, tout ce qui semble s'opposer à sa providence, dont tous les obstacles ne font que hâter l'accomplissement.

XXXVIII. Que l'idée de toute la vie.) Antonin combat ici la malheureuse erreur des hommes, qui, en considérant la vie en gros, prevoient tous les accidens sâcheux qui peuvent leur arriver, s'en sourmentent par avance, & souffrent des maux qu'ils n'ont pas.

Ni le passé ni l'avenir ne sont poins. sa l'ausre n'est pas encore. On peut ajouter même que le souvenir des maux passés est plus agréable que fâcheux.

Il n'y a que le présent. ) Car on ne peut foussirir véritablement que de ce qui est, comme dit Cicéron dans le premier Livre De Finib. Corpore nil nist quod prasens est à adest sentire possumus.

Or le présent se réduit à peu de chose, si tu le regardes tout seul & en toi-même. ) En effet, le présent n'est qu'un point; & ce qui nous le fait trouver si considérable, c'est que nous ne le détachons pas entiérement du passé ni de l'avenir.

XXXIX. Panthée ou Pergance, sontils encore assis sur le tombeau de leur maitre?) Un des grands honneurs qu'on rendoit aux Princes après leur mort, étoit que leur principaux amis alloient passer les jours & les nuits sur leur tombeau, qu'ils arrosoient de leurs larmes. Antonin condamne ici cette superstition. Mais fon principal deffein est de faire voir qu'il est ridicule à un Prince de s'énorgueillir de tous ces homeurs, puisqu'il n'y prendra plus aucune part; & que supposé même qu'il y en prit. & qu'ils eussent la vertu de le réjouir , ceux qui les rendent etunt mortels, il faudroit enfin, qu'il en fût privé : de maniere qu'à examiner la chose à fond, on n'y trouve que pauvreté & que misere. C'est le véritable sens de cet article, qui est fort beau.

Panthée ou Pergame.) Ce dernier étoit un Affranchi de l'Empéreur Verus; & Panthée étoit certe belle fille qu'il mena d'Ionie à Rome; qu'il affranchit, & dont il fit sa maîtresse. Elle parvint à une si grande fortune, qu'elle avoit des Gardes & tout le train d'une Princesse. C'est la même dont Lucien sait le portrait dans le Dialogue des Images, & qu'on a prise mal-à-propos pour l'Impératrice.

#### 214 ... Réflexions Morales ...

XL. Si su as le discernement si sin., seret'en dans tes jugemens.) Rien n'est plus ordinaire que de voir des hommes qui se piquent d'avoir du discernement: mais ils ne sentent pas qu'ils parlent contr'eux. Car comment s'en servent-ils, & à quoi le font-ils paroître? le mieux qui leurpuisse arriver, c'est de se tromper dans cette bonne opinion.

XLI. Je ne vois dans l'animal raisonnable aucune vertu qui soit opposée à la Jusnice. ) Toutes les fois que de deux contraires il y en a un qui est une vertu, il
s'ensuit de là nécessairement que l'autre
est un vice. Or il est constant qu'il n'y
a aucune vertu opposée à la justice, &
que la sempérance est une vertu contraire
à la volupté: donc la volupté est un vice, & la justice, & la tempérance sont
des vertus. C'est une démonstration que
rien ne sauroit combattre.

XLII. Si tu peux t'empêcher de juger de ce qui te paroût fâcheux.) Si notre opinion ne fait pas tout notre mal, elle l'augmente considérablement, c'est poutquoi il ne faut pas s'étonner qu'Antonin de Marc Antonin. LIV. VIII. 215
recommande si souvent de la faire taire; & de nous empêcher de juger. Que si nous voulons tant juger, il faut le faire comme cet Anaxarchus qui dit au Tyran de Cypre qui le saisoit piler dans un mortier: Pile tant que tu voudras, c'est l'étui d'Anaxarchus que tu piles, & non pas lui. Mais est-ce que je suis seulement une ame.) C'est la réponse ordinaire de ceux qui veulent excuser leur mollesse & leur lâtheté: mon ame est si mêlée avec le corps, qu'elle ne peut s'empêcher de participer à tout ce qu'il fousstre. Antonin y répond sort bien.

X LIII. Tous les obstacles qui empéchent le sentiment & le mouvement. ) Il n'y a rien de mieux pensé que toutes ces différences d'obstacles, ni rien de plus vrai que l'application qu'Antonin en fait.

Si tu as formé ces desirs sans exception; eet obstacle est assurément contraire à la Nature raisonnable. Mais cet obstacle vient alors de toi, & non pas de la chose; & par conséquent, la vérité qu'il démontre demeure dans son entier.

Et qu'il est, pour ainsi dire, parfaitement

rond.) Antonin fait allusion ici à certains vers d'Empédocle, qui sontenoit que la rondeur est la plus parsaite & la plus durable de toutes les figures, & ce sentiment est expliqué au long dans le Timée de Platon: on peut voir l'art III. du Liv. XII. C'est sur cela qu'Horace a dit dans la Sat. VII. du Liv. II. en parlant de l'homme libre:

----Et in se ipso totus teres atque rotun-

Externi ne quid valeat perleve morari.

Qui est sout renfermé en lui-même & si rond qu'il ne donne aucune prise à rien d'étranger.

XLIV. Pourquoi me ferois-je du mal à moi-même?) Voilà un beau mot & bien plein de sens. Antonin se parloit ainsi à lui-même dans quelque rencontre où il se voyoit en état de succomber aux attaqués de quelque passion. Pourquoi me ferois-je du mal à moi-même? Nous devons tenir le même langage, toutes les sois que nous nous trouvons dans le même danger.

Quoi,

de Marc Amonin. LIV. VIII. 217
Quoi, pendant que je veille avec tant de foin pour m'empêcher de faire le moindre déplaisir aux autres, j'aurois la cruauté de me donner moi-même la mort?

XLV. Donne-toi déformais le tems préfent.) Comme s'il disoit, au lieu d'être toujours flottant dans l'attente d'un avenir incertain, dubia spe pendulus hora, commence désormais à te procurer le seul bien qui soit en ta puissance, qui est de jouir du présent. Les hommes sont si aveugles qu'ils quittent toujours ce qui est pour ce qui n'est pas,

Ne songe pas que ceux qui leur succideront seront semblables à ceux avec lesquels
ils vivent, & qu'ils ne peuvent souffrir.) Ce
raisonnement est subtil, mais il ne laisse
pas d'être solide. En effet, si on étoit
capable d'examiner un moment la chose
sans intérêt & sans passion, on trouveroit un ridicule extrême à rechercher
avec tant d'empressement l'estime de
gens qu'on ne verra point, & qu'on ne
pourroit souvent ni estimer, ni soussiri,
si on les voyoit. Il y a dans ce sentiment
Tome 11.

aine contradiction qu'on ne peut ni expliquer, ni comprendre.

XLVII. Une telle chose mérite elle que mon ame se trouble.) Quand on est capable d'examiner ainsi chaque chose en détail, pour voir si elle mérite que nous cédions, & que nous nous troublions, il est certain qu'on n'en trouve pas une qui soit digne de cet honneur; & quand notre ame est assez lâche pour rendre les armes, & pour succomber, nous pouvons lui dire avec une juste indignation:

#### Cui tantum de te licuit?

Malheureuse, qu'est-ce qui a eu tant de pouvoir sur toi?

XLVIII. Il ne peut rien arriver à l'homme qui ne soit de l'homme.) De tout ce qui peut arriver à l'homme, il n'y a rien qui ne soit un accident humain. Qui dit un accident humain, dit une chose qui n'est pas étrangere à la nature de l'homme, & qui lui est proportionnée. Si elle lui est proportionnée, elle n'est donc pas insupportable, & il est honteux d'y suc-

de Marc Antonin. Li v. VIII. 219
comber. Cette vérité seroit incontestable, si la Nature humaine étoit dans la perfection où les Stoiciens la concevoient; mais le péché l'a si fort affoiblie, qu'on peut dire que le moindre accident est au dessus d'elle, si Dieu ne lui donne la force d'y résister.

XLIX. Ne t'afflige donc pas puisque la cause de cette privation n'est point en toi.) Quand nous nous sommes portés à faire le bien, si une cause étrangere nous a empêchés de l'achever, notre peine n'est pourtant pas perdue, & notre bonne volonté est prise pour l'effet. C'est pourquoi Saint Chrysostôme remarque fort bien que Saint Paul dit, que chacun sera récompensé selon son travail. 1 Cor. 3. 8. Il n'a garde de dire selon ses succès; car les succès ne dépendent pas de nous. Il dit selon son travail. Ifa. 49. 4. parce que, comme dit Isaïe, quoique nous travaillions en vain, & que nous employions inutilement toutes nos forces, notre œuvre est pourtant entre les mains du Seigneur, notre travail est devant notre Dieu.

Sors donc de la vie tranquillement, comme tu en sortirois si tu avois reussi. ) Il n'y a que cela à répondre à cette ridicule proposition: Je ne saurois vivre si je ne sais cela. Meurs donc; mais meurs avec la même tranquillité que tu serois, si tout t'avoit succédé selon tes desseins. Ce qu'il ajoute est digne d'un Chrétien, C'est le véritable sens de ce passage, qui avoit été malheureusement corrompu, comme il seroit aisé de le prouver, s'il s'agissoit içi de critique,

L. Souviens-toi que la partie supérieure de l'ame est invincible. ) Cet article est parfairement beau. Notre ame est invincible, lors même qu'elle s'opiniâtre contre
toute sorte de justice & de raison. Que
sera-ce donc quand elle joindra à ses propres sorces, celles de la justice, dont le
propre est de triompher de tout, & qu'un
Poëte Grec appelle la plus force de toutes
les choses?

LI. N'ajoute rien à ce que tes premiers fentimens te rapportent.) Ce précepte est très-sage. C'est Dieu qui nous envoie tout ce qui nous arrive; mais c'est nous

## de Marc Antonin. LIV. VIII. 211

qui l'expliquons, & qui le prenons toujours en mal, au lieu de le prendre en bien. C'est en nous-mêmes que nous prenons tout ce que nous y trouvons de rude & de fâcheux; & c'est ce que les Stoïciens condamnoient: ils vouloient qu'on se contentât d'envisager l'objet tel qu'il est, & tel qu'il se présente d'abord, sans y rien ajouter, & sans en croire le rapport de notre imagination qui nous le déguise. On peut voir sur cela le chap. I. du XIX. Liv. d'Aulugelle.

Ou plutôt ajoutez-y, mais un homme.) Cette reprise est merveilleuse. Mon fils est malade, au lieu d'ajouter à ce premier objet, il mourra, je suis perdu, je ne puis plus vivre; ajoutez-y, en homme qui connoît les causes de tout: Il est mortel, Dieu n'a sait que me le prêter; c'est lui qui le redemande; il en est le maître, il peut le prendre quand il voudra; sa volonté soit suite, & non pas la mienne.

LII. Le concombre est amer : n'en mange pas. Il y a des ronces dans le chemin : éviteles.) Antonin veut s'empêcher de tomber dans le ridicule de la plupart des gens, qui condamnent tout ce dont ils ne connoisfene pas l'utilité, & qui demandent: Pourquoi cela est-il dans le monde? Mais au lieu
de s'amuser à rechercher l'usage de chaque chose, ce qui seroit trop long, il se
contente de faire voir en général que tout
ce qui nous paroit le plus inutile est,
comme tout le reste, la matiere dont la
Nature se sert pour produire tous les ouvrages qui partent d'elle. Cet article est
parfaitement beau, & très-digne d'un
grand Philosophe.

Car la Nature n'ayant d'autres bornes qu'elle-même.) C'est ce que Séneque a fort bien dit: Omnia quæ usqu'am erant clausit & seipsam sui sinem secit. La Nature a rensermé tout ce qui étoit par-tout, & s'est donnée elle-même pour bornes.

Elle trouve en elle-même le lieu, la matiere & l'art) Cette idée me paroît heureuse & noble; la Nature n'agit que sur elle, par elle, & en elle. Et si quelque chose peut faire comprendre comment Dieu a créé le monde de rien, c'est ce qu'Antonin explique ici.

LIV. Il ne faut jamais être lâche dans

de Marc Antonin, LIV. VIII. 223.

fes attions.) C'est le sens de cet article, qui contient des préceptes excellens. Combien de gens ne reconnoît-on pas àces caracteres qu'Antonin blâme!

Si quelqu'un assis près d'une sontaine. Y Je ne trouve rien de plus beau que cette comparaison. Comme une sontaine donne toujours son eau pure & nette, & dissipe les ordures qu'on jette dans sonlit, il faut de même que l'homme fasse toujours de bonnes actions, quelques obstacles qu'on lui oppose, & qu'il surmonte le mal par le bien.

Que feras-tu donc pour avoir au dedans de toi une fontaine toujours vive? ) Cela ressemble bien à ce que J. C. dit dans St. Jean, que l'eau qu'il nous donne à boire produit en nous une fontaine saillante en vie éternelle. Sed aqua quam ego dabo ei, siet in eo sons aqua salientis in vitam aternam. Car les vertus dont Antonin parle, sont l'eau que Dieu donne, & que nous ne trouvons point en nous.

LVI. Celui qui ne sait pas qu'il y a un monde, ne sait où il est.) Y a-t-il quel-qu'un qui ignore qu'il y ait un monde?

Les plus ignorans ne savent-ils pas qu'il y a des élémens, une terre, des Cieux? Mais ce n'est pas ce qu'Antonin a voulu dire. Savoir, qu'il y a un monde, c'est, dans le sens de cet Empereur, savoir comment il a été fait, & qui le gouverne; connoître ses différentes parties, & ce qui les unit; quelle portion de ce tout on est soi-même, & à quel usage on y est destiné? Ces deux connoissances, celle du monde & celle de soi-même sont liées, & si dépendantes l'une de l'autre, qu'on me peut être privé de l'une sans être privé de toutes les deux. Cela est très-beau & très-solide.

Que te semble donc de celui qui craint le blâme?) On ne s'attendoit pas qu'Antonin en viendroit là. Il n'y a rien de plus fin, ni de plus fort, que la maniere dont il laisse tirer les conséquences des principes qu'il a posés.

Qui ne savent la plupart, ni où ils sont, ni ce qu'ils sont.) On ne sauroit peindre plus vivement, ni en moins de mots, la misere de l'homme; il ne sait, ni où il est, ni ce qu'il est.

## de Mare Antonin LIV. VIII. 124

LVIII. Désormais il ne saut pas seulement respirer l'air qui t'environne; il saut aussi respirer oet esprit divin.) Il y a pour notre ame un air natal; bien plus pur, & qui guérit bien plus sûrement toutes ses maladies, que l'air natal que les Médecins nous ordonnent, ne guérit les maladies du corps. Heureux, si nous savions recourir au premier, comme nous sommes soigneux de chercher l'autre.

LIX. En général, le vice ne nuit point au monde. Il est impossible que le vice nuise en général au monde, puisqu'il ne subsiste pas par lui-même, & qu'il n'est qu'un accident qui arrive à notre ame, qui, par conséquent, est la seule qui en pâtit, pendant qu'elle n'a pas la force ou le courage de le chasser & de s'en défaire. C'est une vérité qu'Epistere a démontrée par cette belle comparaison: Comme on ne met pas un but pou; le manquer; aussi le mal ne subsiste t-il pas dans le monde. Comme s'il disoit; si le mal subsistoit par lui-même, il feroit donc le but de ceux qui le commettroient; mais on voit, an contraire, que le but de tous les hom-

K. 5,

mes est de liéviter: car, il n'y en apoint qui ait dessein de faire le mal; quand ils le font, c'est que ce mal étoit caché sous un bien saux & imaginaire, qui étoit le but qu'ils se proposoient. Cela étant, comme on ne peut en disconvenir, si le mal subsistoit, il subsisteroit donc afin qu'on l'évitât, c'est-à-dire, ils seroit pour ne point être; ce qui est aussi absurde, que de soutenir qu'un but est pour ne pas servir de but, & qu'on le met pour le manquer, ou pour ne l'avoir pas en vue.

LX. La volonté d'un autre ne fair rien à la mienne.) Ce libre arbitre, c'est-à-dire, la liberté de nous porter au bien ou au mal, est égal dans tous les hommes. Mais le choix de l'un ne détermine pas le choix de l'autre : car, cette détermination ruineroit cette liberté. Ainsi, il ne dépend pas de mon prochains de me rendre bon ni méchant, heureux ni malheureux. Son exemple peut, ou me corriger, ou me séduire; mais il faut toujours que je donne mon consentement; & c'est un grand bonheur pour

de Marc Antonin. Liv. VIII. 227
Lès hommes, que personne ne puisse être rendu misérable, que par le vice qui est en lui: cono loco res humana sunt, quòd nemo, nist vivio suo, miser est. Seneque.

LXI. Le soleil semble épandu par-tout : & il l'est en effet : mais il remplit tout de sa lumiere sans la quitter & sans la perdre. Par une comparaison très-fine & trèssolide, Antonin explique très-sensiblement de quelle maniere notre esprit doit faire ses fonctions, & communiquer ses lumieres. Il doit ressembler, dit-il, au soleil, qui, pour éclairer les objets, ne leur partage pas sa lumiere, & ne s'en prive pas lui-même; mais au contraire, en la: retenant toute entiere au dedans de lui. la communique par le mouvement de l'air qui l'environne; & quand ses rayons,> c'est-à-dire, les lignes d'air, rencontrent un corps opaque & solide, au lieu de tomber & de se perdre, ils changent seu lement de détermination. & faitant un angle de réflexion égal à l'angle d'incidence, portent la lumiere en un autre endroit. Notre esprit doit faire la même : chofe; sa lumiere, en s'attachant à un K 6

sujet, ne doit, ni quitter sa source, ni tomber & se perdre quand elle trouve de la résistance dans le sujet qu'elle veut éclairer : il faut qu'elle se soutienne, & qu'en se détournant, elle aille illuminer tout ce qui est en état de la recevoir. Si on s'oppose à elle, notre esprit n'en souffre non plus que le soleil, quand ses rayons. sont repoussés par un corps opaque. Ce qui s'y oppose en souffre seul, en demeurant dans l'obscurité. Voilà quelle est la pensée d'Antonin. Si nous la suivions, nous ne serions pas si opiniâtres dans nos disputes, & nous ne nous offenserions jamais qu'on résistat à nos raisons, qui éclaireront celui-là, si elles n'éclairent pas celui-ci. La seule chose qu'il y a à dire dans la comparaison dont il se serr. c'est que le soleil ne donne sa lumiere que par le mouvement qu'il imprime à lair qui l'environne, & sans lequel nous n'en serions point éclairés, au lieu que notre esprit porte lui-même par-tout fa lumiere, sans aucun milieu. Et Dieu agit de certe maniere.

M'est qu'une extension. ) Comme Anto-

nin s'explique, il semble qu'il ait cru que les rayons de la lumiere sont des lignes & des filets du corps lumineux, & une extension de la propre matiere du Soleis. La plupart des Philosophes de sa secte étoient assez méchans Physiciens, pour confondre ainsi la lumiere primitive ... c'est-à-dire, avec la lumiere que cause le mouvement de l'air que ce corps lumineux pousse à la ronde. Néanmoins on peut expliquer favorablement la pensée de: cet Empereur, en difant qu'ici, par extension, il n'a parlé que du mouvement de la matiere qui environne le Soleil, & qui, étant étendue continuellement, & ayant beaucoup de pente & d'inclination à se mouvoir, porte & transmet au long, & au large l'action qu'il lui a communiquée.

LXII. Celui qui craint la mort, craint, ou d'être prive de sensiment. ) Ce raisonnement étoit fort bon pour des Philosophes aveugles, qui croyoient, on que l'ame mouroit avec le corps, ou qu'après leur séparation, elle alloit se réunir à la Dixinité. Mais il ne vaut rien pour nons,

qui, connoissant la corruption de notre nature, & les peines réservées aux pécheurs, ne pouvons nous rassurer contre l'attente terrible de la justice de Dieu, que par notre pénitence, & en espérant en sa miséricorde.

LXIII. Il faut donc, ou les enseigner, ou les souffir.) Si on les enseigne, on les rend meilleurs; & si on les souffre, on se rend meilleur soi-même.

LXIV. Autre est le mouvement d'une fleche, & autre, le mouvement de notre esprit.) Antonin veut prévenir ici les impatiences où on ne tombe que trop souvent. dans les opérations de l'esprit; on veutaller d'abord droit au but, & par cette précipitation, au lieu de s'en approcher. on s'en éloigne. C'est à une fleche à aller sans détour où l'on a vité; elle manque toujours son coup pour peu qu'elle s'écarte. Mais notre esprit ne peut pas , &: ne doit pas toujours aller si directement. Il faut qu'il considere & qu'il tâte les objets voisins de celui qu'il veut connoitse, & qu'il tourne autour d'eux pour enexaminer toutes les parties. Ce mouvezment circulaire n'est pas moins droit que celui de la sleche; & ces détours l'approchent de son but, au lieu de s'en éloigner. L'exemple de l'aton rendra cela sensible. Dans la plupart de ses Dialogues, il semble d'abord qu'il s'éloigne de son dessein par les fréquentes digressions qu'il fait; mais ensin, on est tout étonné de voir, que ce qui sembloit l'en éloigner, l'y a conduit d'une maniere merveilleuse, & que les vérités qu'il a expliquées par-ci par-là, étant ramassées, font & achevent ces démonstrations,

LXV. Entre dans l'esprit de tout les mondes.) Ce précepte est très-utile à tous les hommes, mais particuliérement aux. Princes: le pouvoir absolu qu'ils ont, &c dont il est aisé de faire un méchant usage, les doit obliger à entrer dans l'esprit de tout le monde, c'est-à-dire, à chasser la crédulité & la précipitation dans leurs lugemens ils ne doivent pas s'arrêter à ce qu'on dit, ou à ce qu'on fait il faut qu'ils approfondissent par quel esprit on agit &c:

qui ne seroient, ni si sûres, ni si droites,,

s'il y étoit allé tout droit.

## Reflexions Morales, Och

on parle, & les motifs que l'on a. Voilà pour la premiere partie du précepte. L'autre leur ordonne de bannir de leurs actions & de leurs pensées, la feinte, la dissimulation & la tromperie, que la politique humaine érige en vertus, & dont la morale & la Religion, qui ne déguifent & qui n'empoisonnent jamais rien, font des vices très-odieux & très-contamnables.

Hin du huitleme Livre-



# RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN.



## LIVRE NEUVIEME.

I. TOUT homme qui fait un injustice est impie. En esset, la nature universelle ayant créé les hommes les uns pour les autres, asin qu'ils se donnent des secours mutuels, celui qui viole cette loi commet une impieté envers la Divinité la plus ancienne. Car la

#### 234 Réflexions Morales

nature universelle est la mere de tous les êtres; & par conséquent, tous les êtres ont une liaison naturelle entr'eux. On l'appelle aussi la vérité, parce qu'elle est la premiere cause de toutes les vérités. Voilà pourquoi celui qui ment de son bon gré est impie, parce qu'il fait une injustice en trompant; & celui qui ment malgré lui est aussi un impie, parce qu'il rompt l'harmonie de la nature universelle, & qu'il se soustrait à la loi du monde, encombattant contre la nature de l'Uknivers. Car il combat contre elle puisqu'il va tête baissée, & par son propre choix, contre ses ordres, c'est-à-dire, contre ses vérités fondamentales; & que par le méprisqu'il a eu pour les secours que gette mere commune lui avoit dons nés, il s'est mis en état de ne pour

de Marc Antonin. LIV. IX. 235 voir discerner la vérité d'avec le mensonge. Celui qui suit la volupté comme un bien, & qui fuit la douleur comme un mal, est encore un impie; car il est impossible qu'il n'accuse la nature d'avoir fait un partage injuste aux bons & aux méchans, puisqu'on voit ordinairement que les méchans font dans les plaisirs, & qu'ils possedent tous les biens qui les procurent, lorsque les bons font accablés de peines & de douleurs. D'ailleurs, celui qui craint la douleur, craindra à quelque heure une des choses qui arrivent nécessairement dans la nature, ce qui déja est impie; & celui qui court après la volupté, ne s'empêchera jamais de commettre des injustices; cela est encore impie sans. contredit: car toutes choses étant égales à la nature universeile,

## 236 Réflexions Morales

qui ne les auroit pas créées sans cela, il faut que ceux qui veulent fuivre les loix de cette mere commune, entrent dans le même efprit, & qu'ils les tiennent aussi pour indifférentes. Tout homme donc qui ne regarde pas avec des yeux indifférens la douleur & la volupté, la mort & la vie, la gloire & l'ignominie, dont la nature se fert également & fans distinction, est manifestement impie. Quand je dis que la nature s'en fert également, je veux dire qu'elles arrivent toutes comme une suite des choses qui se font & qui se succedent les unes aux autres, selon le premier dessein de la Providence, par laquelle la nature entreprit dans un certain tems la disposition & l'arrangement de cet univers, après avoir conçu en elle-mêmeles raisons de Mare Antonin. Liv. IX. 237 de tout ce qui devoit être, & diftribué par-tout les femences fécondes, & de l'existence & des changemens, & de la vicissitude continuelle de toutes choses.

II. C'est être parfaitement honnête homme, & avoir fait un voyage très-heureux que de fortir de la vie, sans avoir connu ni le mensonge, ni l'hypocrise, ni le luxe, ni l'orgueil. Après ce premier degré de bonheur, le plus grand ensuite, c'est d'en sortir las, & dégoûté de ces vices, & fans fouhaiter d'y croupir. L'expérience ne te perfuade-t-elle pas encore. de fuir la peste? La corruption de l'esprit est une peste plus dangereuse & plus mortelle que la corruption & l'intempérie de l'air que nous respirons. Celle-ci est la mort des animaux en tant qu'animaux, & l'autre est la mort des hommes en tant qu'hommes.

III. Ne méprise point la mort, contente-toi de la recevoir de bon cœur comme une des choses que la nature a ordonnées. Car il n'est pas moins naturel de mourir & d'être dissous, que d'être jeune ou vieux, de croître; d'entrer dans la fleur de son âge; d'avoir des dents, de la barbe & des cheveux; & que de fournir à toutes les autres opérations de la nature, selon les différentes faisons de la vie. Il est donc du devoir d'un homme fage & prudent de ne faire point le téméraire, d'être modéré, & de ne témoigner aucun mépris quand il s'agit de la mort, mais de l'attendre comme une des fonctions de la nature : en un mot, attends le moment où ton ame sortira de

de Marc Antonin. LIV. IX. 239 sa prison, comme tu attends celui où l'enfant dont ta femme est grosse sortira du ventre de sa mere. Et si tu as besoin d'un secours plus vulgaire, mais qui peut pourtant donner du courage, & faire une forte impression, rien ne te rendra plus tranquille fur la mort. que de bien considérer les objets qui t'environnent. Par exemple, quels hommes tu vas quitter; dans quelle étrange société ton ame ne sera plus engagée ni confondue. Ce n'est pas qu'il faille choquer ni offenser les autres; au contraire, il faut les supporter & en avoir foin; mais il est bon de se souvenir qu'on ne quitte pas des hommes qui aient les mêmes sentimens que nous. Car ce seroit la seule chose qui pourroit nous faire balancer, & nous retenir dans ce

## 240 Reflexions Morales

monde, si nous pouvions vivre avec des gens qui pensassent comme nous, & qui eussent les mêmes goûts & les mêmes opinions. Mais au lieu de cela, tu vois tout ce qu'on a à souffrir de la contrariété qu'on trouve dans le commerce des hommes; elle est si grande qu'on est souvent obligé de dire: O mort, viens promptement à mon secours, de peur que je ne m'oublie, & que je ne sois ensin dissérent de moimême.

IV. Celui qui peche, peche contre lui, & celui qui fait une injustice se fait du mal à lui-même, en se rendant méchant.

V. Souvent on n'est pas moins injuste en ne faisant rien, qu'en faisant quelque chose.

VI. C'est assez pour le présent d'avoir une opinion saine des cho-

ſes;

de Marc Antonin. LIV. IX. 241 fes; d'agir pour le bien de la fociété, & d'être disposé à recevoir agréablement tout ce qui viendra de la cause générale & universelle.

VII. Défais-toi de tes imaginations, retiens tes mouvemens, éteins tes desirs, & conserve ton ame libre & indépendante.

VIII. Une même ame a été diftribuée à tous les animaux fans raison, & un même esprit intelligent a été donné aux animaux raisonnables, comme toutes les choses terrestres n'ont qu'une même terre, & comme tout ce qui voit & qui respire ne voit que la même lumiere, & ne respire que le même air.

IX. Tous les êtres qui ont quelque chose de commun entr'eux, tâchent de se joindre. Ce qui est Tome II.

#### 242 Réflexions Morales

de terre tend vers la terre : l'humide coule avec l'humide, & l'air avec l'air; de forte que pour les tenir séparés, il faut leur faire violence. Le feu se porte en haut', à cause du feu élémentaire. Le feu d'ici-bas est si prompt à s'embrafer & à s'unir ensemble, que même tout ce qu'il y a de matériel & d'un peu sec, s'enflamme facilement, parce qu'il est moins mêlé avec ce qui pourroit l'empêcher de prendre feu. De même aussi tout ce qui participe à la nature intelligente & raisonnable, tend d'autant plus vers fon origine, & est d'autant plus prompt à se mêler avec ce qui lui est naturel, qu'il est plus excellent & plus accompli. C'est de là que parmi les animaux fans raison, on voit des essaims, des troupeaux, de petites familles de

de Marc Antonin. LIV. IX. 243 pouffins, & comme des amours: car déja ils sont animés, & ce principe d'assemblage & d'union est répandu dans les êtres les plus parfaits, & ne se trouve pas tant dans les plantes, dans les pierres & dans le bois. Parmi les animaux raisonnables il y a des républiques, des amitiés, des maisons, des assemblées; & au milieu même des plus grandes guerres, il y a des trêves & des traités de paix. Et dans les créatures encore plus parfaites, quoiqu'elles soient fort éloignées les unes des autres, on ne laisse pas d'y remarquer une maniere d'union, comme dans les aftres : tant ce dégré éminent de perfection a eu de force pour communiquer une espece de sympathie à des êtres entiérement séparés. Mais vois ce qui arrive pré-

## 244 Réflexions Morales

sentement; les créatures raisonnables font les seules qui ont oublié cette affection réciproque & cette mutuelle bienveillance, & où l'on ne trouve plus cette même pente & ce concours. Mais elles ont beau fuir, elles sont toujours arrêtées; la nature est la plus forte; & si tu y prends bien garde, tu verras manifestement la vérité de ce que je te dis: en effet, on trouveroit plutôt un corps terrestre entiérement détaché de tout autre corps de même nature, qu'un homme désuni & séparé de tout autre homme.

X. Dieu, l'homme & le monde portent des fruits chacun en son tems. Car, quoique l'usage ait consacré cette expression à la vigne & aux plantes, cela n'empêche pas qu'on ne puisse s'en servir sigurément. La raison porte aussi de Marc Antonin. LIV. IX. 245 fon fruit, qui est en même tems propre pour elle, & commun pour tout le monde. Et de ce fruit il en naît encore d'autres, & ils sont tous de la même nature que la raison qui les produit.

XI. Corrige & redresse les méchans, si tu le peux; sinon, souviens-toi que c'est pour eux que t'a été donnée la douceur & l'humanité. Les Dieux mêmes usent tous les jours de clémence envers eux, & en plusieurs rencontres ils les aident de leur secours. Ils leur donnent la santé, les richesse & la gloire; tant ils ont de bonté. Tu peux les imiter, ou tu dois dire qui t'en empêche.

XII. Travaille, non pas comme un misérable, ni pour attirer l'admiration ou la pitié; mais dans ton travail, comme dans ton repos, aie 246 Réflexions Morales feulement en vue de faire ce que la fociété demande de toi.

XIII. Aujourd'hui je me suis mis hors de tout chagrin & de toute inquiétude, ou plutôt j'ai mis tous mes chagrins & toutes mes inquiétudes dehors: car ils n'étoient pas hors de moi, mais au dedans, c'est-à-dire, dans mes opinions.

XIV. Toutes les choses du monde sont semblables, & toujours les mêmes; communes & ordinaires dans leur usage; momentanées dans leurs cours, & méprisables dans leur matiere. En un mot, tout ce qui subsiste présentement est comme ce qui étoit du tems de ceux que nous avons enterrés.

XV. Les choses sont hors de nous, & comme à la porte, sans rien savoir d'elles-mêmes, & sans nous déclarer ce qu'elles sont, de Marc Antonin. LIV. IX. 247 Qui est-ce donc qui nous le déclare, & qui en juge? C'est l'esprit.

XVI. Le bien & le mal des animaux raisonnables & nés pour la société, ne consistent pas dans la persuasion, mais dans l'action, non plus que leurs vices & leurs vertus.

XVII. Ce n'est pas un mal pour une pierre qu'on a jettée, d'être portée en bas, ni un bien non plus d'aller en haut.

XVIII. Entre bien dans l'intérieur des hommes, examine-les; & tu verras quels juges tu crains, & quels jugemens ils font d'eux-mêmes.

XIX. Toutes choses sont dans un continuel changement; toi-même, tu ne fais que changer tous les jours, & ta vie n'est qu'une espèce 248 Réflexions Morales
de corruption continuelle. Il en
est de même du monde entier.

XX. C'est la faute d'un autre, ton devoir est de la laisser-là.

XXI. Toute cessation d'action. de mouvement & d'opinion, est une espèce de mort, & ne fait pourtant aucun mal. Les différens âges, c'està-dire, les changemens qui arrivent dans l'enfance, dans la jeunesse, dans l'adolescence & dans la vieillesse, sont encore une mort. Qu'y a-t-il là de si terrible ? Considere après cela, la vie que tu as passée fous ton aïeul; ensuite, sous ta mere, & enfin sous ton pere; & en pensant à toutes les différentes cessations & changemens que tu as éprouvés dans tous ces états, demande-toi à toi-même si c'est un si grand mal. Par une conséquence évidente & juste, tu trouveras de

même, que le changement & la cesfation de la vie entiere n'en fauroient être un non plus.

XXII. Examine bien ton esprit, celui de l'univers, & celui de ton prochain. Le tien, pour le rendre juste; celui de l'univers, pour te souvenir de quel esprit tu sais partie; & celui de 10n prochain, pour connoître s'il agit par raison, & en même tems pour te dire souvent à toi-même que c'est ton parent.

XXIII. Comme tu es né pour remplir & parfaire un même corps de société, toutes tes actions doivent de même être faites pour remplir & faire une même vie civile. Toute action donc qui ne se rapporte pas ou de près ou de loin à cette sin, sépare & déchire ta vie, & l'empêche d'être une: ensin, elle est séditieuse, comme celui qui fait

250 Réflexions Morales

une fédition & une révolte dans un Etat, en rompant autant qu'il dépend de lui, sa concorde & son harmonie.

XXIV. Veux-tu savoir ce que sont les occupations des hommes? Des que-relles & des jeux d'enfans. Et eux-mêmes que sont-ils? Des esprits qui portent & promenent des cadavres, asin que l'on voie à l'œil, & qu'on touche à la main, ce qu'Homere dit des morts qui se promenent dans les enfers.

XXV. Regarde à la qualité de la forme, fépare-la de la matiere, examine-la bien, & détermine enfuite à peu près le tems ordinaire de fa durée.

XXVI. Tu as fouffert une infinité de maux, pour n'avoir pas voulu te contenter que ton esprit sit les choses pour lesquelles il a de Marc Antonin. LIV. IX. 251 été créé. Mais c'est assez, ne fais plus la même chose.

XXVII. Quand on te blâme, ou qu'on te hait, ou enfin qu'on s'oppose à tes sentimens, entre dans l'esprit de ces gens-là, pénetre dans leur intention, & vois quels ils font; tu verras en même tems que, quelque chose qu'ils pensent de toi, tu dois ne t'en pas chagriner mais au contraire leur vouloir du bien, car ils font naturellement tes amis. Et les Dieux mêmes ont la bonté de leur donner, par les songes & par les oracles, les fecours dont ils ont besoin pour parvenir à ce qu'ils souhaitent avec tant d'inquiétude & d'empressement.

XXVIII. Toutes les choses du monde ne font qu'un même cercle, qui enroulant, ramene les sie-

## 152 Réslexions Morales

cles, & fait monter ce qui étoit rampant, & descendre ce qui étoit élevé. Il faut donc ou que l'inteljigence univerfelle agiffe fur chaque chose : & cela étant, il n'y a qu'à recevoir ce qu'elle a déterminé; ou qu'elle ait donné une seule fois le mouvement par sa providence, & que tout le reste arrive en conséquence de cette premiere impulsion, & ait touiours sa cause marquée; ou enfin, te sont les atomes & le hasard qui gouvernent tout. S'il y a un Dieu, tout va bien. Si tout dépend du hafard, n'en dépends-tu pas aussi?

XXIX. La terre nous couvrira bientôt tous, & se convertira en d'autres choses qui se convertiront ensuite en d'autres jusques, à l'infini. Tout homme qui considérera bien ce slux & ressux de changede Marc Antonin LIV. IX. 253 mens continuels, & cette rapidité avec laquelle toutes choses sont emportées, ne pourra s'empêcher de mépriser tout ce qui est terrestre & mortel.

XXX. La cause premiere de toutes choses est un torrent qui entraîne tout, & qui ne s'arrête jamais.

XXXI. Que ces petits hommes qui se piquent d'être grands politiques, & de traiter toutes les affaires selon les maximes de la Philosophie sont méprisables! ce ne sont que des enfans. Mon ami, de quoi s'agit-il? Il s'agit de faire ce que la nature demande de toi. Travaille donc, si tu le peux, & ne regarde point si cela sera sçu. N'attends point ici une république comme celle de Platon; mais commence; & quelque peu de progrès que tur

### 254 Réflexions Morales

fasses d'abord, ne pense pas que ce soit peu de chose; car qui est-ce qui pourra changer entiérement toutes les opinions des hommes ? & sans un changement, que peuton attendre d'eux, qu'une obéissance forcée, & qu'une servitude accompagnée de larmes & de foupirs ? Va présentement, & me parle d'Alexandre, de Philippe & de Demetrius Phalereus. C'est à eux à voir s'ils ont bien connu ce que demande la nature universelle, & s'ils ont profité de ses leçons. Car s'ils n'ont eu qu'une gravité affectée, comme des Rois de théatre, per-Sonne ne me condamne à les imiter. La Philosophie agit d'une maniere modeste & simple : ne me porte donc point à une orgueilleuse gravité.

XXXII. Il faut regarder d'en-

de Marc Antonin. LIV. IX. 254 haut ces millions de troupeaux. cette variété infinie de cérémonies dans la Religion, ces différentes navigations dans la tempête & dans la bonace; toutes les différences des choses qui sont, qui arrivent & qui passent. Il faut considérer aussi la vie de ceux qui ont vécu avant nous, celle de ceux qui vivront après, & celle des peuples qui vivent présentement dans les nations barbares, & se dire à soimême: Combien y a-t-il de gens dans le monde qui ne connoissent pas même ton nom? combien y en aura-t-il qui l'oublieront en peu de tems? & parmi ceux qui te connoissent & qui te louent préfentement, combien s'en trouverat-il qui te blâmeront bientôt? Enfin, il faut se persuader que ni la mémoire de notre nom, ni la gloire,

256 Réflexions Morales ni rien de tout ce qu'on voit icibas, n'est digne de nos soins, ni de notre estime.

XXXIII. Sois tranquille dans toutes les choses qui viennent du dehors, & juste dans celles qui viennent de toi. C'est-à-dire, dans tous tes desirs, & dans toutes tes actions n'aie d'autre vue que l'utilité du public; car voilà ce qui est conforme à la Nature.

beaucoup de choses superflues qui te troublent, & qui consistent toutes entieres dans ton opinion. Et le plus sûr moyen de te mettre au large, c'est de faire passer devant toi le monde entier comme en revue, & sur-tout ton propre siecle; de considérer séparément le changement soudain qui arrive à chaque chose en particulier, & de

de Marc Antonin. LIV. IX. 257 penser que tout le tems qui coule depuis qu'elle est formée jusqu'à ce qu'elle soit détruite, est très-court; & que comme celui qui précede sa naissance est infini, celui qui suivra sa mort le sera de même.

XXXV. Tout ce que tu vois périra très-promptement. Ceux qui le verront périr, périront bientôt eux-mêmes: & celui qui est mort dans une extrême vieillesse, sera bientôt égal à celui qui est mort fort jeune.

XXXVI. Examine bien quel est l'esprit de ces gens-là; quelles occupations ils ont; quelles sont les choses par lesquelles on peut attirer leur amour & leurs respects. Enfin regarde leurs ames toutes nues, & vois que quand elles prétendent servir par leurs louanges, & nuire par leurs satyres, c'est une pure vanité.

### 258 Réflexions Morales

XXXVII. La perte de la vie n'est qu'un échange. C'est à cela que se plaît la Nature universelle, qui fait tout si bien & si sagement. Cela a été toujours & fera de même jusqu'à l'infini. Qui es-tu donc toi, qui dis que tout a été mal dès le commencement, & ira toujours mal de même? Quoi! parmi tant de Dieux dont tu crois que le monde est rempli, il ne s'en est pas trouvé un seul qui ait eu la force de corriger ce défordre ? & le monde est donc condamné à être éternellement malheureux.

XXXVIII. La matiere de chaque chose n'est que pourriture; de l'eau, de la poudre, des os, de l'ordure. Le marbre n'est qu'un calus de la terre; l'argent & l'or n'en sont que la lie. L'es étoffes ne sont que les excrémens des animaux; la pourpre n'est que le sang d'un coquillage; & ainsi du reste. Ta vie même est quelque chose de pareil; elle vient de là, & elle y retourne.

XXXIX. C'est avoir assez vécu dans la misere, dans les lamentations & dans les grimaces. Qu'est-ce qui te trouble? que trouves-tu là de nouveau? qu'est-ce qui t'épouvante? Est-ce la forme? regarde-la. Est-ce la matiere? examine-la. Il n'y a rien au delà de ces deux choses. Sois donc désormais plus simple, plus équitable & plus complaisant envers les Dieux.

XL. Voir ce monde cent années, ou ne le voir que trois, tout cela est égal.

XLI. S'il a péché, le mal est en

260 Réflexions Morales

Jui, Mais peut-être n'a-t-il pas péché.

XLII. Ou tout ce qui arrive part d'une même source intelligente, & arrive également pour tout le corps; & ainsi il ne faut pas qu'une partie se plaigne d'une chose qui est destinée pour le tout, & non pas pour elle seule; où tout se fait par le concours fortuit des atomes, & le monde n'est qu'un mêlange & qu'une diffipation. De quoi t'étonnes-tu donc? Et pourquoi dis-tu à ton esprit : tu es mort, tu es perdu? Est-ce donc lui qui mange, qui boit, qui se factie, qui rit, & qui fait toutes les autres fonctions corporelles?

XLIII. Ou les Dieux ne peuvent rien, ou ils peuvent quelque chose. S'ils ne peuvent rien, pourquoi les pries-tu? & s'ils peuvent quelque

de Marc Antonin, LIV, IX. 261. chose, au lieu de les prier qu'un tel accident arrive ou n'arrive pas, pourquoi ne les pries-tu pas plutôt de te faire la grace de ne craindre rien, de ne desirer rien, de ne t'affliger de rien ? Car si les Dieux peuvent aider les hommes, ils peuvent fur-tout les aider en cela. Tu me diras peut-être qu'ils ont mis tout cela en ton pouvoir. Ne ferois - tu donc pas beaucoup mieux de te servir, avec une entiere liberté, de ce qui dépend uniquement de toi, que de te tant tourmenter pour ce qui n'en dépend point, & ue-de-le desirer dans la fervitude cedans la baffeffe? Mais qui t'a dit que les Dieux ne nous secourent pas dans les choses qui font en notre pouvoir? Commence seulement à faire de ces sortes de prieres, & tu verras. Celui262 Réflexions Morales

ci prie qu'il puisse obtenir des faveurs de sa maîtresse; & toi, prie de n'avoir jamais de pareils desirs. Celui-là demande d'être désait d'une telle chose; & toi, demande de n'avoir pas besoin d'en être défait. Une autre que son sils ne meure point; & toi, prie de ne pas craindre qu'il meure. En un mot, tourne ainsi toutes tes prieres, & tu en verras le fruit.

XLIV. Epicure dit en quelque endroit: Dans mes maladies je n'entretenois nullement de mon mal ceux qui me venoient voir, & je n'avois point avec eux de ces conversations de malade; mais je passois les journées à discourir des principes des choses, & sur-tout, à prouver que l'ame, en participant aux douleurs du corps, peut conserver sa tranquillité, & se maintenir dans la possession de son vé-

de Marc Antonin. LIV. IX. 263 ritable bien. En me mettant entre les mains des Médecins, je ne leur donnois pas lieu de s'énorgueillir, comme se c'étoit une chose bien considérable que de me redonner la santé. Et en ce tems-là même, je passois ma vie doucement & heureusement. Fais donc comme lui; & dans les maladies & dans tous les autres accidens, que rien ne te fépare jamais de la Philosophie, & ne t'amuse point à discourir avec les sots, ni avec les Physiciens. C'est une regle commune à tous les métiers & à tous les arts, qu'il ne faut s'attacher qu'à ce qu'on fait, & à l'instrument avec lequel on le fait.

XLV. Quand quelqu'un t'a offensé par son impudence, demande toi à toi-même: Se peut-il faire que dans le monde il n'y ait point d'impudens? Non, cela ne se

### 264 Réflexions Morales

peut. Ne demande donc point l'impossible. Celui qui t'a offensé est du nombre de ces impudens qui doivent être nécessairement dans le monde. Pense de même sur un fourbe, sur un perfide, & sur tout autre homme qui aura péché, de quelque maniere que ce soit. Car, dès le moment que tu te souviendras qu'il est impossible qu'il n'y ait pas dans le monde de cette race de gens, tu trouveras en toi plus de facilité à les supporter chacun en particulier. Il est aussi très-utile de rechercher d'abord quelle vertu la nature a donné pour l'opposer à un tel vice. Car elle n'a pas manqué d'en donner une contre chaque vice, comme une espece de contrepoifon. Par exemple, contre la cruauté elle a donné la douceur, & contre un autre venin un autre antidote.

de Marc Antonin. LIV. IX. 265 tidote. Enfin, il dépend de toi de montrer le bon chemin à celui qui s'égare : or, tout homme qui péche s'égare & s'éloigne de son but. En quoi t'a-t-on donc offensé? Si tu y prends bien garde, tu trouveras qu'aucun de ceux contre qui tu te mets si fort en colere, n'a rien fait qui puisse rendre ton ame moins parfaite qu'elle n'est. C'est pourtant en cela que consiste tout le tort & tout le mal qu'on te peut faire. D'ailleurs, qu'y a-t-illà de mauvais & d'étrange, qu'un ignorant fasse les actions d'un ignorant? Ne dois-tu pas plutôt te plaindre de toi-même, de ce que tu n'as pas prévu, & que tu ne t'es pas attendu qu'un tel feroit ce qu'il a fait ? car la raison t'a souvent donné lieu de penser que vraisemblablement il feroit une telle faute. Cependant tu l'as Tome 11.

266 Réflexions morales

oublié, & tu es surpris qu'il l'ait fait. Sur toutes choses, quand tu te plaindras d'un ingrat & d'un perfide, ne t'en prends qu'à toimême; car c'est manifestement ta faute, foit d'avoir cru qu'un hom. me ainsi disposé te garderoit le secret; foit, quand tu as fait un plaisir, de ne l'avoir pas fait libéralement, sans en attendre aucune reconnoissance, & de n'avoir pas recueilli tout le fruit de ton action, dans le moment même de l'action. Car que veux-tu davantage? N'astu pas fait du bien à un homme? cela ne te suffit-il pas ? Et en faisant ce qui est selon la nature, demandes-tu d'en être récompensé? C'est comme fi l'œil demandoit d'être payé, parce qu'il voit, & les pieds parce qu'ils marchent. Car comme. ces membres sont faits pour cela,

de Marc Antonin. LIV. IX. 267 & qu'en remplissant leurs fonctions ils ont tout ce qui leur est propre, de même l'homme est né pour faire du bien; & toutes les fois qu'il est dans cet exercice, ou qu'il fait quel, que chose d'utile à la société, il accomplit les conditions sous lesquelles il est au monde, & il a ce qui lui convient.





# REMARQUES

SUR

# LE NEUVIEME LIVRE.

I. Il Out homme qui fait une injustice est impie.) Voilà déja une grande vérité dont Dieu a daigné éclairer les Paiens, en leur faisant connoître qu'il n'y a point d'injustice qui ne soit une impiété. Qu'on parle mal de son prochain; qu'on néglige de secourir un pauvre; qu'on fasse un mauvais usage de son tems & de ses talens; ce sont autant d'impiétés, parce que ce sont autant d'injustices. Marc Antonin étoit bien plus rèligieux que la plupart des Chrétiens d'aujourd'hui, qui ne sont pas consister l'impiété en tant de choses.

On l'appelle aussi la vérité, parce qu'elle est la premiere cause de toutes les vérités.)
Car Dieu est également appellé la vérité & le pere de la vérité.

### de Marc Antonin. LIV. IX. 269

Et celui qui ment malgré lui & sans le savoir, est aussi un impie.) Pendant que nous avons tant de complaisance pour le mensonge volontaire, & que nous lui donnons tant de passe-ports, un Philosophe Païen est persuadé que le mensonge involontaire est une impiété, & il le prouve par des raisons incontestables.

Car il combat contre elle, puisqu'il va tête baiffee, & par son propre choix, contre ses ordres. C'est-à-dire, contre ses vérités fondamentales, & que par le mépris qu'il a eu, &c. ) Il n'y a pas là un mot qui ne soit d'un poids accablant. Antonin dit que Dieu ayant donné à l'homme le libre arbitre avec toutes les lumieres nécessaires pour connoître les vérités fondamentales qu'il a établies, & qui font comme autant de flambeaux qui éclairent l'univers, son ignoraance ne peut jamais être traitée d'involontaire; elle vient purement de son choix; il a méprisé les secours que Dieu lui avoit donnés. & ce n'est que par ce mépris qu'il est justement tombé dans l'aveuglement qui l'empêche

M 3

de discerner la vérité d'avec le menfonge. Que de vérités éclaircies par ce seul principe, & que de lumiere dans un Philosophe Païen?

Car il est impossible qu'il n'accuse la Nasure d'avoir fait un partage injuste. ) C'est le piege funeste où celui qui a composé le Pfeaume LXXII. avoue qu'il avoit pensé tomber, & dont il ne s'étoit garanti qu'en se jettant dans le Temple du Seigneur, où il avoit considéré la fin du juste & de l'impie : Mei autem penè moti funt pedes , pend effusi sunt greffus mei, quia zelavi super iniquos, pacem peccatorum videns, &c. Donec intrem in sanctuarium Dei, & intelligam in novissimis corum.

Après avoir concu en elle-même les raifons de tout ce qui devoit être. ) Car rien n'arrive que selon les loix de la providence, Dieu ayant, de toute éternité, conçu en lui-même les idées de tout ce qui devoit être, & qui étoit possible, comme cela a été expliqué ailleurs. Mais cette providence générale & premiere, s'il est permis de parler ainsi, n'empêshe pas que Dieu n'agisse continuelle-

### de Marc Antonin. LIV. IX. 271

ment, puisque c'est lui-même qui exécute tout ce qu'il a résolu. Car Dieu ne s'est pas contenté d'imaginer & de disposer une sois les choses dans le commencement des tems, pour cesser ensuite, comme un Législateur se repose après avoir donnéses Loix. La bonté de Dieu n'a ni commencement, ni fin, puisqu'elle est en lui & de son essence, & Dieu n'est pas tantôt présent, & tantôt absent. Il est toujours présent à tout, sans être rensermé dans rien, & sa providence s'étend actuellement sur toutes choses.

II. Après ce premier degré de bonheur, le plus grand ensuite.) Les hommes no peuvent guere afpirer au premier bonheur; car il est bien difficile, sur-tout pendant une longue vie, qu'ils soient exempts de tous ces vices; mais rien n'empêche qu'ils n'obtiennent le second, qui est de les avoir en horreur, de s'en repentir, & de souhaiter de s'en désaire.

Celle-ci est la mort des animaux. ) L'une ne tue que le corps, & l'autre tue le corps & l'ame.

III. Ne méprise point la mort, contente

soi de la recevoir de bon caur. ) La mort · étant une des fonctions de la nature, il faut être sur celle-là comme sur toutes les autres, c'est-à-dire, l'attendre tranquillement sans la desirer, ni la craindre. Mais cela peut-il s'accorder avec le mépris que la religion nous enseigne d'avoir pour la mort? parfaitement; nous ne méprisons pas la mort, en tant qu'elle est une action de la Nature; nous la méprifons en tant qu'elle est souvent un vain fantôme qui veut nous épouvanter, comme si son pouvoir n'avoit pas des bornes fort étroites; qu'elle pût nuire aux gens de bien, & que nous ne fustions pas assurés de triompher d'elle. C'est ainsi que les Martyrs l'ont méprisée avec un courage plein d'humilité.

Ce n'est pas qu'il faille choquer ai offenser les autres.) Comme ce qu'il vient de dire paroît dur, & semble inspirer la haine ou le mépris des autres hommes, il a soin de l'adoucir en expliquant sa pensée.

Tu vois tout ce qu'on a, à fouffrir de la contrariété qu'on trouve dans le commerce des de Marc Antonin. LIV. IX. 273 hommes.) Antonin ne parle pas ici de la contrariété sur les choses indissérentes, qui causent tous les jours tant de disputes parmi les hommes; il parle de la contrariété sur les choses essentielles, comme sur le juste & l'injuste; le bien & le mal; & sur la Religion même. Il n'y a rien qui doive plus dégoûter de la vie, que ces contradictions.

O mort! viens promptement à mon secours, de peur que je ne m'oublie.!) C'est-à-dire, de peur que les opinions dépravées des autres ne me séduisent, & que je ne me laisse ensin emporter au torrent. Car, comme dit l'Auteur du Livre de la Sagesse, le charme de la dépravation est grand; il tieint facilement le bien; & la concupiscence effrénée change l'ame sans malice, & corrompte le meilleur naturel. Ce n'est que par une grace particuliere du Ciel qu'on résiste à tant de pernicieux exemples.

V. Souvent on n'est pas moins injuste en ne suifant rien.) Car l'homme n'est pas seulement né pour ne pas saire le mal; il est né pour saire le bien, & c'est ce que Jesus-Christ a voulu nous

apprendre par la parabole de l'homme; qui ayant reçu un talent de son maître, l'avoit ensoui, & s'étoit contenté de ne pas le perdre. S. Matth. 25.

VI. C'est affez pour le présent d'avoir une opinion saine des choses.) Antonin se parle ainsi à lui-même pour chasser quelque imagination sâcheuse qui venoit trou-

bler sa tranquillité.

VII. Retiens tes mouvemens.) Retenir ses mouvemens, c'est les remettre dans les bornes qu'ils doivent avoir, les rapporter au bien de la société, les faire avec exception, & les proportionner au mérite des choses.

Eteins tes desirs.) Car les hommes ne Exent point du tont ce qu'ils doivent.

VIII. Er un même esprir intelligent adie donné aux animaux raisonnables.) Quoique cela ne soit pas vrai dans le sens des-Stoiciens, qui croyoient que cet esprit intelligent étoit une partie de Dieu même, il ne laisse pas d'être vrai au sond. Le même esprit a été donné à tous les hommes; il n'est différent qu'à proportion du de Mare Antonin. LIV. IX. 276 Eifferent usage qu'ils en font, & des différentes graces que Dieu y ajoute.

IX. Tous les Etres qui ont quelque chose de commun entr'eux tâchent de se joindre, } Antonin prouve ici que tous les Etres ont une inclination & une pente naturelle à s'unir avec leurs semblables, & que cette inclination est plus forte à mesure qu'ils sont plus parfaits. Il n'y a que l'homme qui, rébelle à cette loi générale de la Nature, tâche de rompre ses liens & de mépriser l'union qu'elle lui inspire. Mais cette même révoke est une desplus sensibles preuves de ce qu'il établit; car il a beau faire, la nature est toujours la plus forte : s'il se détache de l'un, il faut nécessairement qu'if se joigne à l'autre; & plus il s'éloigne, plus il serre ses nœuds. Tout ce chapitre est admirable.

Et comme des amours.) Il dit comme des amours, parce que les Stoiciens ne vouloient pas reconnoître dans les animaux de véritables passions; ils disoient seulement qu'ils avoient comme des passions. Car les passions, disoient-ils, sont dess modifications de la raison, & ne subsistent pas sans elle. L'opinion que les ammaux ne sont que des machines, n'est donc pas née d'aujourd'hui.

Une maniere d'union comme dans les astres. Car quoique les astres soient éloignés & séparés les uns des autres, ils sont en quelque maniere unis par leurs fonctions; ils ne sont pas moins d'accord que constans dans leur course, & dans la maniere dont ils annoncent la gloire de leur Créateur.

Les créatures raisonnables sont les seules. )
Avec quelle force & quelle adresse Antonin met ici la corruption des hommes dans tout son jour?

Mais elles ont beau fuir, elles font toujours arrêtées.) Cela est vrai, & cela suffit
pour la preuve de ce qu'il veut établir;
mais les hommes n'en sont pas plus heuneux, & leur révolte n'en est pas moins
g rande; ils se séparent des bons & se
joignent aux méchans.

On trouveroit plutôt un corps terrestre enzièrement détaché de tout autre corps. ) Rien ne marque mieux que cette idée la nécessité de l'union; les hommes ne saude Marc Antonin. LIV. IX. 277 roient se passer de ce secours; les plus scélérats le recherchent.

X. Car quoique l'usage au consacré cette expression à la vigne & aux plantes, cela n'empêche pas qu'on ne puisse s'en servir sigurément.) Antonin a cru être le premier qui se soit servi sigurément de cette expression, poner du fruit. Car autrement il n'auroit pas cherché cette espece d'excuse, & cela semble prouver qu'il n'avoit pas lu les Livres de l'Ecriture Sainte, où rien n'est plus ordinaire que cette expression.

La raison porte aussi son fruir, qui est en même tems propre pour elle, & commun pour tout le monde.) Tous les fruits qui me sont pas utiles à la société, ne sont que les fruits d'une raison altérée & corsompue. Car comme la raison est commune à tous les hommes, il faut nécessairement que les fruits qu'elle porte leur soient aussi communs. On trouvera ce principe admirable, si on l'examine bien. Il n'est rien de plus aisé que de juger surce pied-là de la raison des hommes, de frustibus corum cognoscetis cos. Vous les connoitrez à leurs fruits.

XI. Souviens-toi que c'est pour eux que s'a été donnée la douceur & l'humanité.)
Car s'il n'y avoit des méchans, la douceur & l'humanité seroient des vertus
inutiles.

Tu peux les imiter, ou tu dois dire qui s'en empéche.) Cet argument est plus pressant qu'il ne paroît; car il n'y a point d'homme, en quelque état qu'il soit, qui puisse alléguer une excuse légitime & valable pour s'empêcher d'avoir de l'humanité & de la douceur.

XII. Travaille, non pas comme un miférable.) C'est-à-dire, en te plaignant toujours, comme si ce travail étoit au dessus de tes forces, & qu'il te rendit malheureux; car il n'y a rien de plus indigne d'un hoanête homme; c'est pousquoi Sophocle a mis dans la bouche d'Hercule ces belles paroles:

Mais je soutenois tous mes travaux sans me plainare. Trachin, 1091.

Ni pour attires l'admiration ou la pitié; ) Car le plus souvent ceux qui pratiquent des austérités si grandes, ne le font que pour être vus des hommes. Platon dit de Marc Antonin. Ltv. 1X. 279

fort bien un jour à des gens qui admiroient la patience de Diogene, & qui avoient pitié de lui de ce qu'il se baignoit dans de l'eau glacée: Si vous voulez avoir pitié de lui, vous n'avez qu'à vous retirer, & à ne le plus voir. Ne les regardez plus, ils ne seront plus si ennemis d'eux-mêmes.

XIV. Toutes les choses du monde sont semblables & toujours les mêmes.) Car le monde ne joue qu'un seul & même rôle, & de plus, sort court. Quand il a achevé, il n'y sait d'autre finesse que de recommencer.

XVI. Le bien & le mai des animaux raisonnables & nes pour la société. ) Il est important de faire ici une distinction très-nécessaire. Pour ce qui regarde les hommes & la société, Antonin a raison de dire que notre persuasion est une des choses indisférentes, & qu'il n'y a de biem ni de mal, de vertu ni de vice, que dans. l'action. Mais par rapport à notre ame, à la Religion & à Dieu, si la persuasion seule ne fait pas toujours le bien, ellessair le mal. C'est la source & le principes

du péché; car comme Jesus-Christ nous l'a enseigné, S. Matth. 15. 19. S. M. 7. 21. de la persuasion, c'est-à-dire, de la disposition du cœur, partent tous les crimes; & ce qui sort de l'homme, c'est ce qui soulle l'homme. C'est de quoi Antonin étoit très-persuadé.

XVII. Ce n'est pas un mal pour une pierre qu'on a jettée, d'être portée en bas.) On peut voir ce qui a été remarqué sur l'article XX. du Livre VIII. car c'est la même chose.

X X. C'est la fante d'un autre, ton devoir est de la laisser la.) La faute d'un autre ne fait rien pour moi, puisqu'elle ne peut me rendre méchant, sans que j'y consente. Il faut donc la laisser là, à moinsque le bien de la société ne requiere qu'on la releve, & qu'on la fasse connoître. Mais il faut bien examiner auparayant cette nécessité.

XXI. Les différens âges, c'est-à-dire, les changemens qui arrivent dans l'enfance, dans la jeunesse, &c. Comme le printems est la mort de l'hiver; l'été, celle du printems; & l'hiver, celle de l'été, il en est

de Marc Antonin. Liv. IX. 281 de même des saisons de la vie. Celle qui suit est la mort de celle qui précede. L'enfance meurt, quand nous entrons dans l'adole scence. Celle-ci finit, quand l'âge viril arrive, & la vieillesse est le detnier soupir de l'âge parfait. Avez-vous senti, comme dit Saint Jerôme dans quelqu'une de ses Lettres, tous ces différens passages d'un état à l'autre? Car c'est proprement mourir. Pour quoi donc, après avoir passé par tant de morts, craindrions-nous la derniere?

XXII. Examine bien ton esprit, celui de l'univers & celui de ton prochain.) Cela répond aux trois devoirs qui lient l'homme. Le premier, est envers Dieu, le second envers lui-même, & le troisieme envers son prochain.

XXIII. Comme tu es né pour remplir & parfaire un même corps de société. ) Ce principe est admirable. Comme il n'est pas permis à un homme d'être séparé un seul moment de la société, il ne lui est pas permis non plus de faire aucune action qui ne remplisse qu'els qu'els tait hors.

#### Réflexions Morales

282

de cette vue, & pour un autre fin, sont non-seulement inutiles, mais criminelles, & il en rendra compte un jour devant Dieu. Cela s'accorde parfaitement avec ce que JESUS-CHRIST nous dit: Je vous déclare qu'au jour du jugement, les hommes rendront compte de toutes les paroles inutiles qu'ils auront dites.

XXIV. Afin que l'on voie à l'gil, & qu'on touche à la main ce qu'Homere a dit des morts qui se promenent dans les Enfers.) Tous les efforts inutiles que l'on a faits pour expliquer ce passage, me persuadent qu'il étoit fort obscur, & j'ose espérer qu'on sera content de l'explication que je lui ai donnée. Le sens en est parfaitement beau. Dans l'onzieme Livre de l'Odyssée, Homere décrit la descente d'Ulysse dans les Enfers, & la conversation qu'il a avec les morts, & ce Livre est appellé par cette raison Necuia. C'est ce qui a fourni cette belle idée à Antonin, qui dit que dans ce monde les hommes ne sont qu'une représentation, une image palpable de ce qui se passe dans les Enfers, Ici, comme là, on ne voit que de Marc Antonin. L. IV. IX. 283 des ombres, avec cette différence qu'ici on les touche, & que là on ne fauroit les toucher. Avant Antonin, Sophocle avoit dit dans son Ajax: Je vois que nous sous qui vivons sur la terre, neus ne sommes que des ombres & des fantômes vains. Mais l'Empereur a ajouté beaucoup de sel à la pensée du Poète.

XXV. Regarde à la qualité de la forme.) Il faut ôter le masque aux choses aussi bien qu'aux hommes pour les bien, connoître. Or, ôter le masque aux choses, c'est considérer leur forme séparément de leur matiere; car c'est ordinairement la forme qui nous épouvante, ou qui nous ravit.

XXVI. Tu as souffert une infinité de maux pour n'avoir pas voulu te contenter.)
On peut dire que tous nos maux viennent de cette cause.

XXVII. Et les Dieux mêmes ont la bonté de leur donner. ) Puisque Dieu même, qui est plus offensé que toi, ne laisse par d'avoir de la bonté pour les méchans, pourquoi resuses-tu d'en avoir?

Par les songes & par les oracles. ) Il a été

deja parlé des songes: pour les oracles, il est certain qu'Antonin y ajoutoit beaucoup de soi; & sa superstition pensa lui coûter un jour la ruine de ses affaires dans un combat qu'il perdit.

XXVIII. Il faut donc, ou que l'intelligence universelle agisse sur chaque chose, &c. ou qu'elle ait donné une seule sois le mouvement.) L'un n'exclut pas l'autre. Ils sont tous deux vrais; la Providence a donné une sois le mouvement; mais cela n'empêche pas qu'elle n'agisse toujours sur chaque chose, comme cela a été prouvé ailleurs.

Si tout dépend du hasard, n'en dépends-un pas aussi? Ce n'étoit pas l'opinion d'Agtonin; mais il veut faire voir aux Epicuriens, que selon leurs principes mêmes, ils ne doivent, ni murmurer, ni se plaindre, puisque le hasard gouverne tout; il nous gouverne par conséquent nous-mêmes; or, il y a de l'injustice & de la solie, à vouloir être seul exempt d'une loi générale & universelle.

XXIX. Que ces petits hommes qui se piquent d'être grands politiques, &c.) Antonin veut s'empêcher ici de donner dans le piege de certains Sophistes, qui, se piquant d'être grands Politiques & grands Philosophes tout ensemble, se vantoient d'enseigner aux Princes l'art de regner & d'accorder la politique avec les maximes de la Philosophie. Cet Empereus se moque de ces vaines promesses, & avec raison. Toute la politique d'un bon Prince consiste à faire ce que Dieu demande de lui. S'il le fait, la Philosophie & la politique sont d'accord; il n'est pas nécessaire qu'il en fache davantage. Ceux qui étudient si fort les moyens de les accorder, cherchent bien plutôt à les brouiller pour jamais, & à fortifier l'une auxdépens de l'autre.

N'attends point ici une République comme selle de Platen.) Quand on se moquoir de ces Sophistes dont parle Antonin, & qu'on traitoit leur-science de vaine & de chimérique, ils avoient coutume d'alléguer en leur saveur les Livres politiques de Platon, c'est-à-dire, les Livres de la République, où ce Philosophe accorde, d'une maniere merveilleuse, la

politique avec la Religion. Pour prévenir donc cette objection, ce sage Empereur dit, qu'il ne faut pas espérer de voir ici-bas un état comme celui que Platon décrit. Car il n'y a que Dieu qui pût effectuer cette idée; les Princes n'ont pas ce pouvoir, puisqu'il ne dépend pas d'eux de changer l'opinion des hommes. Aussi, Platon n'a-t-il fait cette description que pour donner le modele parfait d'un gouvernement très-juste, afin que tous les Etats puissent, sur ce portrait, juger des vices & des vertus de leur police. Que doit donc faire un Prince qui désespere de pouvoir porter les choses à cette perfection? Il faut qu'il fasse ce qui dépend de lui; qu'il obéisse à Dieu, & qu'il lui laisse le soin du reste.

Et sans ce changement, que peut-on atsendre d'eux, qu'une obeissance forcée?) Ce passage est très-remarquable. Les Princes ne peuvent attendre qu'une obéissance forcée ou intéressée, de ceux qui n'ont pas les saines opinions, c'est-à-dire, qui consondent le juste & l'injuste, & ne conmoissent pas tous leurs devoirs. Auss, de Marc Antonin. L. 1 v. 1 X. 287
Socrate prouve en quelque endroit, que plus un homme est instruit, plus il obést avec soumission à son Prince légitime.
Quand il n'y auroit que ce seul intérêt, il est assez grand pour devoir obliger les Princes à favoriser les Lettres, qui sont un des plus solides appuis de leur grandeur.

Va présentement, & me parle d'Alexandre, de Philippe & de Demetrius Fhalereus.)
C'étoient-là les exemples que ces Sophistes citoient comme de grands hommes, qui avoient su toujours garder une certaine gravité avec les Peuples, & accorder la politique avec la Religion. Antonin ne veut pas approfondir cette matiere, par le respect qu'il a pour ces grands noms; il se contente de dire que c'est à eux à voir s'ils ont été tels qu'ils ont voulu paroître, & si leurs actions ont répondu à leur gravité; car la gravité peut être fausse, au lieu que la justice ne l'est jamais.

La Philosophie agit d'une maniere modeste & simple. ) Voilà en deux mots le caractere d'Antonin. Il regarde l'orgueilleuse gravité comme la marque d'un Prince qui fait céder la Religion à la politique; & au contraire, il regarde la simplicité & la modestie, comme le véritable caractere d'un Prince qui tient la politique humiliée sous la Religion. Il n'étoit donc pas de l'opinion de ceux qui soutiennent que les affaires d'Etat ont des préceptes plus hardis, & que les regles de la Religion y sont ineptes & dangereuses.

XXXII. Il faut regarder d'en haut, ces millions de troupeaux.) Car le moyen le plus sûr pour trouver toutes les choses du monde petites & indignes de notre estime, c'est de les regarder comme d'un lieu élevé. On peut voir l'article XLVII. du Liv. VII.

XXXIII. C'est-à-dire, dans tous tes defirs & dans toutes tes astions.) Il explique ce que c'est qu'être juste; les actions seules ne suffisent pas, si les desirs n'y répondent.

XXXV. Et celui qui est mort dans une extrême vieillesse, sera bientôt égal à celui qui est mort sort jeune. ) Car tout le passé est égal; & d'ailleurs, un homme qui aura vécu

de Marc Antonin. LIV. IX. 289 vécu mille ans, sera tout aussi long-tems mort que s'il étoit mort en nourrice.

XXXVI. Examine bien quel est l'esprie de ces gens-la, quelles occupations ils ont.) Si nous ne nous trompions pas dans cet examen, nous nous moquerions de leurs mépris, & rougirions de leurs louanges.

C'est une pure vanité. ) Il n'y a rien de plus vrai que cette décision. Qu'il y a dans le monde de ces hommes vains!

XXXVII. Qui es-tu donc toi, qui dis que tout a été mal dès le commencement?) Antonin combat ici le fentiment de ceux qui foutenoient que le monde n'est que désordre & que confusion, & qu'ilse gouverne au hasard. Est-ce à un ver de terre de décider d'une chose qui est si fort au dessus de lui? Quoi! il se constitue Juge des ouvrages de la Nature universelle qui l'a formé, & il se prétend plus parsait que sa cause. Quel aveuglement, & quelle témérité!

Quoi, parmi tant de Dieux dont tu crois que le monde est rempli.) Quoique les Stoïciens crussent un seul Dieu, Créateur & Maître de toutes choses, ils ne laissoieme pas d'établir plusieurs Divinités inférieures, plus ou moins parfaites, selon que l'esprit du premier Etre leur étoit plus ou moins communiqué.

Et le monde est donc condamné à être éternellement malheureux? ) Cela ne sauroit être. Dieu ne peut avoir rien créé dans la vue de le rendre malheureux. Ainsi, la malédiction tombée sur le monde, n'est pas l'ouvrage de Dieu; mais, ce qu'Antonin n'a pas connu, elle est l'ouvrage du péché: car le monde entier est sujet au démon; & bien loin que Dieu ait voulu damner le monde, il ne s'est sait homme que pour le sauver.

XXXVIII. La matiere de chaque shose n'est que pourriture.) Voici un exemple de ces examens qu'Antonin veut qu'on fasse pour apprendre à mépriser tout ce qui est périssable & mortel.

Ta vie même est quelque chose de pareil.) Elle ne vient que de la corruption, ne s'entretient que par la corruption, & ne finit que par la corruption. Comment est-on donc si attaché à une chose si corrompue?

#### de Marc Antonin. LIV. IX.

XLI. S'il a péché, le mal est en lui; mais peut-être n'a-t-il pas péché. ) il est si difficile de juger sainement des actions de notre prochain, que le plus sûr est de n'en point juger du tout, de peur que nous n'en fassions des jugemens téméraires. C'est pourquoi, Notre Seigneur nous dit: Ne jugez point, afin que vous ne soyez point jugés. St. Matth. 7. Pourquoi juges tu ton frere, qui est peut-être plus innocent que toi ? Celui qui juge son frere, médit de la loi, & juge la loi. St. Jacq. 4. 11. Si ton frere a mal fait, il n'a fait mal qu'à luimême. Mais peut-être n'a-t-il pas mal fait. Attends donc le jugement de Dieu, qui nous jugera tous selon nos œuvres.

XLII. Et pourquoi dis-tu à ton esprit : tu es mort, tu es perdu ? Est-ce donc lui qui mange, qui boiu, &c. Quand nous disons, je suis perdu, nous ne pouvons le dire qu'à notre esprit, puisque le corps ne périt point. Or cette plainte est ridicule; car notre esprit étant immatériel, il ne peut périr, par conséquent; & comme il ne subsiste pas par le concours fortuit des atomes, il ne se détruit pas non plus par

leur désunion, & par leur dérangement. Ce raisonnement d'Antonin est vrai au sond; mais c'est une de ces regles qui excédent notre usage: ce sont de ces pointes élevées de la Philosophie, sur lesquelles aucun être humain ne se peut rasseoir.

XLIII. Et que de la desirer dans la servitude & dans la bassesse.) Car on est esclave de tout ce qu'on desire, ou que l'on craint.

Mais qui t'a dit que les Dieux ne nous secourent pas dans les choses qui sont en notre pouvoir? ) Ce passage est fort beau. Antonin y reconnoît, & avoue clairement que, quoique Dieu, en nous donnant le libre arbitre, nous ait donné le moyen de faire le bien, il ne laisse pas de nous secourir encore pour nous porter à le faire; & ce nouveau secours ne détruit nullement notre liberté. Car c'est par la douceur de ses inspirations essicaces, qu'il détermine notre cœur sans lui imposer de nécessaté, & en lui laissant toujours la liberté du choix.

Commence seulement à faire de ces sortes de prieres, & su verras.) Antonin a bien de Marc Antonin. LIV. IX. 293 connu que Dieu ne pouvoit pas refuser ce bon esprit à ceux qui le lui demandent; & c'est ce que Notre-Seigneur a dit: A Combien plus forte raison votre Pere, qui est au Ciel, vous donnera-t-il son bon esprit, quand vous le lui demanderez? St. Luc. 11. 13.

XLIX. Et je n'avois point avec eux de ces conversations de malade.) Il n'y a rien de plus ordinaire aux hommes que le défaut qu'Epicure condamne ici. Dans les moindres maladies, ils ne savent parler que de leur mal; ils en sont si frappés, qu'ils en parlent même sort long-tems après leur guérison. Quelle soiblesse & quelle ignorance! Si ces conversations de malade paroissoient messéantes & indignes à Epicure, que ne doivent-elles point paroître à un Chrétien?

En me mettant entre les mains des Médecins, je ne leur donnois pas lieu de s'énorqueillir.) Ces paroles sont plus précieuses que l'or. Elles nous apprennent à corriger un abus qui n'est que trop ordinaire. L'amour démesuré que nous avons pour la vie, fait tout l'orgueil des Médecins.

Nous les regardons comme des Dieux, & comme si notre salut dépendoit uniquement de leurs remedes. N'estimons notre santé que ce qu'elle vaut, nous rabattrons beaucoup du respect que nous avons pour la médecine.

Et ne l'amuse point à discourir avec les Sots, ni avec les Physiciens. Car les uns & les autres t'enseigneront à rapporter tout au corps.

Qu'il ne faut s'attacher qu'à ce qu'on fait, d'instrument avec lequel on le fait.)

C'est à nous à voir si nous sommes en ce monde pour chercher la santé du corps; ou celle de l'ame. Cette recherche est bientôt faite. Il ne faut plus qu'agir conformément aux vues que nous devons avoir, & à la fin qui nous est proposée se à nous servir des moyens, qui seuls peuvent nous y faire parvenir.

XLV. Qu'il est impossible qu'il n'y ait pas dans le monde de cette race de gens.). Puisque le monde a été assujetti au dé-l'mon par le péché, il est impossible qu'il n'y ait des méchans. C'est pourquoi St. Paul dit: Que si on ne voulou pas vivre avec-

de Marc Antonin. LIV. IX. 295
ses fortes de gens, il faudroit fortir du monde. 1. Cor. 8. 10.

Quelle vertu la Nature a donné pour l'opposer à un tel vice. ) Ce passage est beau: comme il n'y a point de mal qu'il n'y ait un bien qui sui réponde, & qui sui soit opposé, il y a de même une vertu opposée à chaque vice. Car, un vice qui n'auroit pas sa vertu contraire, demeureroit sans pouvoir être combattu.

C'est comme si l'ail demandoit d'être payé, parce qu'il voit.) St. Jerôme dit fort bien, que comme tous les membres du corps servent à leurs dépens, sans attendre aucune récompense; nous, qui sommes membres d'un, tout bien plus considérable, nous devons saire de même, & servir pour rien.

Fin-du neuvieme Livre.





# RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR MARC ANTONIN.



# LIVRE DIXIEME.

I. MON ame, quand seras-tu donc bonne, simple, sans mêlange & sans fard? Quand seras-tu plus visible & plus a isée à connoître que le corps qui t'environne? Quand gouteras-tu les douceurs qu'on trouve à avoir de la bienveillance & de l'affection pour tous les hom-

mes? Quand seras-tu pleine de toimême & riche de tes propres biens? Ouand renonceras-tu à ces folles cupidités, & à ces vains desirs quite font souhaiter des créatures animées ou inanimées, pour contenter tes passions; du tems pour en jouir davantage; des lieux & des pays mieux situés; un air plus pur, & des hommes plus sociables? Quand feras-tu pleinement fatisfaite de ton état? Quand trouveras-tu ton plaifir dans toutes les choses qui t'arrivent? Quand seras-tu persuadée que tu as tout en toi; que tout va bien pour toi; que tout ce que tu, as vient des Dieux; que ce qui leur plaît t'est bon; & que tout ce qu'ils t'envoient tend à la conservation de cet être très-parfait, très-bon, infiniment juste, infiniment beau, qui produit, qui comde Marc Antonin. LIV. X. 299 prend, qui environne, & qui embrasse toutes choses, & qui, quand elles se dissolvent & se séparent, les reçoit en lui pour en produire de nouvelles & toutes semblables. Ensin, quand seras-tu si bien d'accord & si bien unie avec les hommes & avec les Dieux, que vivant avec eux sous les mêmes loix, & comme sous la même police, tu ne puisses plus ni te plaindre d'eux, ni leur donner lieu de condamner ta conduite?

II. Regarde bien ce que demande ta nature, comme si tu étois gouverné par la nature seule, & le fais si la nature de l'animal n'en est point blessée. Regarde ensuite ce que demande la nature de l'animal, & ne te le resuse point, à moins que cela ne soit contraire à la nature de l'animal raisonnable. Car qui dit animal raisonnable, dit politique; c'est-à-dire, né pour la société. Si tu observes bien ces regles, ne te mets en peine de rien.

III. Ou tu peux supporter ce qui t'arrive, ou tu ne le peux pas. Si tu le peux, ne t'en fâche point; mais supporte-le. Si tu ne le peux pas, ne t'en fâche pas non plus; car en te consumant, il se consumera aussi. Souviens-toi pourtant qu'il est en ton pouvoir de soussirir tout ce qu'il dépend de ton opinion de te rendre supportable, en te persuadant que c'est ton intérêt ou ton devoir qui le veulent ainsi.

IV. Quand quelqu'un péche, enseigne-le doucement, & lui re-montre sa faute. Et si tu ne le peux faire, n'accuse que toi-même, ou plutôt ne t'accuse point.

V. Tout ce qui t'arrive t'étoit

de Marc Antorin. Liv. X. 301° préparé dès l'éternité; l'enchaînement fatal des causes, en filant dès le gommencement des siecles la trame de ta vie, y a joint & mêlé ces accidens.

VI. que ce soit les atomes ou la nature, il faut d'abord poser que je suis une partie de ce tout, que la nature gouverne; & ensuite que je suis lié naturellement avec les autres parties de même espèce. Etant bien persuadé de ces vérités, je ne pourrai jamais prendre en mauvaise part rien de ce qui me sera distribué par un tout dont je fais partie : car il n'est paspossible qu'une chose soit mauvaise. pour une partie, quand elle est bonne pour le tout. Et ce tout ne peut rien avoir en soi qui ne lui foit utile. C'est un avantage qui est commun à toutes les natures.

# 302 Résexions Morales

Mais la nature de l'univers a de plus ce privilege, qu'aucune cause extérieure ne peut la forcer à rien produire qui lui soit missible. Cette premiere vérité, que je suis une partie de ce tout, me fera acquiescer à tous les accidens qui m'arriveront dans la suite; & la seconde, que je suis lié naturellement avec les parties de même espèce, me portera à ne rien faire qui ne soit utile à la fociété; à avoir toujours devant les yeux ces autres parties; à rapporter à leur utilité toutes mes actions, & tous mes desseins, & à éviter tout ce qui pourroit leur être. contraire. Pendant que je ferai dans cette disposition, il faut nécessairement que ma vie soit heureuse, comme tu conçois que seroit celle d'un bourgeois, qui rapporteroit toutes ses actions au bien

de Marc Antonin. LIV. X. 303 de ses concitoyens, & qui recevroit de bon cœur tout ce que sa ville lui départiroit.

VII. Toutes les parties de cet univers qui sont renfermées dans les espaces du monde, doivent nécessairement périr, c'est-à dire, s'altérer & se changer. Si c'est un mal pour elles, & un mal inévitable, la condition de cet univers est donc bien malheureuse, que toutes ses parties soient destinées à périr & à changer en mille façons. La Nature a-t-elle donc voulu procurer ce mal à toutes ces parties, & faire qu'elles ne fussent pas seulement sujettes au mal; mais, ce qui est bien pis, qu'elles ne pussent jamais l'éviter ? Ou les a-t-elle faites ainfi par mégarde & fans le favoir ? l'un & l'autre font également incroyables. Que si laissant là la na-

### 304 Réflexions Morales

ture, on s'avise de dire que toutes fes parties sont nées pour une telle fin, n'est-ce pas une chose bien ridicule que, dans le même tems qu'on foutient que les parties de l'univers sont nées pour le changement, on ne laisse pas d'en être surpris & de s'en fâcher, comme si cela étoit contraire à la nature ; fur-tout chaque chose retournant, par sa dissolution, dans les mêmes principes d'où elle a tiré son être. Car sa dissolution n'est, ou qu'une dissipation des élémens qui l'ont composée, ou qu'un changement par lequel ce que notre corps a de folide se change en terre, & ce qu'il a de spiritueux se change en air; de sorte que tout retourne fous les ordres & en la disposition de cet univers, foit qu'il doive périr par un embrasement général,

de Marc Antonin. LIV. X. 305 après une certaine révolution de siecles, ou qu'il ne fasse jamais que se renouveller par des changemens continuels. Quand je te parle de ce que tu as de folide & de spiritueux, ne t'imagine pas que ce foit ce que tu as eu à ta naissance; l'un & l'autre ne sont que d'hier ou d'avanthier, par le moyen des alimens que tu as pris & de l'air que tu as respiré. C'est ce que tu reçois de jour en jour qui se change, & non pas ce que ta mere t'a donné. Et quand on supposeroit même que ce que tu as reçu de ta mere, & qui t'a fait ce que tu es, est mêlé & confondu avec ce que tu as tiré de la nourriture & de la respiration, cela ne détruiroit pas ce que je viens de dire, qui demeure constamment vrai.

VIII. Quand tu te seras une fois

306 Réflexions Morales

donné le nom de bon, de modeste, de véritable, de prudent, de complaisant & de magnanime, prends bien garde de ne pas changer; & si par malheur tu venois à les perdre, de les recouvrer au plutôt. Mais fouviens-toi que celui de prudent t'avertit que tu dois t'appliquer sérieusement & sans relâche, à connoître chaque chose par toimême; que celui de complaisant t'engage à recevoir de bon cœur ce qu'il plaît à la nature universelle de t'envoyer; & que celui de magnanime t'oblige à élever ton esprit au dessus de tous les mouvemens de la chair, & à mépriser la gloire. la mort & toutes les autres choses semblables. Si tu conserves donc ces beaux noms, fans te soucier que les autres te les donnent, tu seras un autre homme, & tu

de Marc Antonin. LIV. X. 307 meneras une autre vie; car de vouloir être encore tel que tu as été jusques ici, de te laisser encore déchirer & traîner par les mêmes soins, cela est d'un homme lâche, trop attaché à la vie, & entiérement semblable à ces misérables qui combattent contre les bêtes, & qui, à demi-mangés & tout couverts de sang & de blessures, demandent d'être réservés au lendemain pour être encore exposés aux mêmes dents & aux mêmes ongles. Tâche donc de parvenir à ce peu de noms; & quand tu y seras parvenu, tâche de t'y maintenir comme si tu étois transporté dans les isles des Bienheureux. Oue si tu t'apperçois que tu ne puisses pas les garder tous, retire-toi dans quelque coin où tu puisses te défendre; ou sors même du monde entiére ment sans te fâcher, avec un esprit de simplicité, de liberté & de modestie, & ravi de pouvoir au moins faire cette bonne action dans la vie, que d'en fortir courageusement. Mais ce qui t'aidera le plus à retenir tous ces noms, c'est de te fouvenir des Dieux, & de penfer qu'ils ne veulent pas que les hommes les flattent; mais qu'ils leur ressemblent, & qu'ils fassent ce qui est de l'homme, comme le figuier fait ce qui est du figuier; le chien ce qui est du chien; & l'abeille ce qui est de l'abeille.

IX. La comédie du monde, la paresse ou l'esclavage essaceront peut-être, un seul jour en toutes ces saintes maximes de ton esprit.

X. Sur combien d'objets un Phyficien ne promene-t-il pas son imagination! Combien de choses fait-il de Marc Antonin. LIV. X. 309 passer devant lui comme en revue! Mais il ne faut pas se contenter de connoître; il faut agir & joindre la pratique à la théorie, si l'on veut bien faire son devoir, & conferver pur & entier en soi-même le plaisir que donne la connoissance des choses; ce plaisir qui, pour être secret, n'en est pourtant ni moins sensible, ni plus caché.

XI. Quand jouiras-tu de la simplicité & de la gravité? Quand auras-tu une connoissance si distincte de chaque chose, que tu saches ce qu'elle est dans son essence; quel lieu elle occupe dans l'univers; de combien de tems sera sa durée; ce qui entre dans sa composition; à qui elle peut être donnée; & ceux qui peuvent & la donner & l'ôter?

XII, Une araignée se glorisie d'a-

voir pris une mouche; & parmi les hommes l'un se glorisse d'avoir pris un lievre; un autre d'avoir pris un poisson; celui-là d'avoir pris un fanglier ou un ours; celui-ci d'avoir pris des Sarmates. Ne les trouvera-t-on pas tous de vrais brigands, si l'on examine bien leurs opinions?

XIII. Accoutume-toi à connoître & à examiner comment toutes choses se changent les unes dans les autres; sois attentif à ces changemens, & t'exerce continuellement à cette maniere de méditation. Il n'y a rien qui rende l'ame si grande; car celui qui sait que dans un moment il sortira de la vie, & quittera tout, par conséquent, a déja dépouillé son corps, & s'est remis tout entier, pour ce qui regarde ses actions, entre les mains de la

de Marc Antonin. Liv. X. 311 fouveraine justice; & entre celles de la nature universelle, pour ce qui regarde les accidens qui peuvent lui arriver. Du reste, il n'a pas seulement la moindre attention à ce qu'on pourra dire, penser, ou faire contre lui; content de ces deux avantages, d'agir avec justice dans ce qu'il fait, & d'embrasser avec joie ce qui lui arrive, il renonce à tous les autres soins, & à toutes les autres occupations du monde. Il ne demande qu'à marcher droit par le chemin de la loi, & qu'à suivre Dieu, dont toutes les voies font droites, & tous les jugemens justes.

XIV. Que sert-il d'avoir des défiances & des soupçons, quand il dépend de toi de voir de quoi il s'agit, & ce qu'il faut faire? Si tu les vois, fais-le avec douceur, &

#### 12 Réflexions Morales

fans regarder derriere toi. Si tu ne le vois pas, suspends ton action, & consulte tes conseillers les plus habiles. Que si quelqu'autre chose vient à la traverse, conduis-toi sagement selon l'occasion, en suivant toujours ce qui te paroît juste. C'est le meilleur but que l'on puisse se proposer, & ce n'est qu'en s'en éloignant qu'on tombe dans un égarement suneste.

XV. Tout homme qui obéit toujours à la raison est en même tems agissant & tranquille, sérieux & gai.

XVI. Dès que tu es éveillé, dedemande toi s'il t'importe beaucoup qu'un autre fasse ce qui est bon & juste; tu trouveras qu'il ne t'importe nullement.

XVII. Quand tu vois des gens qui parlent en maîtres, & qui

de Marc Antonin. LIV. X. 313 louent & blâment avec autorité & avec orgueil, ne manque pas d'examiner leur vie : tâche de découvrir ce qu'ils font à table & dans leur cabinet; pénetre leurs desseins, ce qu'ils recherchent & ce qu'ils fuient, & fouviens-toi qu'ils ne vivent que de rapines & de vols, qu'ils font, non pas, comme on dit, avec les pieds & avec les mains, mais avec la plus. précieuse partie d'eux-mêmes, avec laquelle, s'ils vouloient, ils pourroient acquérir la foi, la modeftie, la vérité, la loi & le bon génie.

XVIII. Un homme modeste & bien instruit, dit à la nature, qui donne tout & qui retire tout, donne-moi tout ce que tu voudras, & reprends ce qu'il te plaira. Et il le dit, non pas avec une sierté in-

Réflexions Morales folente, mais d'une maniere qui lui

marque son respect, son obéissance

& son affection.

XIX. Le tems qui te reste à vivre est court, vis comme sur une montagne; car il n'importe ici où là, si tu es dans le monde comme dans une ville.

XX. Montre aux hommes un homme vraiment homme, & qui vive felon la nature. Qu'ils le voient, qu'ils l'interrogent. Et s'ils ne peuvent le supporter, qu'ils le fassent mourir. Il vaut beaucoup mieux mourir, que de vivre comme eux.

XXI. Il n'est plus tems de disputer quel est l'homme de bien, mais de le devenir.

XXII. Pense incessamment à l'éternité & à la matiere universelle, & souviens-toi que chaque chose en

de Marc Antonin. Ltv. X. 315 particulier est à l'égard de la matiere un grain de sable, & à l'égard du tems, un clin d'œil.

XXIII. Sur chaque objet qui t'environne pense d'abord qu'il se dissout déja; qu'il change, qu'il se dissipe & qu'il se corrompt; enfin, que la vie n'est pas plus en lui que la mort.

XXIV. Regarde ce que sont les hommes; ils mangent, ils dorment & sont toutes les autres sonctions naturelles. Regarde qui sont ceux qui commandent aux autres; ils sont remplis d'orgueil, ils se mettent en colere, & traitent de haut en bas ceux qui sont soumis à leur autorité. Remets en ta mémoire de combien de choses ils sont eux-mêmes les esclaves, & à quel prix. Et pense à ce qu'ils seront bientêt.

#### 3 i 6 Réflexions Morales

XXV. Ce que la nature univerfelle porte à chaque particulier, c'est ce qui lui est utile; & il lui est utile dès le moment qu'elle le lui porte

XXVI. La terre aime la pluie; l'air aime à la donner. Le monde aime à faire ce qui doit nécessairement être fait. Je dis donc au monde: j'aime ce que tu aimes. N'estce pas même le langage ordinaire & commun; & sur tout ce qui se fait, ne dit-on pas que cela aime à se faire.

XXVII. Ou tu vis dans ce lieu là, & tu y es déja accoutumé; ou tu vas ailleurs, & c'est ce que tu demandes; ou tu meurs, & voilà ton ministere achevé. Il n'y a rien au delà; aie donc bon courage.

XXVIII. Sois persuadé que ce

de Marc Antonin. LIV. X. 317
petit coin de terre est comme tous
les autres; qu'on y est aussi bien,
& qu'on y trouve les mêmes choses que sur le sommet d'une montagne, & que sur le rivage de
la mer. Par-tout tu reconnoîtras la
vérité de ce que dit Platon, que le
sage est ensermé dans les murs d'une
ville, comme dans l'enceinte d'un
parc de brebis sur une haute montagne.

XXIX. Fais-toi toujours ces questions: En quel état est présentement mon ame? quel bien lui fais-je? à quel usage est-ce que je la mets? Est-elle sans intelligence? S'est-elle séparée & retranchée de la societé? Est-elle si fort mêlée, consondue & collée avec cette misérable chair, qu'elle suive tous ses mouvemens, & qu'elle lui obéisse. comme son esclave?

#### 318 Réflexions Morales

XXX. Quiconque s'enfuit de chez son maître, est un esclave fugitif. Notre maître c'est la loi. Quiconque donc transgresse la loi, est un fugitif. Celui qui s'afflige qui se fâche ou qui craint l'est tout, de même : car que veut-il? il veut 2 autant qu'il est en son pouvoir, s'opposer à ce qui est ordonné & résolu par l'esprit universel, qui gouverne & qui regle tout. Or, cet esprit n'est autre que la loi qui distribue à chacun ce qui lui convient, & qui lui est propre. Donc celui qui craint, qui se sâche & qui s'afflige, est un esclave fugitif; car il s'oppose à la loi.

XXXI. Quand la femme a conçu, d'autres choses viennent achever & former l'enfant. Quel merveilleux effet d'une telle cause! Dès que cet ensant est sormé, it.

de Marc Antonin LIV. X. 319 avale de la nourriture, & derechef d'autres causes viennent concourir à lui donner le sentiment & le mouvement; en un mot, la vie, la force & toutes les autres qualités. Combien y a-t-il là de merveilles! Ce font ces fecrets de la nature qu'il faut méditer. Il faut tâcher de voir la vertu, qui opere toutes ces choses, comme on voit celle qui pousse les corps en bas & en haut; non pas véritablement avec les yeux, mais aussi clairement.

XXXII Pense très-souvent que toutes choses sont & seront comme elles ont été, & remets-toi devant les yeux toutes les comédies & toutes les scenes semblables que tu as vues toi-même, ou que tu as lues dans l'histoire; par exemple, la Cour d'Adrien, celle d'An-

320 Réflexions Morales

tonin, celle de Philippe, celle d'Alexandre, celle de Créius; c'est toujours la même chose, il n'y a de différence que le changement d'acteurs.

XXXIII. Celui qui s'afflige & qui se plaint de quelque chose que ce soit, est très-semblable à un pourceau qu'on égorge, & qui regimbe & fait de grands cris. C'est la même chose de celui qui, seul dans son lit, se lamente pour les chaînes dont nous sommes liés & garottés. Souviens-toi qu'il est donné à l'animal raisonnable de suivre volontairement sa destinée; & que la suivre seulement, c'est une nécessité imposée à tous les animaux.

XXXIV. Considere séparément tout ce que tu fais, & sur chaque chose fais-toi cette demande: La de Marc Antonin. LIV. X. 321 mort est-elle donc si cruelle, parce qu'elle me privera de ceci?

XXXV. Quand tu es choqué de la faute de quelqu'un, examine-toi d'abord toi-même, & regarde si tu n'as jamais rien fait de pareil; par exemple, si tu n'as jamais pris pour un véritable bien l'argent, les plaisirs, la vaine gloire, ou d'autres choses semblables. Cette réflexion dissipera dans le moment toute ta colere, fur-tout si tu te souviens en même tems que ce malheureux a été forcé de faire ce qu'il a fait : car comment pouvoit-il s'en empêcher? Si tu le peux, arrache-le à cette force majeure qui l'entraîne.

XXXVI. Quand tu vois Satyrion, sectateur de Socrate, représente-toi Eutychès ou Hymenès. Quand tu vois Euphrates, repré222 Reflexions Morales

sente-toi Eutychion ou Sylvain. Quand tu regardes Alciphrion, pense d'abord à Tropeophore. Quand tu vois Xénophon, imagine-toi Criton ou Sévere; & quand tu jettes les yeux sur toi-même, représente-toi quelqu'un des Césars. Ainfi fur chacun trouve dans les fiecles paffés quelqu'un qui lui reffemble, & fais ensuite cette réflexion: Où font tous ces gens-là ? ils ne sont plus. De cette maniere tu t'accoutumeras à voir que toutes les chofes humaines ne font qu'une fumée & qu'un rien : surtout si tu te fouviens en même tems, que ce qui est une fois changé ne paroîtra plus dans toute la suite innombrable des siecles. Et toi, quel espace de tems y occupes-tu? mais quelque court que foit cet espace, n'est-ce pas assez

de Marc Antonin. LIV. X. 323 de le passer honnêtement? Quelle matiere & quelle occasion veux-tu éviter de déployer ta force & d'exercer ta vertu? Car que font tous les accidens qu'un exercice de la raison, qui connoît exactement la nature & la qualité des choses. qui arrivent dans cette vie? Demeure donc ferme jusqu'à ce que tu te les sois toutes rendu familieres, comme un bon estomac s'accommode de tout, s'approprie tout, & comme un grand feu convertit en flamme & en lumiere tout ce qu'on y jette.

XXXVII. Que personne ne puisfe dire véritablement que tu n'es ni de mœurs simples, ni homme de bien. Fais mentir tous ceux qui penseront cela de toi : cela est en ton pouvoir. Qui t'empêche d'être homme de bien & simple? ré324 Réflexions Morales

Tous-toi seulement à ne plus vivre,
si tu n'es tel. Car sans cela, la raison ne veut pas que tu vives.

XXXVIII. Qu'est-ce qu'on peut dire ou faire de mieux sur cette matiere? Quoi que ce puisse être, il est en ton pouvoir de le dire ou de le faire, & n'allegue point pour excuse que tu en es empêché. Tu ne cesseras de gémir & de te plaindre que quand tu te seras mis en état de faire, dans toutes les occasions qui se présenteront, tout ce qui est propre & convenable à la nature de l'homme, avec le même plaisir que le voluptueux trouve dans le luxe & dans les délices. Car tout ce que tu peux faire selon ta propre nature, tu dois le regarder & l'embrasser comme la jouissance d'un trèsgrand bien, Or, en tout tems & en

'de Marc Antonin. LIV. X. 325 tous lieux, il dépend de toi d'agir de cette maniere. Un cylindre, le feu, l'eau, & toutes les autres choses qui sont régies par une nature & par une ame privée de raifon, ne peuvent pas toujours conferver le mouvement qui leur est propre; car elles trouvent fouvent des obstacles sur leur chemin. Mais il n'en est pas ainsi de l'ame ou de la raison; elle continue toujours fon effor felon fon effence, & comme il lui plaît, au travers de toutes les difficultés qui s'opposent à son passage. Mets-toi donc bien devant les yeux cette facilité avec laquelle la raison perce & surmonte tous les obstacles; comme le feu se porte en haut; comme une pierre descend en bas; & comme un cylindre roule fur un lieu penchant, & n'en demande pas dayan-

### 326 Réslexions Morales

tage. Car tous les autres empêchemens que tu pourras trouver, ou ils viendront de ce cadavre que tu traînes, ou bien ils ne pourront te nuire, ni te faire aucun mal fans le secours de ton opinion, & sans la permission de ta raison même. Autrement, celui qui les souffriroit deviendroit tout aussi-tôt méchant. Véritablement pour tous les autres ouvrages de l'art ou de la nature, dès que le moindre mal leur arrive, ils font gâtés & ne font plus de même prix : mais ici on peut dire tout le contraire, & assurer que l'homme qui se sert bien des accidens qui le traversent, en devient & plus estimable & meilleur. Enfin, souviens-toi qu'aucune chose ne nuit au Citoyen, quand elle ne peut nuire à la Ville; & qu'elle ne nuit point à la Ville, quand elle ne

nuit point à la loi. Or, ce qu'on appelle des malheurs & des infortunes ne nuit point à la loi; & ne nuisant point à la loi, il ne sauroit par conséquent nuire, ni au Citoyen, ni à la Ville.

XXXIX. Quand un homme est bien imbu & bien pénétré des véritables opinions, le moindre mot & le plus commun, sussit pour lui faire rappeller sa constance & sa gaieté. Par exemple, ces mots d'Homere:

Quand le vent fait tomber les feuilles de nos bois,

Le printems aussi-tôt en fait renaître d'autres.

Les mortels ici bas suivent les mêmes loix.

Quand l'un naît, l'autre meurt, &c-Tes enfans aussi sont de véritables

### 328 Réflexions Morales

feuilles; vraies feuilles, ces hommes qui crient si haut, & qui, comme s'ils étoient feuls dignes d'être crus. louent ou en blâment les autres public, les déchirent &s'en moquent en particulier. Feuilles encore ceux qui dans les fiecles fuivans, recevront la mémoire de ton nom, & la feront paffer à leurs descendans. Enfin, toutes choses sont autant de feuilles; le printems les produit, le vent les abat, & la forêt en pousse d'autres à leur place, & elles ont toutes cela de commun. qu'elles font de peu de durée. Mais toi, tu les crains ou tu les desires comme si elles devoient durer toujours. Encore un petit moment, & tes yeux seront fermés; & d'autres viendront bientôt pleurer ceux qui auront assisté à tes funérailles.

de Marc Antonin. LIV. X. 329 XL. Un œil sain doit voir tout

ce qui est visible, & ne pas dire, je ne veux voir que du vert : car c'est le propre d'un œil malade. L'ouie & l'odorat bien fains doivent être toujours prêts, & à entendre & à sentir tout ce qui peut être fenti & entendu. Un bon eftomac doit se faire également à toutes fortes de viandes, comme une meule est faite à moudre toutes fortes de grains. Il faut de même qu'un esprit sain soit préparé à tout ce qui lui arrive. Celui qui dit, que mes enfans vivent; que tout le monde loue ce que je fais; c'est un œil qui demande, à voir du vert; c'est une dent qui ne veut que des choses tendres.

XLI. Dans le monde il n'y a personne de si heureux qui, à sa mort, n'ait autour de lui des gens

qui se réjouissent du mal qui lui arrive. Si c'est un honnête homme & un homme fage, il fe trouvera toujours quelqu'un qui dira: enfin, nous pourrons respirer, nous voilà délivrés de ce pédagogue. Il est vrai qu'il n'étoit fâcheux, ni incommode à personne; mais j'ai remarqué très-souvent qu'il nous condamnoit en secret. Voilà ce qu'on dira de cet honnête homme. Mais pour nous, combien d'autres choses avons-nous qui font desirer à une infinité de gens d'en être défaits! Si en mourant tu as ces pensées, tu mourras plus volontiers; car tu feras ce raisonnement : Je quitte une vie où ceux qui en jouissent avec moi, & pour lesquels j'ai souf. fert tant de peines, fait tant de vœux, & passé par tant d'inquié-

. de Marc Antonin. LIV. X. 332 tudes, sont les mêmes qui veulent que je meure, espérant que ma mort leur procurera peut-être quelque soulagement. Pourquoi donc voudrois-je faire ici un plus long féjour? Que ces réflexions ne t'obligent pourtant pas à en sortir mal avec eux; mais au contraire, en suivant ta bonne contume, témoigne-leur toujours tous les fentimens d'amitié, de douceur & de bienveillance. D'un autre côté aussi, neles quitte pas comme malgré toi, & comme en étant arraché; mais comme dans ceux qui meurent heureusement l'ame se détache doucement & volontairement du corps. il faut que tu te détaches d'eux de la même maniere. Car la nature t'a attaché & lié avec eux, elle t'en délie présentement. Je m'en détache donc, non pas par force, ni

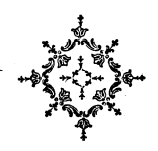
332 Réflexions Morales avec violence, mais de mon bon gré: car c'est une des choses qui se sont selon la nature.

XLII. Sur tout ce que tu vois faire, accoutume-toi, autant qu'il t'est possible, à rechercher pour quoi on le fait. Commence par ce que tu fais toi-même, & tâche de découvrir le but où tendent toutes tes actions.

XLIII. Souviens-toi que ce qui te remue & qui te fait agir comme une marionnette, ce sont les ressorts cachés au dedans de toi; & ces ressorts ce sont tes sens qui n'ont toujours que trop d'éloquence pour te persuader: c'est l'amour de la vie & toutes les autres passions; en un mot, l'homme intérieur. Ne t'amuse donc point à considérer le vaisseau extérieur & les organes qui en dépendent. Ils ne

## de Marc Antonin. LIV. X. 333

font que comme une scie ou un autre instrument, avec cette différe: ce pourtant qu'ils sont nés avec toi. Mais sans la cause qui les meut & qui les arrête, ils seroient aussi inutiles que la navette au Tisseran; la plume à l'Ecrivain; & le fouet au Cocher.





# REMARQUES

#### SUR

## LE DIXIEME LIVRE.

1. Q UAND seras-tu plus visible & plus aisée à connoître que le corps qui t'environne? ) L'ame peut être plus visible & plus zisée à connoître que le corps, puisqu'elle est un être immortel & permanent, qui ne change jamais quant à sa substance. & qui peut s'attacher à la vérité éternelle, qui est Dieu; au lieu que le corps est changeant, & que sa vie est non-seulement passagere, mais empruntée. L'ame donc devient visible quand elle fait ses fonctions, qu'elle agit conformément à fon origine, & qu'elle s'attache à cette forme primitive, comme dit Platon, & à ce modele parfait & immuable de voutes choses : autrement, elle est obscude Marc Antonin L. 1 v. X.

335 re. & si fort confondue avec le corps & avec les sens, qu'on ne sauroit la reconnoître: L'ame a en cela le même avantage que Dieu qui, par ses opérations. est devenu plus visible que le monde même.

Que tu as tout en toi. ) L'ame a tout en soi quand elle est bien unie à Dieu & bien remplie de son amour.

Tend à la conservation de cet être tout parfait.) On peut voir ce qui a été remarqué sur l'article VII. du Liv. V. 11 entretient la prospérité & la félicité de Dieu même, & contribue à la perfection; & si on l'ose dire, à la durée même de celui qui gouverne tout.

II. Regarde bien ce que demande ta nature, comme si tu étois gouverné par la Nature seule. ) C'est une excellente regle pour apprendre à distinguer les choses permises d'avec les choses défendues. Il n'y a rien de défendu que ce qui blesse la nature de l'animal, ou celle de l'animal raisonnable. Tout le reste est légitime & permis.

III. Car en te consumant il se consumera

aussi. ) C'étoit-là une des plus grandes consolotions des Païens dans les grandes douleurs, d'espérer qu'elles seroient courtes. Les Chrétiens en ont de plus solides; car ils sont assurés que les maux de cette vie leur produiront une gloire qui ne sinira jamais.

Que ton intérét ou ton devoir.) C'est plutôt l'un & l'autre.

IV. Ou plutôt ne t'accuse point. ) Car le succès ne dépend point de toi.

VI. Que ce soit les atomes ou la Nature.) C'est-à-dire, ou le hasard, ou la providence.

Mais la Nature de l'univers a de plus ce privilege. ) Car il n'y a rien hors de la nature de l'Univers, & tout est sous sa dépendance.

VII. Toutes les parties de cet univers.)
Toutes les parties du monde sont faites
pour périr, soit que la Nature universelle les ait condamnées à cela, ou qu'elles
y tendent d'elles-mêmes par la seule loi
de leur naissance. Lequel des deux qui
soit vrai, la mort ne peut être un mal,
& il est ridicule de se plaindre; car, d'un
côté,

de Marc Antonin. Liv. X. 337 côté, la Nature ne fauroit avoir fait le monde pour le rendre malheureux; & de l'autre, la dissolution des Etres ne leur est pas plus contraire, ni plus nuisible que leur assemblage, & que leur union, puisqu'ils ne font que retourner dans leurs premiers principes, & que ce que nous appellons périr, n'est proprement que changer. C'est le sens de cet article.

C'est-à-dire, s'altere & se changer.) Car rien ne peut se réduire à rien. Ainsi riem ne périt dans le monde. La naissance & la mort ne sont que des changemens. Comme si cela étoit contraire à la nature.) Car une même chose ne peut être en même tems. & selon la Nature & contre

la Nature.

Ou qu'une dissipation des élémens. ) Si tout se fait par l' concours des atomes.

Soit qu'il doive périr par un embrasement général après une certaine révolution de siecles, ou qu'il &c. : Les Philosophes de l'Académie & du Portique, ayant lu apparemment dans les Livres Saints que le seu consignarcit le monde, & qu'il y auroit ensuite de nouveaux Cieux & une nou-

velle terre, & ne comprenant pas les fuites merveilleuses de ces vérités, les ont expliquées à leur fantaisse. Les uns se sont imaginés que le monde, après s'être renouvellé plusieurs fois par le seu, en seroit enfin consumé; & les autres qu'il se renouvelleroit éternellement de la même maniere; & qu'après chaque embrasement, qu'ils regardoient comme un embrasement expiatoire, selon ce mot d'Itaïe, qui dit à Babylone, toute noircie de péchés: Habes carbones ignis, sede super eos he tibi erunt auxilio. Ifai. 47. 18. Tu as des charbons de feu, assieds-toi dessus; ils te fécourront ; les mêmes choses reviendiont comme auparavant : que Socrate, par exemple, ressusciteroit, & qu'il seroit accusé par Anytus & par Mélitus, & condamné par les mêmes Juges. Voilà quelle étoit l'idée que leur avoit donné la doctrine de la résurrection des morts. qu'ils avoient mal concue.

Ne l'imagine pas que ce soit ce que tu as eu à ta naissance; l'un & l'autre ne sont que d'hier & d'avanthier. ) Car tout ce que nous avons de matériel en nous, s'éde Marc Antonin. LIV. X. 339 coule continuellement, & fait place à la nouvelle matiere qui vient continuer & foutenir notre Etre; de forte que le corps que nous avions hier, n'est pas celui que nous avons aujourd'hui.

Et quand on sapposeroit même que ce que tu ais recu de ta mere. &c.,) Comme cette opinion, que nous n'avons plus le même corps que nous avions en naissant, paroît d'abord dure & incroyable, Antonin veut bien supposer le contraire, parce que cette supposition ne détruit en aucune maniere les vérités qu'il vient d'enfeigner. Car quoique nous ayons encorele même corps que notre mere nous a donné, il fera toujours vrai de dire qu'il ne subsiste que par le changement de la nouvelle matiere qui s'ajoute tous les jours à la premiere; & que l'une & l'autre seront enfin altérées & changées par la mort, qui les réduira dans leurs premiers principes. C'est à mon avis le iens de ce passage, qui étoit assez obscur. VIII. Quand tu te feras une fois donme le nom de bon & de modesse. Il y a une terrible contradiction dans les hommes. Il dépend d'eux de prendre justement les plus grands noms & de les conserver, & ils n'en veulent rien faire. Il ne dépend pas d'eux d'obliger les autres à les leur donner; & quand ils le pourroient, ce ne feroit pas une marque sûre qu'ils les eussent, ou qu'ils les méritassent, & c'est ce qu'ils poursuivent avec opiniâtreté.

Mais fouviens-toi que celui de prudent t'avertit.) Car les noms ne sont rien, si on n'a en soi les choses qu'ils signifient.

Que si tu t'apperçois que tu ne puisses pas les conserver tous, retire-toi dans quelque coin que tu puisses te désendre. C'est contre ceux qui ne pouvant pas avoir toutes les vertus ensemble, se dépitent, & n'en veulent aucune. Il n'y a pas de plus grande erreur, les vertus naissent les unes des autres, & notre persection ne s'accomplit que par degrés.

Et de penser qu'ils ne veulent pas que les hommes les flattent, mais qu'ils leur ressemblent. Il n'y a rien de mieux dit : flatter Dieu, c'est lui offrir des sacrifices; chanter ses louanges, & lui demander par-

de Marc Antonin. LIV. X. 341 don de ses fautes, sans se corriger. Car c'est traiter Dieu comme un ensant qu'on veut amuser par de faux semblans & par de belles paroles. Pour plaire à Dieu il faut lui ressembler & être transformé en son image, comme dit Saint Paul. 11. Cor. 3. 18.

1X. La comédie du monde, la guerre, la frayeur. ) Une de ces choses sussite pour nous faire perdre Dieu, quand nous ne sommes pas étroitement unis avec lui. Mais quand cette union est parsaite, rien ne sauroit nous séparer de son amour, ni la mort, ni la vie, ni les Anges, ni les vertus, &c. Rom. 8. 38. 39.

X. Sur combien d'objets un Physicien ne promene-t-il pas son imagination! Il n'y a rien de plus dangereux que l'étude de la Physique: car en fixant les yeux de notre corps sur des choses purement corporelles, elle detourne les yeux de notre intelligence, de la contemplation de l'Etre incorporel & invisible, seul véritable, & seul solide, c'est-à-dire, de Dieu, & de la méditation des ses vertus. C'est pourquoi Saint Paul nous avertit

de prendre garde qu'on ne nous séduise par la Philosophie & par les principes de la science mondaine. Colos. 2.8. Antonin ne veut pas blâmer entiérement cette science; car elle peut être utile, pourvu qu'on joigne la pratique à la théorie, & que la contemplation des beautés de cet univer s, nous porte à rendre à son Créateur le culte qui lui est dû.

Ce plaisir, qui, pour être fecret, n'en est pourtant ni moins sensible, ni plus caché, Ce jugement est beau. Antonin y prouve deux vérités très-importantes; la premiere, que le plaisir que donne la connoissance des choses n'est ni pur ni entier, quand cette connoissance n'opére pas des actions qui lui soient conformes; & l'autre, que ce plaisir ne doit pas être estimé par ce qu'il a d'extérieur, & qui se repand au dehors; car ce n'est pas-là ce qui constitue son essence. C'est ce qu'il a d'intérieur qui en fait le prix. Les hommes donc qui ont établi cette maxime, que tout notre savoir n'est rien, si les autres ne savent que nous l'avons, n'étoient que des hommes vains, qui cherchoient hors

de Marc Antonin. Liv. X. 343 d'eux-mêmes ce qu'ils ne pouvoient pas trouver en eux, & qui ne connoissoient nullement la nature du plaisir que l'intelligence donne. Il est secret; mais il en est d'autant plus pur, plus sensible & moins caché.

- XI. Et qui sont ceux qui peuvent la donner & l'ôter. ) Cette connoissance seule suffit pour nous détacher des créatures & nous ramener à Dieu. Car c'est Dieu seul qui peut ôter & donner toutes choses.

XII. Ne les trouvera-t-on pas tous de vrais brigands, si l'on examine bien leurs opinions?) Antonin se moque ici des prétextes spécieux que les hommes donnent à leurs inclinations; le Chasseur dit qu'il ne va à la chasse que pour faire de l'exercice, & pour s'accoutumer au travail; le Pêcheur, qu'il n'aime la pêche que pour se délasser, & pour aiguiser l'industrie dont on a besoin pour surprendre par ruses & par sinesses les plus sins & les plus soupçonneux de tous les animaux; & l'Officier dit qu'il ne va à la guerre que pour la gloire & pour servir son Prince & son pays, Rien n'est plus saux; si l'on

pouvoit pénétrer dans leur intérieur. & connoître ce qui les fait agir, on verroit que la plupart n'aiment la pêche, la chasse ou la guerre, que pour l'amour du gain, & que les uns & les autres sont des voleurs & des brigands, comme les Scythes répondirent à Alexandre : Toi qui te vantes d'éne venu pour exterminer les voleurs, tu es. le plus grand voleur de la terre. Et c'est par cette même raison qu'un Ancien a appellé la chasse une injustice & la mere de la cruauté. Si on approfondissoit bien les opinions des hommes, onne trouveroit que trop cet esprit de brigandage dans les emplois les plus justes & les plus. Caints.

XIII. Et s'est remis tout entier, pour ce qui regarde ses actions, entre les mains de la souveraine justice.) C'est-à-dire, qu'il conforme tous ses desirs, toutes ses actions, & toutes ses pensées aux regles immuables de la souveraine Justice, à laquelle il se soumet entiérement. Il n'y a rien de plus beau que tout cet article.

Il ne demande qu'à marcher droit par la chemin de la Loi, & qu'à suivre Dieu.)

de Marc Antonin. LIV. X. 345

Marcher droit par le chemin de la Loi, c'est ne faire rien que de juste. Suivre Dieu, c'est se conformer entiérement à ses volontés, & recevoir avec plaisir tout ce qu'il ordonne. On ne sauroit faire l'un que par l'autre; c'est pourquoi Antonin les a joints tous deux. Toutes ces vérités sont tirées du IV. Liv. des Loix de Platon.

XIX. Que sert-il d'avoir des désiances & des soupçons, quand il dépend de toi de voir de quoi il s'agit?) Il n'y a rien de plus dangereux pour les hommes, & sur-tout pour les Princes, que les irrésolutions où les jette très-souvent une inutile & superstitiense prévoyance: si l'on voit ce qu'il faut faire, on doit agir sans regarder plus loin; & si on ne le voit pas, il faut prendre conseil des autres. Ces soupçons, mais il arrivera ceci, mais il arrivera cela, sont étrangers à la chose, & doivent être rejettés.

Et ce n'est qu'en s'en éloignant qu'on tombe dans un égarement funeste. ) L'irré-folution qui nous fait manquer à une chose juste nous fait plus de mal que ne

pourroient faire les inconvéniens que nous prévoyons, quand ils arriveroient tous ensemble. Cet endroit est inintelligible dans le texte, & j'ai pris la liberté de le corriger en ajoutant un mot, blabera essi.

XV. Tout homme qui obeit à la raison est en même tems agissant & tranquille.) C'est un trésor que cet article. Quoi que nous fassions, si nous agissons avec agitation & avec tumulte, c'est une marque sûre que la raison n'en est point. Et ce qui est dit de Dieu dans l'Ecriture, qu'il n'étoit point dans les tourbillons ni dans les tempêtes, mais seulement dans la douce haleine du Zéphyre; nous pouvons le dire aussi de la raison avec beaucoup de vérité & de justice. Elle n'habite point dans le trouble, elle est toujours inséparable de la tranquillité.

Sérieux & gai. ) Voilà encore une précieuse vérité qu'Antonin nous enseigne sci en deux mots. Les emportemens de joie & le rire excessif ne se trouvent jamais avec la raison. La joie & la gaieté que la raison accompagne toujours, sont inséparables de la gravité & de la sévérité, s'il est permis de se servir de ce terme pour exprimer la sorce de ce mot admirable de Séneque: Severa res est verum gaudium. La véritable joie est quelque chose de sévere, c'est-à-dire, de grave & de sérieux. Le rire à gorge déployée est ridicule & sol.

XVI. Dès que tu es éveillé demande-toi s'il l'importe beaucoup, &c.) Nous ne devons attendre que de nous-mêmes tout le bien & tout le mal qui peuvent nous arriver. La justice ou l'injustice des autres ne nous regardent point, & nous doivent être entiérement indifférentes: la seule part que nous y devons prendre, c'est pour l'intérêt de notre prochain, que nous devons aimer comme nous mêmes.

XVII. Tâche de découvrir ce qu'ils sont à table & dans leur cabinet.) Si on pouvoit interroger la table & le cabinet de ces censeurs publics, & que la lampé qui éclaire la nuit dans leur chambre pût parler encore comme elle parle dans Lucien, nous découvririons une infinité

de choses qui, en nous vengeant de leur orgueil, nous feroient bien voir qu'il ne leur appartient pas de juger des autres.

Et souviens-toi qu'ils ne vivent que de rapines & que de vols. ) Cette pensée me paroît parfaitement belle. Ceux qui s'attribuent insolemment le droit de louer ou de blâmer les hommes, ne vivent que de rapines & de vols; car, outre qu'ils s'élevent un tribunal qui ne leur appartient point, & qu'ils établissent leur réputation sur les ruines de cellede leur prochain, ils volent à Dieu le principal de ses droits. & jugent de la loi & de la justice. L'Ecriture même appelle rapine quand la créature s'égale à Dieu. Or. c'est s'égaler à Dieu. & se mettre même au dessus de lui que de juger des hommes.

Et avec laquelle, s'ils vouloient, ils pourroient acquérir, &c. ) Qu'Antonin met bien dans tout leur jour la folie & l'aveuglement de ces hommes vains! il dépend d'eux d'acquérir légitimement tant de rares vertus, & ils aiment mieux faire un résor d'injustice & de mensonge. La Loi. ) Acquerir la Loi, c'est-à-dire, au lieu de la violer en s'en déclarant le juge, s'y soumettre de tout son cœur, en conformant à ses décisions nos paroles & nos pensées.

XVIII. Et il le die, non pas avec unes fierté infolente. ) Antonin savoit bien qu'il y a des hommes qui disent par fierté & par insolence ce qu'on doit dire par obéissance & par soumission. Car on ne voit que trop de ces gens qui ne sont hardisque contre Dieu.

XIX. Vis comme fur une montagne. ). C'est-à-dire, vis comme si le lieu que tu habites étoit le plus agréable & le plus délicieux lieu du monde. Car les anciens n'estimoient que les lieux qui étoient bâtis sur des montagnes. On peut voir l'article XXIII. de ce même Livre.

Car il n'importe ici ou là, si tu es dans le monde comme dans une ville.) Si le monde n'est pour toi qu'une seule & même ville, tous les lieux te seront égaux.

XX. S'ils no peuvent le supporter, qu'ils le fassent mourir. ) Antonin avoit sans doute devant les yeux l'excellent passage

de Platon, où Socrate parle de la contradiction que la justice trouve dans l'esprit des hommes, & où il assure qu'elle est si forte, que si la souveraine justice venoit au monde, sous une figure humaine, les hommes ne pourroient la sousfrir, & la livreroient à une mort ignominieuse & cruelle.

XXI. Il n'est plus tems de disputer quel est l'homme de bien, mais de le devenir. C'étoit le défaut le plus ordinaire des Philosophes, & sur-tout des Stoiciens; ils passoient leur vie à disputer sur la définition de l'homme de bien. Antonin, lassé de ces disputes, dit admirablement qu'il ne s'agit plus de disputer quel il est, mais de l'être. Car ce n'est pas l'être que de disputer. Au contraire, la chaleur & l'animosité, sœurs inséparables de la dispute, sont bien plus capables de nous éloigner de cet état, que de nous y mettre.

XXIV. Regarde ce que sont les hommes, ils mangent, ils dorment, &c. ) Antonin veut faire connoître la misere de l'homme par les nécessités indispensables ausquelles il est assujetti. En effet, rien n'est plus misérable.

Regarde qui sont ceux qui commandent aux autres.) Après avoit parlé de la misere des hommes en général, il parle de celle des grands Seigneurs. Ce n'est le plus souvent qu'orgueil, emportement, injustice, ignorance.

De combien de choses ils étoient eux-mêmes les esclaves, il n'y a que peu de tems. & à quel prix.) Antonin nous fait entendre qu'on peut souvent dire à ceux qui nous veulent maîtriser, ce que Danus dit à Horace dans la VII. Satyre du Livre 11.

> Tune mihi Dominus, rerum imperiis hominumque

> Tot tantisque minor? quem ter vindicta quaterque

Imposita haud umquam misera formidine privet?

Vous êtes mon maître, vous que tant de choses & tant d'hommes dissèrens tiennent assujetti? Vous que toutes les cérémonies des Fréteurs, cent sois réitérées, ne pourroient jamais assiranchir de la crainte?

Et à quel prix. ) Ces mots ajoutent beaucoup à ce qu'il vient de dire; car l'esclavage des grands est d'autant plus honteux que celui des plus vils esclaves, & que le prix qu'ils en retirent est honteux & bas.

XXV. Et il lui est utile des le moment qu'elle le lui porte.) C'est pour réfuter l'opinion de ceux qui disoient qu'une chose pouvoit être utile pour l'avenir, & fâcheuse pour le présent. Antonis soutient qu'elle est utile dès le moment qu'elle est donnée par la Nature, qui me donne jamais rien que quand il le faut.

XXVI. La terre aime la pluie, l'air aime à la donner.) Ce sont des vers d'Euripide rapportés par Aristote dans le I. chap. du VIII. Liv. de ses Morales. Et sur ces vers, Antonin fait la réslexion suivante.

Je dis donc au monde: j'aime ce que tu aimes.) Car puisque le monde aime tout ce qui arrive, c'est une injustice à une partie de n'aimer pas ce qu'aime le tout.

Et sur tout ce qui se fait ne dit-on pas que cela aime à se faire?) Il semble qu'Antonin tombe un peu ici dans le defaut des Stoiciens, qui philosophoient souvent sur un jeu de mots. Cette saçon de parles des Grecs & des Latins (car elle n'est mullement françoise), cela aime à se saire, veut dire simplement cela a coutume d'arriver. Ainsi le raisonnement d'Antomin pourroit bien n'être pas trop juste. Cependant, pour le désendre, on peut dire que cette expression, cela aime à se saire, ne signifie cela a coutume d'être sait, que parce que ce qui est le plus agréable au monde, c'est ce qui arrive le plus souvent.

X VII. Ou tu vis dans ce lieu-là, &tu y es déja accomumé.) C'est pour s'empêcher de tomber dans le dégoût des.
lieux que l'on habite. Ou nous y sommes
pour toujours, & la coutume nous les.
rendra supportables; ou nous en sortirons, & nous voilà contens; ou nous
mourrons, & voilà tout sini: pourquoi
se donner donc tant de chagrin & tant
de peine?

Et voil ton ministere acheve.) Antonina appelle la vie un ministere, un service, parce que les hommes ne sont nés que pour travailler & pour servir aux deseins de Dieu.

XXVIII. Et qu'on y trouve les mêmes choses.) C'est ce qu'Epicure disoit: En quelque lieu que j'aille, j'y trouverai un soleil, une lune, des assres, des songes, des auspices & des Dieux.

La vérité de ce que dit Platon, le Sage est enfermé. ) C'est dans le Theatetus, dans ce Dialogue admirable, où Socrate compare les avantages que les hommes d'Etat ont fur les Philosophes, avec ceux que les Philosophes ont sur les hommes d'Etat, & où il dit, que le Philosophe, à cause du peu d'expérience qu'il a dans les affaires. paroîtra toujours aussi ignorant & aussi grofsier que les bergers; car, quoiqu'il vive dans une Ville, au milieu de ses Concitoyens, il y est. comme s'il étoit dans un parc de brebis, Sur le sommet d'une montagne. P. 174. de l'édit. de Serres. Et Antonin ne se sert de ce passage que pour en tirer cette conséquence; que puisque le Sage trouve les délices de la montagne au milieu du tumulte des Villes, tout le monde peut les y trouver comme lui.

XXX. Notre Maître, c'est la Loi.) La Loi, c'est-à-dire, Dieu, qui est la Loi

de Mare Antonin. LIV. X. 355

vivante & éternelle. C'est pourquoi Platon dit, que la Loi est le Dieu des Sages. Epist. viii. & Socrate, dans le Minos, que la Loi n'est autre chose que 78 ovros

E'Esupsois, inventio ejus quod eft.

XXXI. Comme on voit celle qui pousse les corps en bas & en haut. ) La vertu qui opere tous les mysteres de la naissance & de l'accroissement des hommes, ne se voit qu'avec les yeux de l'esprit, non plus que celle qui fait la pesanteur ou la légéreté des corps. Soit que cette pesanteur & cette légéreté viennent de ce que chaque chose tend à se joindre avec celle qui est de même nature qu'elle, comme les Stoïciens le croyoient; car les corps n'ont d'eux-mêmes, ni pesanteur, ni légéreté : foit qu'elles ne viennent que du mouvement de la terre, qui, tournant autour de son centre, fait que toutes les parties de sa masse ne tendent qu'à s'en éloigner, & qu'elles s'en éloignent avec plus ou moins de vîtesse, selon qu'elles ont plus ou moins de mouvement; celles qui en ont le moins, étant repoussées avec violence par celles qui en ont le

plus, & qui par-là, les font paroître pe-

Non pas véritablement avec les yeux, mais aussi clairement.) Les yeux du corps sont bien moins sideles que ceux de l'intelligence; car ils ne sont éclairés que par une lumiere matérielle, qui nous trompe à tous momens; au lieu que les yeux de l'esprit sont éclairés par la lumiere éternelle & véritable, qui ne trompe jamais, & auprès de laquelle tout n'est que ténebres. C'est pourquoi St. Ambroite disoit sort bien, en parlant des Sacremens; on voit bien mieux les choses qu'on ne voit pas, que celles qu'on voit. Meliùs videntur qua non videntur, quam qua videntur.

XXXII. Il n'y a de différence que le changement d'Acteurs. ) Car ce changement n'empêche pas que les choses ne soient toujours les mêmes, comme une piece de théatre est toujours la même, quoiqu'elle soit jouée par différentes troupes de Comédiens.

qui dans son lit se lamente pour les chaînes

dont nous sommes liés.) Il parle des chaînes de la fatale nécessité, c'est-à-dire, de la destinée que les hommes ne peuvent, ni éviter, ni tromper.

Et que de la suivre seulement, c'est une nécessite imposée à tous les animaux.) Voilà une distinction bien avantageuse à l'nomme. Dieu a imposé à tous les animaux la nécessité de suivre leur destinée; il n'y a que l'homme à qui il a donné le pouvoir de la suivre volontairement; & ce n'est que par cette soumission qu'il en devient le Maître; car toutes choses sont soumises à celui qui est soumis à Dieu.

XXXIV. La mort est-elle donc si cruelle, parce qu'elle me privera de ceci?) Si nous examinions ainsi en détail toutes nos occupations, nous n'en trouverions pas une qui dût nous faire regretter la vie.

XXXV. Que ce malheureux a de force de faire ce qu'il a fait.) Car il est vaincu & entraîné par ses passions, comme il l'a déja fair voir ailleurs.

XXXVI. Quand tu vois Satyrion, Sectateur de Socrate. ) Satyrion, Euphratès, Alciphron, Xénophon, étoient des Philosophes du tems d'Antonin. Euphratès; ne peut donc pas être celui dont Pline fait l'éloge, dans la dixieme Lettre du Livre I. Car il étoit mort avant qu'Antonin vînt au monde; Adrien lui ayant permis de prendre du poison, à cause de sa vieillesse & d'une maladie désespérée dont il étoit attaqué. C'étoit sans doute un de ses fils. Il nous reste encore des Lettres qui portent le nom d'Alciphron.

Eutyches, ou Hymenes.) Eutyches, Eutychion, Sylvain, Tropéophore, Criton & Severe, Philosophes, tant anciens que modernes, & qui étoient tous morts avant le regne d'Antonin.

Ainsi chacun trouve dans les siecles passes quelqu'un qui lui ressemble. ) Pour le souvenir de la fragilité des choses humaines, il semble qu'il devroit suffire de penser en général aux hommes qui ont vécu avant nous & qui sont morts, mais comme nous nous aimons nous-mêmes, tout ce qui a rapport à nous plus que toutes choses, la ressemblance que ceux qui nous ont précédés ont avec nous & avec ceux qui vivent de notre tems,

de Marc Antonin. LIV. X. 359 nous touche davantage, & fait plus d'impression sur notre esprit. Voilà le fondement de cette maxime.

Que ce qui est une fois changé dans toute la suite innombrable des siecles. ) Quoique les Stoïciens fussent persuadés que la Nature renouvelleroit plusieurs sois le monde, ou même toujours, & qu'ils crussent par-là une espece de résurrection, comme cela paroît par ce beau passage de Chryfippe, dans le Livre de la Providence: Cela étant, il est manifeste qu'il n'est pas impossible qu'après notre mort, par la révolution de certaines périodes de tems, nous soyons rétablis dans la même figure où nous sommes; ils soutenoient pourtant que ce ne seroient pas les mêmes choses qui reviendroient, mais des choses entiérement semblables : par exemple, que le même Socrate ne reviendroit pas, mais un autre tout semblable à lui.

Lar, que sont tous les accidens qu'un exercice de la raison. ) C'est pourquoi les Grecs les appellent tous des combats.

XXXVII. Car, sans cela, la raison ne veut pas que tu vives. ) La vie ne nous

est donnée qu'asin que nous avancions dans la persection; dès que nous nous arrêtons, ou que nous reculons, c'est un bien dont nous ne jouissons qu'avec injustice.

XXXVIII. Ou bien ils viendront de ce cadavre que su traines. Et par conséquent, ils sont sans effet; car, comment une chose morte pourroit-elle nuire à ce qui est immatériel & immortel?

Autrement celui qui les souffriroit deviendroit eout aussi-tôt méchant.) Si les choses pouvoient nous nuire malgré nous & sans notre consentement, il n'y a personne qui pût s'empêcher d'être méchant. Mais elles ne nous nuisent qu'autant que nous leur en donnons la liberté, en les rendant maîtresses de nos opinions.

L'homme qui se sert bien des accidens qui le traversent, en devient, & plus estimable & meilleur.) Car ces accidens sont comme le seu qui épure l'or. Un homme devient, par leur moyen, vénérable & comme sacré; & l'on peut dire de lui ce qu'un Historien dit admirablement de Marius? Redie ab Afriça Marius, clade major; se quidem

de Maro Antonin. LIV. X. 361
quidem carcer, catena, fuga, exiliave horris
ficaverant dignitatem. Flor. 111, 21. Marius revient d'Afrique, plus grand par ses
malheurs; car sa prison, ses chaînes, sa
fuite, son exil, relevoient sa dignité, en
inspirant pour lui des sentimens d'une
sainte horreur.

Or, ce qu'on appelle des malheurs & des infortunes, ne nuit point à la Loi.) A la Loi, c'est-à-dire, à l'ordre que Dien a établi pour le gouvernement du monde à la beauté de cet ordre ne peut être troublée par les infortunes ni par les calamités; puisqu'au contraire, elles sont dans les mains de Dieu les instrumens de sa bonté & de sa justice, & qu'il ne s'en s'ert que pour éprouver les bons & châtier les méchans. Ce raisonnement d'Antonin est sublime & beau.

XXXIX. Par exemple, ce mot d'Homere.) C'est un passage du VI. Livre de l'Iliade, v. 147. Mais il y a bien de l'apparence qu'Antonin n'en avoit rapportéque les premieres paroles, puisqu'il dit; le moindre mot suffit.

XII. Qui se réjouissent du mal qui lui Tome II.

arrive.) Ce n'est pas qu'Antonin regarde la mort comme un mai; mais il parle se-lon le sentiment du Peuple, qui, la croyant un mai, ne laisse pas de se réjouir de ce qu'elle arrive à ceux qu'il hait, ou qui l'incommodent.

Il est vrai qu'il n'etoit fâcheux ni incommode à personne. ) C'est le véritable caractere d'un honnête homme; il condamne les vices sans toucher aux personnes : Insectatur vitia, non homines; non cassigat errantes, sed emendat. Plin. Liv. 1. Epist. 10.

Mais pour nous, combien d'autres choses avons-nous qui font desirer à une infinité de gens d'en être désaits!) Puisqu'un si bon Empereur croit avoir sujet de penser ainsi, que doivent saire les autres? On voit dans ce chapitre des marques d'une douceur & d'une charité sort rares, même parmi les meilleurs Chrétiens.

Que ces réstexions ne t'obligent pourtant pas à en soriir mal avec eux.) Quel soin de s'empêcher de blesser la charité & de mourir avec la haine du prochain!

XIII. Tâche de découyrir le but où son-

Le Marc Antonin. LIV. X. 363

Tent toutes tes attions.) Car si elles tendent à contenter nos desire déréglés, elles produiront la corruption & la mort; & si elles vont à opérer les biens de l'esprit, elles produiront la vie éternelle.

ALIH. Et ces ressorts, ce sont res sens squi n'ont toujours que trop d'éloquence pout se persuader.) Il n'y a dans le texte que ces deux mots: C'est la Rhétorique.; mais il est aisé de voir que le passage n'est pas entier, & qu'il faut ajouter, ou of suir des opinions, ou ai Péveur, des sens; c'est la Rhétorique de tes sens, ou de tes opinions. Car c'est assurément ce qu'Antonin a voulu dire, & le passage est fort beau.

C'est l'homme intérieur.) C'est-à-dire; l'ame, qui est, à proprement parler, l'homme, dont le corps n'est que l'organe; c'est lui que St. Pierre appelle l'home, me caché du cœur. 1. P. 111. 4.

Fin du dixieme Livre.

The second 

- 1 10 pm 

Company of the

\*\*\*\*\*

The state of the s 

2 4....



# RÉFLEXIONS

MORALES

DE L'EMPEREUR

MARC ANTONIN-

# N- MA

## LIVRE ONZIEME.

I. Les propriétés de l'ame raifonnable, font, qu'elle se voit elle-même; qu'elle compose ellemême; qu'elle se rend telle qu'elle veut; qu'elle jouit des fruits qu'elle porte; au lieu que tout ce que portent les plantes & les animaux, ne va qu'au prosit des autres, & ja-

 $Q_3$ 

366 Réflexions morates.

mais au leur; qu'elte parvient toujours à sa fin entiere & parfaite. quelque bornée que foit sa vie; car il n'en est pas d'elle comme de la danse, d'une comédie ou d'autres choses semblables, dont on ne fauroit retrancher la moindre chose sans rendre l'action imparfaite & défectueuse. En quelque endroit qu'on la furprenne, au commencement, au milieu, à la fin elle fait que ce qui a paru est toujours une piece complette & finie; de forte qu'elle peut toujours dire: j'ai tout ce qui m'appartient. De plus, l'ame parcourt tout cet univers; elle se promene dans les espaces immenses qui l'environnent; elle contemple sa figure; elle mesure, en quelque maniere, l'éternité; elle pénetre & conçoit la regénération périodique des choses :

de Marc Antonin. LIV. XI. 367 & lisant ainsi l'avenir, elle voit clairement que ceux qui viendront après nous ne verront rien de nouveau, comme ceux qui nous ont précédés n'ont vu que ce que nous voyons. On peut dire même que par la raison de cette uniformité, un homme qui n'a vécu que quarante années, quelque peu d'esprit qu'il ait, a vu tout ce qui a été avant lui, & tout ce qui sera après. Les autres propriétés de l'ame, font l'amour du prochain, la vérité, la pudeur, & de n'estimer rien tant que soi-même, ce qui est aussi le propre de la loi. Et de cette maniere la droite raison est la même que la raison de la souveraine justice.

II. Tu mépriseras la musique, les danses & tous les spectacles, se tu sais ce que je vais te dire; à

l'égard de la musique, tu n'as qu'à la divifer en chacun de fes tons. & sur chacun te faire cette demande: Est-ce donc là ce qui me ravit? Tu en auras honte. Sur la danse fais la même chose, & considere à part tous ses gestes & tous fes mouvemens, & ainsi de tous les spectacles. Enfin, sur toutes les chofes du monde, excepté sur la vertu & sur ce qui vient d'elle, fouviens-toi de cette maxime: divise-les par parties, & par cette division, apprends à les mépriser. Suis la même regle sur toute la vie.

III. Combien est heureuse l'ame qui est toujours prête à se séparer du corps, soit qu'après cette séparation elle soit éteinte ou dissipée, ou qu'elle subsiste encore! Mais if saut que cette bonne résolution vienne de son propre jugement, &

de Marc Antonin. Liv. XI. 369 non pas d'une opiniâtreté obstinée, comme celle des Chrétiens. Il faut qu'elle se porte à cette action avec raison, avec gravité & sans aucun faste, pour persuader aux autres de l'imiter.

IV. Ai-je fait quelque chose d'utile à la société? J'en ai reçu la récompense. Aie toujours cette maxime dans la bouche, & ne cesse jamais de faire le bien.

V. Quel est ton métier d'être homme de bien. Comment y peut on mieux réussir qu'en méditant sur les ordres de la nature de l'univers, & sur tous les devoirs ausquels l'homme est engagé par les loix de sa nature particuliere.

IV. Les tragédies ont été premiérement introduites pour faire fouvenir les hommes des accidens qui arrivent dans la vie, pour les

Q5.

Reflexions Morales avertir qu'ils doivent nécessairementarriver, & pour leur apprendre que les mêmes choses qui les divertissent sur la scene, ne doivent pas leur paroître insupportables sur le grand théatre du monde. Car tu vois bien que telle doit être la catastrophe de toutes les pieces, & que ceux qui crient tant sur le théatre, oh! Citheron, ne se délivrent pas de leurs maux. Les Poëtes tragiques disent souvent des choses très-utiles, comme ceci : Si les Dieux n'ont soin ni de moi ni de mes enfans, cela même ne se fait pas fans raison. Et ceci encore: Ne to mets pas en colere contre les affaires. car elles ne s'en foucient: point. Et:, La vie est comme la moissan d'un champ. Et plusieurs autres choses semblables. A la tragédie succéda la

xieille comédie armée, d'une liberté

de Marc Antonin. LIV. XI. 371 magistrale, & qui en donnant à chaque chose son véritable nom, réussissoit admirablement à corriger l'arrogance & l'infolence des citoyens. Diogene s'est servi, à ce dessein de beaucoup d'endroits de cette vieille comédie. Après cela vint la comédie que l'on appelle moyenne; & enfin, on inventa la nouvelle comédie, qui dégénéra en une pure imitation. On fait que les auteurs de cette dernière forte de comédie disent de fort bonnes choses, mais au fonds, quel est le sujet & le but de toutes ces repréfentations 2

VII. Que c'est une chose bien évidente qu'il n'y a pas de meilleure disposition pour la Philosophie que celle où tu es maintenant!

VIII. Une branche, séparée de

371 Réflexions Morales

la branche à qui elle touchoit ne peut qu'elle ne soit séparée de l'arbre entier. Tout de même, un homme qui s'est séparé d'un autre homme, s'est entiérement séparé de toute la société. Mais c'est une main étrangere qui retranche la branche, au lieu que l'homme se retranche lui-même en haissant son prochain, & en s'éloignant de lui. Et il ne sait pas qu'il se sépare par-là tout d'un coup de la société civile. Mais voici une grace bien particuliere de Dieu qui a établi la société; c'est que nous pouvons être incorporés & réunis au corps dont nous nous sommes séparés, & faire encore une partie du même tout. Il faut seulement se souvenir qu'une partie à qui il est souvent arrivé de se séparer, ne se réunit & ne se répand enfin qu'avec beaude Marc Antonin. LIV. XI. 373 coup de peine; & qu'une branche qui a toujours été attachée à son arbre, & qui a crû avec lui, est bien différente de celle qui y a été entée après sa séparation, comme tous les Jardiniers même l'assurent.

IX. Il faut être branche d'un même arbre, & ne pas suivre les mêmes opinions.

X. Quand tu suis la droite raison, il n'est pas au pouvoir de ceux
qui s'y opposent, de t'empêcher
de faire une bonne action; il ne
saut pas non plus qu'ils puissent
t'arracher la douceur & l'affection
que tu dois avoir pour eux. Demeure serme dans ces deux dispositions; poursuis ton dessein & ton
choix, & continue d'avoir la même bonté pour ceux qui te traversent & qui te chagrinent. Car
ce n'est pas une marque moins gran-

#### 774 Réflexions Morales

de de foiblesse de se fâcher contre eux, que de renoncer à son entreprise, & que de se décourager: celui qui se rebute en se laissant épouvanter, & celui qui perd les sentimens d'affection & d'humanité qu'il doit avoir pour les hommes que la nature lui a donnés pour parens & pour amis, sont également déserteurs, & quittent également leur poste.

XI. Il n'y a point de nature qui foit inférieure à l'art, car tous les arts imitent la nature. Cela étant, ils'enfuit, par une conséquence trèsévidente, que la nature la plus parfaite & qui comprend en elle toutes les autres, ne cede point à l'industrie de tous les arts. Or il est certain que ceux-ci font toujours les choses les moins parsaites pour les plus parsaites; il est donc conse

de Maro Antonin. LIV. XI. 375 tant que la nature le fait aussi; & c'est ce qui produit la justice, & la justice est la mere de toutes les autres vertus: car il n'y aura plus de justice, si nous courons avec tant d'ardeur après les choses indisférentes; si nous nous laissons tromper, & si nous sommes inconstans & téméraires.

XII. Si les choses dont la crainte ou le desir te donnent de l'inquiétude & troublent tout le repos de ta vie, ne viennent pas d'ellesmêmes jusques à toi, & si c'est toi proprement qui vas à elles, & que de leur côté elles demeurent immobiles; impose seulement silence à ton opinion qui en juge, & tune les desireras ni les craindras.

XIII. L'ame est une sphere d'une rondeur parsaite; pendant qu'elle ne s'étend & ne se relâche point en dehors, & qu'elle ne se resserre &

### 376 Réflexions Motales

& ne s'enfonce point en dedans, elle reluit d'une lumiere qui lui fait découvrir la vérité de toutes choses & celle qui est en elle.

XIV. Quelqu'un me méprise, c'est à lui à voir pourquoi il le fait; pour moi, je prendrai bien garde de ne rien faire ou dire qui mérite ce mépris. Il me hait, c'est sur son compte. Pour moi, j'aurai toujours la même bonté & la même affec ion pour tous les hommes en général, & pour celui-là même en particulier; & je serai toujours prêt à lui remontrer sa faute sans m'emporter en reproches, & fans faire ostentation de ma patience, mais fincérement & charitablement comme Phocion, & s'il est vrai qu'il n'ait pas mêlé la raillerie à fes avertissemens. Car il faut que cela vienne du cœur, & que Dieu qui

de Marc Antonin. LIV. XI. 377
connoit l'intérieur des hommes & qui fonde les cœur, voie qu'on n'est fâché de rien, qu'on ne se plaint de rien. Car quel mal est-ce pour toi, si tu fais les choses qui sont propres à ta nature? Et puisque Dieu t'a mis dans ce monde pour le bien de la société, pourquoi resuses-tu de faire les choses qui sont utiles à la nature univerfelle?

XV. Ceux qui se méprisent les uns les autres, qui se flattent les uns les autres, & qui veulent se surpasser les uns les autres, sont toujours soumis les uns aux autres.

XVI. Quelle horreur & quelle fausseté de dire, j'ai résolu d'agir franchement avec vous! Que veuxtu saire, mon ami, il n'étoit nullement nécessaire de faire ce préambule; la chose parlera assez

d'elle-même : il faut qu'elle soit écrite sur ton front, & qu'on lise dans tes yeux ce que tu as dans l'ame, comme un amant lit toutes choses dans les yeux de sa maîtresse. En un mot, il faut qu'un honnête homme franc, foit comme celui qui sent mauvais, & que ceux qui s'en approchent sentent d'abord ce qu'il est. Une franchise affectée est un poignard caché. Il n'y a rien de plus horrible que cette amitié de loup : évite cela sur toutes choses. L'honnêteté, la franchise & la bonté paroiffent dans les yeux deceux qui les ont, ils ne fauroient les cacher.

XVIII. Veux-tu vivre heureufement? Cela dépend de toi, tu n'as qu'à avoir de l'indifférence pour tout ce qui est indifférent. Et tu en auras sans doute, si tu examines chaque chose séparément &

de Marc Antonin. LIV. XI. 379 par rapport au tout; si tu te souviens qu'il n'y en a aucune qui puisse nous forcer à juger d'elle, ni qui vienne jusqu'à nous; & que c'est nous qui faisons tout le chemin, qui en jugeons, & qui nous en faisons une image, lorsque nous pourrions ou nous empêcher de la faire, ou l'effacer entiérement. si elle s'étoit glissée malgré nous & à notre insçu; & enfin, si tu fais cette réflexion, que nous ne serons pas obligés de nous tenir long-tems fur nos gardes, & que la mort viendra bientôt terminer tous ces soins, & nous mettre pour toujours dans une tranquillité parfaite. Qu'est-ce donc qui t'empêche d'être content de toutes les choses qui arrivent dans le monde? Si elles sont selon la nature. reçois-les gaiement, & elles te

280 Réflexions Morales

feront faciles; & si elles sont contre la nature, cherche ce qui est consorme à ta nature propre, & le poursuis, quelque peu de gloire qui l'accompagne: car il n'y a rien de plus pardonnable que de suivre son propre bien.

XVIII. Pense d'où chaque chose est venue, de quoi elle est composée, en quoi elle sera changée, & ce qu'elle sera après son changement. Tu verras qu'elle ne peut jamais soussirir aucun mal, & que rien ne pourra lui nuire.

XIX. Voici neuf articles qu'il est bon que tu médites incessamment. Le premier, que tu es lié naturellement avec les hommes, & que nous sommes faits les uns pour les autres. D'un autre côté, que tu es né pour les conduire, comme un bélier & un taureau sont nés pour être à la de Marc Antonin. LIV. XI. 381 tête des troupeaux. Et en remontant plus haut, que si le hasard & les atomes ne sont pas les maîtres du monde, c'est donc la Nature qui gouverne tout; & cela étant, les choses les moins parfaites sont créées pour les plus parfaites, & celles-ci, les unes pour les autres.

Le second, quels sont ces hommes à table, dans leur cabinet, & ailleurs, & sur-tout quelle dure nécessité leur imposent leurs opinions, & avec quel faste ils se portent aux actions les plus condamnables.

Le troisieme, que s'ils ont raifon de faire ce qu'ils font, il ne faut pas s'en fâcher; & s'ils ne l'ont pas, ils péchent donc malgré eux, & par ignorance. Car comme l'ame n'est jamais privée de la vérité que malgré elle, c'est aussi toujours malgré elle qu'elle ne rend point à chacun ce qui lui est dû. Voilà pourquoi ils ne peuvent soussir qu'on dise d'eux qu'ils sont injustes ingrats, avares, ou pour tout renfermer en un mot, qu'ils ne sont pas leur devoir envers leur prochain.

Le quatrieme, que tu tombes souvent dans les mêmes sautes; que tu es semblable à ces gens-là, & que si tu t'empêches de commettre certains péchés, ton inclination ne laisse pas d'y être portée, & que tu ne t'en abstiens que par crainte ou par vanité, ou par quelque autre raison aussi vicieuse.

Le cinquieme, que tu ne sais pas même certainement s'ils ont mal fait: car il y a beaucoup de choses qui se sont à dessein pour une utilité cachée; & il saut savoir bien de Marc Antonin. LIV. XI. 383 des circonstances avant que de prononcer sur les actions d'autrui.

Le sixieme, c'est que tu as beau te chagriner & te tourmenter; la vie de l'homme ne dure qu'un moment, & dans peu nous ne serons plus.

Le septieme, que ce ne sont pas les actions des autres qui nous troublent; car elles ne subsistent que dans l'ame de ceux qui les sont; ce sont nos propres opinions. Chasse-les donc, & cesse de juger qu'une telle chose est mauvaise, & toute ta colere s'évanouira. Mais comment en venir à bout? En te persuadant qu'il n'y a rien de bonteux en ce qui t'arrive de la part des autres: car si ce n'étoit pas une vérité constante qu'il n'y a d'autre mal que le vice qui est

Réflexions Morales en toi, ou ce que tu fais de honteux; tu ne pourrois t'empêcher de commettre toi-même beaucoup de maux; tu serois un brigand, &

pis encore.

Le huitieme, que la colere & le chagrin nous font beaucoup plus de mal que les choses mêmes dont nous nous plaignons, & qui les font naître.

Le neuvieme, que la bonté est invincible quand elle est sincere, sans hypocrisse & sans masque : car que te pourra faire l'homme du monde le plus violent & le plus emporté, si tu as de la bonté pour lui jusques au bout; si, quand l'occasion s'en présente, tu l'avertis bonnement, & que tu tâches de le corriger avec douceur, dans le même tems qu'il s'efforce de te faire le plus de mal ? Si tu lui dis, non, mon

de Marc Antonin. LIV. XI. 384 mon fils, ne fais point cela; nous fommes nés pour toute autre chofe : tu ne me fais aucun mal : mais tu t'en fais à toi-même : & si tu lui remontres adroitement & en général, que ni aucun des autres animaux qui paissent ensemble ne font rien de semblable, ne mêle à tes avis ni la raillerie ni les reproches; qu'il ne paroisse qu'une affection fincere, fans aucun chagrin; & ne lui parle point comme un Docteur dans sa chaire, ni pour attirer l'admiration de ceux qui t'écoutent; tire-le en particulier, quelque foule qui t'environne. Aie touiours ces neuf articles devant les yeux, comme autant de précieux dons des Muses; & commence en-. fin à être homme pendant que tu vis. Mais il faut que turévites avec autant de soin de flatter ton pro-Tome I.I.

chain, que de te fâcher contre lui. Ces deux vices ruinent également la société, & sont également pernicieux. Quand tu feras en colere, souviens-toi donc qu'il n'y a rien de viril dans cette passion; & que comme la bonté & la douceur font des vertus plus humaines, elles font aussi plus mâles; que ta force & le courage sont entiérement du côté de celui qui est bon, & ne se trouvent jamais dans celui qui est en colere & chagrin. Car plus la bonté approche de l'infensibilité & de l'indolence, plus elle approche de la véritable force. La colere n'est pas moins la marque d'ua esprit soible que la tristesse. Dans l'une & dans l'autre on est également blesse & mis hors de combat.

Voici encore, si tu veux; une dixieme maxime, qui sera comme le présent du Dieu même qui préside aux Muses: il y a de la solie à présendre que les méchans ne fassent point de mal, c'est de sirer l'impossible: mais de leur permettre d'en faire aux autres, & de ne vouloir pas soussirir qu'ils t'en fassent, c'est une tyrannie déclarée

& une horrible cruauté.

XX. Notre esprit a quatre penchans, qu'il faut observer continuelment; & quand on les découvre, il faut les bannir, en disant sur le premier: cette imagination n'étoit pas nécessaire; sur le seçond, cela va à ruiner la société; sur le troisieme, ce que tu vas dire n'est pas consorme à tes sentimens; or, il n'y arien de plus indigne que de parler contre sa pensée. Ensin, fur le quatrieme, en te reprochant à toi-même que tu fais les actions d'un homme qui a affujetti la partie la plus divine de lui-même, à la partie la plus méprisable, c'est-à-dire, à cette partie mortelle qui est le corps, & à toutes ses voluptés grossieres & brutales.

XXI. Tout ce qu'il y a en toi d'aérien & d'igné, quoique naturellement il se porte en haut, cependant soumis à l'ordre de cet Univers, il demeure ici-bas dans ce composé. Tout de même ce qu'il y a de terrestre & d'humide, quoique naturellement il tende en bas, demeure pourtant en haut, & se tient dans une situation qui ne lui est pas naturelle; tant il est vrai que les élémens mêmes obéissent à la loi gérérale, en conservant la place qui leur a été don-

de Marc Antonin. LIV. XI. 389 née malgré eux, jusqu'à ce que cette même loi leur donne le fignal de leur dissolution & de leur retraite. N'est-ce donc pas une chose horrible, que la partie intelligente de toimême soit la seule désobéissante, & la feule qui se fache de garder fon poste. On ne lui impose pourtant rien qui la gêne & qui la violente, rien qui ne soit conforme à sa nature. Cependant, au lieu de le fouffrir, elle s'y oppose & se révolte contre cet ordre : car tous ces mouvemens qui la portent à l'injustice, à l'intempérance, à la tristesse, & à la cruauté, que sont-ils que des révoltes contre la nature? Dès qu'un esprit porte impatiemment les accidens qui lui arrivent, dès ce moment-là il quitte lâchement son poste; car il n'a pas moins été fait pour l'égalité & pour la R<sub>3</sub>

390 Réflexions Morales piété, que pour la justice; & ces deux premieres vertus ne sont pas moins dans l'ordre des choses utiles à la société; elles sont même plus anciennes que les actions justes.

XXII. Celui qui ne rapporte pas toutes les actions de sa vie à un seul & même but, ne sauroit être toujours un seul & même homme. Ce que tu dis-là ne suffit pas, si tu n'ajoutes encore quel doit être ce but. Comme tous les hommes n'ont pas la même opinion de toutes les chofes qui paroissent de véritables biens au peuple, & qu'ils ne font d'accord que fur quelques-unes, c'està-dire, sur celles qui vont au bien du public; tout de même il faut fe propofer un but dont tout le monde convienne, & qui aille au bien de la société. Celui qui diride Marc Antonin. LIV. XI. 391 gera à ce but tous ses mouvemens, ne sera jamais inégal dans ses actions, & par ce moyen il sera toujours le même.

XXIII. Pense souvent à la fable du rat de ville & du rat des champs, à la frayeur de ce dernier & à sa suite.

XXIV. Socrate avoit coutume d'appeller les opinions du peuple des contes à épouvanter les enfans.

XXV. Les Lacédémoniens mettoient les sièges des étrangers à l'ombre dans leur théatre, & eux, îls s'asseyoient où ils pouvoient.

XXVI. Perdicas demandant un jour à Socrate pourquoi il n'alloit pas le voir: pour ne pas mourir, lui dit-il, de la mort la plus malheureuse; c'est-à-dire, pour n'avoir pas le déplaisir de ne se

392 Réflexions Morales
pouvoir rendre les bienfaits que
j'aurois reçus de toi.

XXVII. Voici un précepte que l'on trouve dans les écrits d'Epicure: Aie toujours devant les yeux quelqu'un des anciens qui aient été parfaitement vertueux.

XXVIII. Les Pythagoriciens ordonnoient de regarder le Ciel le matin, dès qu'on étoit levé, afin de se souvenir par-là des êtres qui suivent toujours le même chemin, & qui sont toujours leur ouvrage de la même maniere, sans aucune inconstance ni variété, & pour penser à leur ordre, à leur pureté & à leur simplicité toute nue; car les astres n'ont point de voile pour se cacher.

XXIX. Souviens-toi quel étoit Socrate, lorssque sa femme ayant emporté ses habits, il ne trouva qu'une peau pour se couvrir, & de tout ce qu'il dit à ses amis qui avoient honte de le voir en cet état, & qui s'ensuyoient.

XXX. Tu ne saurois enseigner à lire ni à écrire, si tu ne l'as appris auparavant: à plus sorte raison, ne pourras-tu donc enseigner aux autres à vivre, si tu nele sais pastoi-même.

XXXI. Tu es esclave, il ne t'ap-

partient pas de parler.

XXXII. Les hommes blâment la vertu à tort & à travers, & tâchent de la décrier par leur vain babil; mais mon cœur n'en fait que rire.

XXXII. C'est être fou que de chercher des figues en hiver. Mais ce n'est pas être plus fage que de chercher & de desirer son enfant, quand il n'est plus.

XXXIV. Epictete disoit fort bien: Quand tu caresses ton en-

Reflexions Morales

fant, dis-lui en toi-même: peutêtre mourras tu demain. Mais cela est de mauvais augure, lui dit quelqu'un. Sur quoi il répondit, que rien de tout ce qui marque une action naturelle ne peut être de mauvais augure; autrement ce. seroit un mauvais augure de dire que des épis seroient moissonnés.

XXXV. Un raifin vert, un raifin mûr, un raisin sec, ce ne sont que des changemens, non pas d'une chose qui est en une qui n'est point, mais d'une chose qui est en une qui n'est pas présente.

XXXVI. C'est un mot d'Epictete: Il n'y a ni voleur, 'ni tyran de la volonté.

XXXVII. Il faut trouver l'art de donner son consentement à propos, disoit le même Epictète; & sur le sujet de nos mouvemens, il

de Marc Antonin Liv. XI. 395 faut être toujours appliqué à faire en forte qu'ils se fassent avec exception; qu'ils tendent au bien de la societé, & qu'ils soient proportionnés au mérite des choses. Il faut se défaire entiérement de tous ses desirs, & n'avoir d'aversion que pour les choses qui dépendent de nous absolument, & qui nous sont soumises.

XXXVIII. Nous ne combattons pas pour rien, disoit ce grand homme; il s'agit d'être ou sage, ou sou.

XXXIX. Voici un excellent raisonnement de Socrate: Que voulez-vous? Voulez-vous avoir des ames raisonnables, ou des ames sans raison? Nous voulons des ames raisonnables. Mais voulez-vous avoir de celles qui sont saines, ou de celles qui sont vicieu396 Réslexions Morales

ses? De celles qui sont saines. Que ne les cherchez-vous donc? C'est que nous les avons. Si vous les avez, pourquoi êtes-vous donc toujours en dissention & en querelles?



## REMARQUES

SUR

## LE ONZIEME LIVRE.

I. La Es propriétés de l'ame raisonnable sont, qu'elle se voit elle-même. ) Il n'en est pas de l'ame comme des yeux du corps; ceux-ci ne peuvent se voir que dans un miroir ou dans un autre œil; au lieu que l'ame se voit elle-même, se connoît en elle-même; & ce qui est encore plus considérable, elle connoît en elle la souveraine sagesse, c'est-à-dire, Dieu. Mais, d'un autre côté, aussi elle n'a pas plus

d'avantage que les yeux : car si les yeux ne peuvent voir que quand ils sont éclairés par une lumiere qui est hors d'eux, l'ame ne peut voir non plus, que quand elle est éclairée par la lumiere éternelle & vivante : pour peu qu'elle s'éloigne de cet objet, & qu'elle s'attache aux objets grossiers & palpables, elle tombe dans de prosondes ténebres, & n'est plus qu'aveuglement.

Qu'elle se compose elle même, qu'elle se rende telle qu'elle veut. ) Et c'est ce que le corps ne sauroit faire: preuve que c'est un Etre bien différent.

Qu'elle jouit des fruits qu'elle porte, au lieu que tout ce que portent, &c. ) Les fruits de l'ame, ce sont les fruits que l'écriture appelle les fruits de la lumiere, les fruits de la justice, & les fruits de l'esprit, pour les opposer aux fruits de la chair, qui ne sont que ténebres, qu'injustice, que méchanceté; les fruits de l'ame sont la charité, la joie, la paix, la patience, la douceur, la tranquillité, la bonté, la fidélité, la justice, la sagesse & la tempérance. Et il y a deux différences essences

sos Rèflexions Morales
tielles entre ces fruits & ceux de la chair;
la premiere, celle qu'Antonia explique
lci, que l'ame en jouit; au lieu qu'on
ne peut pas dire proprement que le
corps jouisse des fruits de la chair, non
plus que les autres animaux de ce qu'ils
produisent: & la seconde, que ces fruits
de l'ame demeurent éternellement, au
lieu que les fruits de la chair pèrissent
avec elle. Ce passage me paroît sort
beau.

Qu'elle parvient toujours à sa fin entiere & parsaite, quelque bornée que soit sa vie. )
A quelque heure que la mort arrive, l'ame est en état de partir; car elle est à sa persection, elle est toujours entiere & parsaite: & non seulement cela; mais elle fait encore que son entrée dans le monde, quelque courte qu'elle soit, est comme une piece de théatre qui a toutes ses parties. Il n'en est pas de même du corps-

De plus, l'ame parcourt tout cet Univers, &c. ) Tous les Philosophes se sont servis de cet argument pour prouver la spiritualité & l'immortalité de l'ame. En effet, si elle n'étoit pas spirituelle & intde Marc Antonin. LIV. XI. 399 mortelle, elle ne seroit nullement capable des propriétés que Dieu lui a communiquées, comme de n'être rien d'étendu dans l'espace; de mesurer l'éternité; de comprendre l'infini; de pénétrer dans les Cieux & dans les abymes de la terre; & de jouir de la contemplation de l'immensité de Dieu, comme si elle n'avoit avec lui que les mêmes bornes: propriétés que la matiere ne peut jamais recevoir.

La régénération périodique des choses.)

Lorsqu'après chaque embrasement du monde, le monde reproduira les mêmes choses. Il a été assez parlé de cette opinion des Stoïciens.

Et de n'estimer rien tant que soi-même. )
Parmi toutes les choses créées, il n'y a
rien qui nous doive être si précieux que
notre ame. Pendant que nous l'estimons
moins que ces objets corporels & terrestres, ce qui arrive tous les jours, nous
la plongeons dans leur néant; mais lorsque nous la mettons au dessus de tout,
nous l'unissons à Dieu, & elle regne
avec lui sur toutes choses.

Ce qui est aussi le propre de la Loi. ) Car la Loi est au dessus de toutes choses, puisqu'elle juge de tout, sans que rien puisse juger d'elle.

Et de cette maniere, la droite raison est la même que la raison de la souveraine justice.) Il y a dans ce passage une profondeur. de sens étonnante, & c'est cette profondeur qui en fait l'obscurité. Antonin a voulu dire que la raison qui porte notre ame à s'estimer plus que toutes choses, est la même qui veut que la Loi soit au dessus de tout, & que l'une & l'autre n'est que la vérité & la souveraine justice; & ces deux raisons étant une seule & même chose, notre ame devient aussi une seule & même chose avec la Loi. Comme elle, elle juge de tout, fans que personne puisse avoir le droit de juger d'elle, non plus que de la Loi: & voilà l'explication du mysters que Saint Paul nous apprend, quand il dit que l'homme (pirituel juge de tout, & n'est jugé de personne. 1 Cor. 15.

II. A l'égard de la musique, su n'as qu'à la diviser en chacun de ses sons, ) Ce rai-

de Marc Antonin. LIV. XI. 401

sonnement d'Antonin est vrai à la rigueur. On dira, pour en éluder la force, que la musique ne consiste pas dans les tons séparés; mais dans le rapport qu'ils ont les uns avec les autres, & dans la proportion des mouvemens dont il résulte une harmonie, qui est plus ou moins parfaite, felon que cette proportion approche plus ou moins de l'unité qu'elle veut représenter. Il en est d'elle comme de la beauté des vers ; cette · beauté ne se trouve pas dans les syllabes qu'on prononce l'une après l'autre, elle est dans le tout qui nous frappe & qui nous saisit. Quelque vraie que soit cette objection, elle ne détruit point du tout le raisonnement de cet Empereur. Car il est toujours très-constant que la beauté de la musique, comme celle de la poésie. & toutes les autres beautés corporelles. & qui touchent les sens, ne sont que des beautés imparfaites, parce qu'elles ne sont belles que par rapport, ou au lieu ou au tems, & qu'étant composées de parties fugitives qui ne sauroient subsister toutes ensemble, elles ne représentent

qu'imparfaitement la véritable unité & l'égalité souveraine, qui est le seul & unique modele du beau. Ceux donc qui auront les yeux de l'intelligence accoutumés à cette beauté primitive, n'auront pas de peine à suivre ce précepte d'Antonin, & à mépriser toutes ces beautés inférieures & passageres, qui dépendent du lieu & du tems, & qui y sont entiérement rensermées. Mais en même-tems il faut avouer que la musique est une des beautés les moins imparfaites de ce bas ordre; & que c'est même un désaut considérable de ne pas la connoître, & de ne la pas aimer jusqu'à un certain point.

Excepté sur la vertu & sur ce qui vient d'elle. ) Car la vertu & les actions vertueuses étant des beautés purement spiriauelles, elles représentent bien plus parfaitement que toutes les autres la vérité & l'unité qui les produit.

Suis la même regle sur toute la vie. ) En demandant à chaque action & à chaque moment : est-ce là ce qui te fait souhaiter de vivre?

Et non pas d'une opiniatreté obsti-

de Mare Antonin, LIV. XI. 403 nte, comme celle des Chrétiens. ) Les Païens appelloient folie & obstination la constance & la fermeté des Chrétiens. qui aimoient mieux mourir que de facrifier aux Idoles, & que d'adorer les statues des Empereurs. Tertullien dit dans fon Apologétique: Quelques-uns nous traitent de fous de ce que pouvant nous tirer d'affaires en sacrifiant une seule fois, sans changer de sentiment, nous aimons mieux notre opiniâtreté que notre vie. ) En effet, Pline-lejeune l'appelle opiniâtreté, obstination inflexible, & demence. Mais en quel tems Antonin fit-il cette maxime, lui qui ne persécuta jamais les Chrétiens? car de la maniere dont il parle, on diroit qu'il voyoit tous les jours des Martyrs: cependant depuis qu'il fut Empereur, il n'y en eut jamais dans les lieux où il étoit. Il la fit sans doute après que la rage des Païens, réveillée par la licence des guerres civiles, eut sacrifié plusieurs Chrétiens à sa fureur en Asie & dans les Gaules. La constance de ces Martyrs, dont il ne manquoit pas d'être informé par ceux qui la noircissoient, lui donna lieu de

faire cette réflexion: qu'on est heureux de mépriser la mort, pourvu que ce mépris soit le fruit du jugement & de la raison, & non pas l'esset d'une opiniatreté aveugle; & la maxime est vraie & sûre. Mais l'application en est sausse, comme toutes les applications qu'on fait en suivant de saux préjugés. Il y avoit de la raison dans cette sermeté des Martyrs; mais c'étoit une raison plus qu'humaine, que des Païens n'étoient pas capables d'appercevoir.

Avec gravité, c'est la faire quelque chose avec gravité, c'est la faire dans les regles de la hienséance, avec courage. sans précipitation & sans lenteur, lorsque la nécessité le demande, & en la rapportant à un certain but, qui est l'utilité du prochain. Or, on accusoit les Chrétiens de courir souvent à la mort sans nécessité. C'est pourquoi ces Philosophes aveugles croyoient que cette action étoit destituée de cette gravité dont ils vouloient que toutes les actions des hommes sussent accompagnées. Car faire une chose sans nécessité, c'est pécher contre

de Marc Antonin. LIV. XI. 405 toutes ces regles; c'est agir ou par caprice ou par légéreté. Mais quelle nécessité plus grande pour des Soldats Chrétiens, que de s'exposer à une mort qui rendoit inutiles tous les artifices du Démon, & qui en ruinant son empire, augmentoit ce ui de Jesus-Christ.

Et sans aucun saste pour porter les aures à l'imiter. ) Antonin a raison. Ce n'est pas par des actions de saste que nous portons les hommes à nous imiter; c'est par des actions de justice, de nécessité, & de choix. Mais quel aveuglement d'accuser les Chrétiens d'agir par saste, eux qui ne connoissoient de grandeur que dans l'humilité, & qui auroient cru n'être plus serviteurs de Jesus-Christ, s'ils avoient cherché à êtres loués des hommes.

V. Comment y peut-on mieux réussir qu'en méditant. ) Antonin reconnoît donc que la vertu n'est pas un présent de la Nature, mais un fruit de l'étude & du travail.

VI. Les Tragédies ont été premiérement introduites pour faire souvenir les hommes

des accidens. ) Au commencement, c'effà-dire, lorsque la Tragédie & la Comédie étoient confondues, c'étoit un divertissement groffier & champêtre, où l'en se proposoit plutôt de porter les hommes à la joie & à la débauche, que de leur apprendre à avoir du courage & de la vertu. Antonin ne parle donc ici que de la Tragédie parfaite; car ce n'est que de celle-là seule qu'on peut dire qu'elle fut introduite pour apprendre aux hommes à supporter courageusement tous les accidens de la vie. & à les trouver même légers, en les comparant avec ceux qu'ils voyoient dans ces pieces. Car il est bien difficile de se trouver si malheureux. quand on vient de voir un Telephus. un Philostete, un Oreste, un Edipe, &c.

Telle doit être la catastrophe de toutes les pieces.) Tant des pieces naturelles que des artificielles.

Et que ceux qui crient tant sur le théatre, oh! Cytheron, ne se delivrent pas de leurs maux.) C'est une exclamation d'Œdipe, qui dit dans une piece de Sophocle: O Cytheron! pourquoi me reçûtes yous,

de Marc Antonin. LIV. XI. 407 ou pourquoi, après m'avoir reçu ne me laissates-vous pas perir, asin que je ne pusse jamais saire voir aux hommes d'où j'étois sorti?) Toutes ces exclamations ne soulagent pas ses maux; ainsi la Tragédie nous apprend qu'il est inutile de se plaindre.

Comme ceci, si les Dieux &c. ) Les trois passages qu'Antonin rapporte ici ont été examinés dans les Remarques sur le Liv. VII. aux art. 40. 41. & 43.

A la Tragédie succèda la vieille Comédie.) Sur tout ce qu'Antonin dit ici de la vieille & de la nouvelle Comédie, on n'a qu'à voir les Remarques sur la Poétique d'Horace, depuis le vers 281.

Successit vetus his Comadia, non sine multa

Laude.

A cette Tragédie de Thespis & d'Eschyle; fuccéda la vieille Tragédie, avec beaucoup de succès.

Après cela vinz la Comédie que l'on appelle moyenne. ) La vieille Comédie dura jusqu'à ce que Lysander se sût rendu maître d'Athenes; la moyenne, depuis Lysander jusqu'à Alexandre-le-Grand; & la nouvelle, c'est celle qui dure encore.

La nouvelle Comédie qui dégénéra en une pure imitation.) La vieille & la moyenne Comédie n'étoient pas, à proprement parler, des imitations, puisque dans la premiere, il n'y avoit rien de feint, ni pour les perfonnages, ni pour les sujets; & que dans la feconde, hors les noms qui étoient feints, tout y étoit véritable, & qu'on y représentoit les actions des principaux Citoyens. Mais la nouvelle ne porta sur le théatre que des aventures feintes & des noms supposés; ainsi ce ne sur plus qu'une imitation de la vie commune, & c'est ce qu'Antonin condamne ici.

Mais au fond, quel est le sujet & le but de toutes ces représentations?) La vieille & la moyenne Comédie avoient au moins un but très-utile; car elles tendoient à corriger les hommes; mais la nouvelle n'a d'autre vue que de les amuser inutilement, & elle les haisse comme elle les trouve. Ce jugement d'Antonin est très-remarquable;

de Marc Antonin, LIV. XI. 400 remarquable; il préfere l'aigreur & le fiel de la vieille & de la moyenne Comédie. à la molle condescendance de la nouvelle. qu'il traite d'inutile & de vaine. L'éloge que le Roi de Perse donna à Aristophane. que ses conseils rendoient les Athéniens plus braves, & les faisoient triompher de leurs ennemis, n'est pas, à beaucoup près, si considérable que ce qu'Antonin dit ici en faveur de la vieille & de la moyenne Comédie. Voilà une autorité d'un trèsgrand poids pour ceux qui ont tâché de redonner à notre Comédie l'air de la vieille Comédie qu'elle a perdu. Mais afin qu'on ne se trompe pas à ce passage, il est bon d'avertir qu'Antonin ne trouve la vieille & la moyenne Comédie bonnes & utiles que par comparaison; car d'ailleurs, il étoit très-éloigné d'approuver qu'on reprit publiquement les hommes de leurs défauts, puisqu'il étoit persuadé que c'était blesser les loix humaines & divines fon but est de condamner la nouvelle Comédie comme on avoit condamne les deux autres. Il enveloppe aussi la Tragédie dans cette censure : car-Tome 11.

Antonin n'étoit pas homme à se contenter qu'on modérât les passions; il vouloit, comme tous les Stoiciens, qu'on les arrachât entiérement. On verra les Remarques sur la Poëtique d'Aristote.

VII. Que c'est une chose bien évidente au'il n'y a pas de meilleure disposition pour la I hilosophie. ) Il y avoit tant de sectes de Philosophes opposées les unes aux autres, qu'une infinité de gens passoient leur vie dans l'incertitude & dans le doute, sans pouvoir se déterminer & choisir. Antonin donc, pour s'empêcher de tomber dans un état si déplorable, examine la disposition où il est; & après l'avoir bien examinée, il s'assure qu'il n'y en a pas de meilleure. & que cela est même très-évident. En effet, aimer Dien & son prochain, voilà la meilleure disposition où l'on puisse être : il n'est plus question de choix, il ne s'agit que de travailler & de faire de bonnes œuvres.

VIII. Mais voici une grace bien particuliere de Dieu. ) On peut voir ce qui a été remarqué sur l'article XXXVI. du Livre VIII. IX. Il faut être branche d'un même arbre, & ne pas suivre les mêmes opinions.) Le peuple a toujours des opinions si peu saines de la justice, de la Religion & de Dieu, que, quoique le lien de la charité nous unisse avec lui, & fasse comme un même arbre de tous les hommes, notre esprit ne laisse pas d'être libre, & de conferver une indépendance & une supériorité qui l'empêchent d'assujettir ses pensées & ses opinions à celles du peuple: autrement cette même charité, qui nous unit & qui nous lie, deviendroit pour nos ames un poison mortel,

X. Sont également déserteurs. ) Car ils renoncent également à la raison, qui veut qu'on aille son chemin, sans perdre les sentimens d'affection qu'on doit avoir pour tous les hommes.

XI. Il n'y a point de Nature qui soit inférieure à l'art; car tous les arts imitent la Nature.) Puisque tous les arts sont les choses les moins parsaites pour les plus parsaites, il est certain que la Nature universelle, qui est le modele de tous les arts, les sait aussi, & voilà ce qui a produit la Justice. Car que fait la Justice? Elle réduit les choses les moins parsaites sous l'empire & sous l'obéissance de celles qui le sont le plus. Ce chapitre est admirable, & l'on ne sauroit prouver, d'une maniere plus solide & plus claire, que la justice est un droit naturel & divin, & qu'elle vient immédiatement de Dieu.

Car il n'y aura plus de justice, si nous courons avec tant d'ardeur.) C'est une conséquence nécessaire de ce principe, que les choses les moins parfaites sont pour les plus parfaites: car on ne peut présérer les moins parfaites aux autres, sans blesser cet ordre si sagement établi. Que de vérités solidement expliquées par ce seul principe!

XIII. L'ame est une sphere d'une rondeur parfaite.) On a déja vu pourquoi Antonin compare l'ame à une sphere. Cet article est parfaitement beau. Quand un corps rond est éclairé par quelque lumiere, les ensoncemens, les bosses qui se rencontreront dans ce corps, y causeront des obscurités, parce qu'ils empêcheront la lumiere de s'étendre également par-tout,

## de Marc Antonin. LIV. XI. 413

& d'éclairer toutes ses parties. Il en est de même de l'ame : pendant qu'elle est égale & arrondie en elle-même, elle reçoit également par-tout la lumiere dont il plaît à Dieu de l'éclairer: mais dès que le vice y fait des enfoncemens ou des bosses, il empêche nécessairement le cours de cette lumiere céleste, & la plonge dans une prosonde obscurité.

Qui lui fait découvrir la vérité de toutes choses, & celle qui est en elle.) Je trouve ce a divin: comme notre ame n'est pas sa propre lumiere à elle-même, elle ne peut voir la vérité des choses, ni la vérité qui est en elle, c'est-à-dite, connoître bien son essence & son existence, que dans la raison universelle, par les lumiezes dont il plaît à Dieu de l'éclairer.

XIV. Comme Phocion, s'il est vrai qu'il n'ait pas mèlé la taillerie à ses avertissemens.) Phocion ayant été condamné à la mort avec quatre de ses amis, pendant qu'on préparoit la ciguë, quelqu'un lui demanda ce qu'il vouloit qu'on dît de sa part à son sils, il répondit: que je lui ordonne de ne songer jamais à payer aux Athé-

niens la coupe de bienveillance qu'ils me présentent. Et comme toute la ciguë qu'on avoit broyée fut employée pour les quatre, qui burent les premiers, il n'en resta plus pour Phocion; l'Exécuteur qui la fournissoit dit qu'il n'en broyeroit point d'autre, si on ne la payoit; Phocion appella un de ses amis, & lui dit : je vous prie de donner à cet homme le peu d'argent qu'il nous demande, puisqu'on ne peut pas mourir à Athenes pour rien. Si ces deux mots furent dits sincérement, la mort de Phocion est telle qu'Antonin la demandoit : car qu'y a-t-il de plus charitable que de prendre pour une marque de bienveillance le poison gu'on lui présentoit. & de défendre à son fils de s'en souvenir ? & quel meilleur avis pouvoit-il leur donner que de les avertir que c'étoit une honte horrible de fouffrir que les prisonniers payassent le poison qu'on leur faisoit boire? Mais Antonin'a fort bien vu que ces deux mots peuvent n'être qu'une raillerie très-piquante contre les Athéniens, & un effet de la colere & du dépit; c'est pourquoi il a eu raison de

de Marc Antonin. LIV. XI. 418 shouter & de dire, s'il est vrai. Or la raillerie & le dépit doivent être bannis de cette derniere action de notre vie, où il me doit y avoir rien qui ne soit très-grave & très-sérieux.

XV. Ceux qui se méprisent les uns les eutres, &c. sont toujours soumis les uns aux autres. Il n'y a rien de plus vrai que cette maxime; & quand on examinera la chose de près, on trouvera que le mépris même nous soumet à ceux que nous méprisons.

XVI. Quelle horreur & quelle fausseté de dire: j'ai resolu d'agir franchement avec vous.) Toutes ces belles paroles qu'Antonin condamne ici, se disent encore tous les jours dans le commerce du monde. Cependant, comme Antonin l'a fort bien remarqué, elles sont indignes d'un homme d'honneur; mais on les dit par coutume & sans réslexion.

Une franchise affettée est un poignard caché. ) Comme un Ancien a dit : Pejor odio amoris simulatio.

Une feinte amitié est pire que la haine.

XVII. Et si elles sont contre la Nature, cherche ce qui est consorme à la Nature.) Antonin étoit très-persuadé que rien n'arrive contre la Nature; mais il donne cela à nos saux préjugés, sachant bien qu'il ne hasarde rien, pourvir que nous suivions sa maxime; car il dit sort sagement que quand ce qui nous arrive est contre la Nature, nous devons chercher ce qui est de notre Nature propre. Or, il est impossible de trouver ce qui est de notre propre Nature, qu'en nous assujettissant à la Nature universelle, c'est-à-dire, en nous soumettant à Dieu.

Quelque peu de gloire qui l'accompagne.)
Antonin savoit bien qu'en s'attachant à la véritable sagesse on s'attire bien plutôt le mépris, que l'estime des hommes: Car tout ce qui est de l'esprit de Dièu, paroit solie aux hommes charnels.

XVIII. Tu verras qu'elle ne peut jamais souffrir aucun mal.) C'est-à-dire, rien ne pourra ni l'altérer, ni la détruire. Mais il y a d'autres maux dont les seuls justes seront exempts, c'est-à-dire, ceux à qui Dieu n'imputera point leurs fautes. &

de Marc Antonin. LIV. XI. 417 c'est ce qui étoit caché à ces Philosophes Païens, ou ils n'en avoient que des idées très-consuses.

XIX. Que tu es né pour les conduire, comme un Belier & un Taureau sont nés.) Il est rare de voir un Empereur reconnoître qu'il n'a d'autre avantage sur ses Peuples, que celui qu'un Taureau & un Belier ont sur les troupeaux. Que de grandeur dans un tel aveu!

Et avec quel sasse ils se portent aux actions les plus condamnables.) Il n'y a rien qui marque mieux l'ignorance & l'esclavage des hommes, que l'insolence & la vanité avec laquelle ils commettent les choses les plus horribles, & violent ce qu'il y a de plus saint. Les plus ignorans sont les plus orgueilleux.

Car comme l'ame n'est jamais privée de la vérité que malgré elle. On peut voir ce qui a été remarqué sur les art. 64 & 65 du Liv. VII.

Voilà pourquoi ils ne peuvent souffrie qu'on les appelle injustes, ingrats. Car l'injustice & l'ingratitude présupposent un choix de l'esprit & une détermination de la volonté; & comme les hommes ne font injustes & ingrats que malgré eux & par ignorance, ils ne sauroient se re-connoître tels; & par conséquent, ils croient toujours qu'on leur fait tort de les accuser de ces vices.

Que tu tombes souvent dans les mêmes sautes.) Car le plus juste peche sept sois le jour. Eschyle a dit de même, le plus sage des sages peche souvent. Cet aveu d'Antonin est plein d'une humilité digne du Christianisme. Il faut que nos péchés nous obligent à pardonner aux autres, et que les pêchés des autres nous portent à ne nous pardonner rien; mais malheureusement nous renversons toujours cet ordre:

Car il y a beaucoup de choses qui se sont desse de desse qui se passage est fort remarquable. Il y a des acations qui paroissent des péchés, & qui ne le sont pas, parce qu'elles sont faites pour un desse qui ne nous est pas connu, & pour une utilité cachée. Par exemple, quand Saint Paul vivoit avec ceux qui n'avoient point de Loi, comme s'il avoit

eté aussi sans Loi, ceux qui auroient pris ses actions pour autant de crimes, en auroient très-mal jugé, puisqu'il agissoit ainsi pour l'économie, comme parle Antonin, c'est-à-dire, pour un certain ordre, pour une sage dispensation, comme l'expliquent Origene & Saint Jérôme: car étant devant Dieu sous la Loi de JESUS-CHRIST, il paroissoit être sans Loi aux yeux des hommes, afin de gagner plus de personnes à Dieu. C'est de cette maniere qu'Origene a excusé le mensonge de Jacob, qui sit semblant d'être Esaü, pour surprendre la bénédiction de son pere. Antonin se sert fort bien de cette raison pour nous apprendre que puisque pour bien connoître une action il faut savoir toutes ses circonstances, & les vues que l'on a eues en la faisant, n'en point juger est le parti le plus fur & le plus sage. La vérité de cette maxime a fait dire à un grand homme de notre siecle, qu'il y a une infinité de conduites qui paroissent ridicules, & dont les raisons cachées sont très-sages & très-solides.

. Tu ne pourrois t'empêche, de commette

toi-même beaucoup de maux, tu serois un brigand, & pis encore.) Car si le vice des autres nous rendoit vicieux, nous serions par conséquent tout ce que seroient les autres.

Tire-le en particui ier, quelque foule qui l'environne. ) C'est ce que JESUS-CHRIST nous dit dans Saint Matthieu: Si votre frere a pôché contre vous, ailez lui représenter sa faute en particulier.

Et commence ensin à être homme. ) C'està-dire, à avoir de la douceur & de l'humanité, qui est le véritable caractère des hommes.

Mais-il ne faut pas eviter avec moins de foin de flatter ton prochain.) Comme la douceur & l'humanité qu'Antonin vient de recommander, pouvoient jetter dans une lâche complaisance & dans la flatterie, (car les hommes ne savent presque jamais garder de milieu; & en voulant éviter un vice, ils tombent ordinairement dans le vice contraire) il a soin d'avertir que la flatterie n'est pas moins pernicieuse que la dureté, & que l'une & l'autre ruinent également la société, quoique par des voies très-différentes.

de Mare Antonin. LIV. XI. 421 Car plus la bonté approche de l'insensibilité & de l'indolence, plus elle approche de la véritable force. ) Cela se prouve même par les corps solides: les plus compactes & les p us durs sont ceux qui résistent le plus aux impressions des choses extérieures, & par conséquent ils sont les plus forts. Antonin ne parle pourtant pas ici d'une insensibilité stupide, mais d'une insensibilité de raison, qui est bien plus sûre & plus forte.

X X. Notre esprit a quatre penchans.) Ces quatre penchans sont, à mon avis, le soupçon, la médisance, la dissimulation ou le mensonge, & l'imtempérance. Cela sussit pour éclaireir tout cet article, qui étoit très-obseur, & qu'on avoit laissé dans toute son obseurité.

XXI. Tout ce qu'il y a en toi d'aérien & d'igné. Ce raisonnement est parsaitement beau & très-solide. Les élémens dont nous sommes composés, oublient leur penchant pour obéir au Maître du monde, & gardent le poste qui leur a été donné, quelque contraire qu'il soit à la Nature. La raison, qui devroit être

plus obéissante que ces principes matériels & corruptibles, est la seule qui se révolte contre cette Loi générale, & qui tâche d'en secouer le joug, quoiqu'elle ne lui impose rien de dur, & qui soit contraire à sa constitution. On dira que Dieu n'a laissé aux élémens que la partie de l'obéissance, & qu'il a donné à la raison la liberté du choix, Mais c'est ce qui fait encore plus paroître notre injustice. Dieu a exempté notre ame de la nécessité de lui obéir par contrainte, afin qu'elle obéisse par amour, & qu'elle en puisse être récompensée : & au lieu de reconnoître un si grand bienfait par une soumission plus entiere & plus parfaite, elle ne se sert de cet avantage que pour se jetter dans une affreuse rebellion.

Car il n'a pas èté moins fait pour l'égalité, & pour la piété que pour la justice. ) Cela ne peut pas être autrement, puisque l'égasité & la piété sont les membres de la Justice, qui ne sauroit subsister sans eux. Antonin appelle égalité, la vertu qui fait tout prendre en bonne part; c'est ce qu'Horace appelle aquus animus, un esprit égal, qui n'aime pas plus une chose qu'une autre.

Elles sont même plus anciennes que les actions justes. ) Car les causes précedent toujours nécessairement les effets : qu'on bie l'égalité & la piété, il n'y aura plus de justice parmi les hommes; & la justice étant bannie, les actions justes le sont aussi.

XXII. Ne fauroit être toujours un feul & même homme. ) Nous ne sommes que ce que sont nos actions, & par conséquent, nous sommes autant d'hommes dissérents, que nous faisons d'actions, dissérentes & contraires.

Et qu'ils ne sont d'accord que sur quelques-uner, c'est-à-dire, sur celles qui vont au bien du public. ) On ne fair pas assez de réstexion sur la vérité qu'Antonin nous développe ici. Tous les hommes ne conviennent pas sur ce qu'on doit appeller de véritables biens. Les uns donnent ce nom aux richesses, les autres à la gloire, &c. Mais ils sont tous d'accord sur tout ce qui va au bien de la société: car il n'y a personne, non pas même parmi les plus injustes, qui ne soit sorcé d'avouer, que tout ce qui est utile à la société est un véritable bien. Voilà donc, sans contredit la seule chose à quoi la prudence veut qu'on s'attache. Antonin donne par-là une raison admirable de la prééminence de la charité sur toutes les vertus. On seroit un volume entier sur les conséquences admirables qui se tirent naturellement de ce principe.

XXIII. Pense souvent à la fable du rat de Ville & du rat des champs. ) Antonin veut qu'on médite cette fable, pour apprendre à mépriser les richesses & le tumulte des Villes, & à imiter la prudence de ce rat des champs, qui présere ses seves & ses pois à toute la bonne chere du rat de Ville. On peut voir la VI. Satyre du II. Liv. d'Horace.

XXIV. Socrate avoit coutume d'appeller les opinions du peuple des contes à épouvanter les enfans.) Socrate disoit cela fur les idées que le Peuple se fait de la mort, de la honte, de l'exil, & de tout ce qu'il appelle des maux. On n'a qu'à l'en entendre parler, & l'on trouvera que tout ce qu'il dit ressemble parsaitement aux contes que l'on faisoit autrésois de certaines femmes qui devoroient les enfans. On peut voir ce qui a été remarqué dans la Poétique d'Horace, à la page 320.

XXV. Les Lacédémoniens mettoient les sieges des étrangers à l'ombre. ) La différence qu'il y avoit entre les Athéniens & les Lacédémoniens, c'est que les Athéniens parloient mieux de ce qui est bon & honnête, & que les Lacédémoniens le pratiquoient mieux. Mais ce qu'Antonin dit ici du respect qu'ils avoient pour l'hospitalité, ne doit pas être entendu des premiers tems de la République : car Lycurgue avoit défendu de recevoir les étrangers dans la Ville, de peur que le vice ne s'y glissat avec eux; ou bien il faut l'entendre des étrangers qui s'étoient soumis à la discipline laconique, & auxquels Lycurgue avoit ordonné des portions dans la distribution qu'il avoit faite des terres, à condition qu'ils ne pourroient ni les vendre, ni les aliéner.

XXVI. Perdicças demandoit un jour à Socrate, &c. ) Séneque dit que c'étoit Archelaiis. Le nom ne fait rien à la chose : le même Séneque condamne cette réponse de Sociate; mais on ne laisse pas de la trouver belle. On peut voir le Chap. vi. du v. Liv. des Bienfaits.

XXVII. Aie toujours devant les yeux quelqu'un les anciens. ) C'est un mot d'Epicure, comme Séneque le témoigne dans ses Lettres, pracepit Epicurus. Et ce précepte est excellent: s'il n'y a point d'homme assez vicieux pour oser pécher devant un témoin, que sera-ce quand on aura choisi un témoin d'une vertu reconnue!

XXVIII. Les Pythagoriciens ordonnoient de regarder le Ciel le matin, des qu'on étons levé. ) Ce n'est pas la seule chose que les Platoniciens avoient prise des Pythagoriciens. On peut voir la Remarque sur l'art. LIX. du Liv. VII.

XXIX. Souviens - toi quel étoit Soc rate, lorsque sa semme, ayant pris ses habits, &c.) Xantippe, semme de Socrate, étoit fort incommode & fort emportée: un jour elle s'habilla en homme pour aller à un spectacle, & prit les habits de son mari; Socrate ne trouvant pas ses habits, mit

de Mare Antonin. LIV. XI. 427 une peau autour de lui; ses amis le trouvant en cet état, lui conseilloient de battre sa femme quand elle seroit de retour : fort bien, répondit Socrate, afin que pendant que nous nous gourmerons, chacun de vous crie : Courage Socrate, courage Xantippe. Antonin veut que nous ayons toujours cette réponse devant les yeux, afin de nous accoutumer à penser qu'il est ridicule de donner au public de ces scenes extravagantes qui ne font que le réjouir. Mais, si ce que Socrate dit à ses amis est remarquable, ce qu'il dit à sa femme ne l'est pas moins; car il se contenta de lui dire : Vous voyez au moins que yous n'êtes pas allée à ce spectaçle pour voir. mais pour être vue.

XXX. Tu ne saurois enseigner à lire ni à écrire, si tu ne l'as appris auparavant. ) Il n'y a rien de plus ordinaire que de voir des gens qui se piquent d'enseigner aux autres ce qu'ils ne savent pas eux-mêmes, & qu'ils n'ont jamais appris. Mais cela n'est pas à beaucoup près si surprenant, que d'en voir qui se mettent entre les mains de ces ignorans, & ont en eux une

entiere confiance. Cela me fait souvenir d'un mot qu'Antisthene dit aux Athéniens, dans une assemblée où on avoit nommé quelques Généraux. On recueilloit les voix, & quand on vint à Antisthene: Je sous conjeille, leur dit-il, Mefsieurs, d'ordonner que nos ânes seront chevaux. Et comme les Athéniens, surpris de cette réponse, la traitoient de ridicule & d'impossible, pourquoi cela ne se peut-il donc pas, Messieurs, continua-t-il, puisque vos décrets ont bien la vertu de faire des Généraux de ces sortes de gens qui n'ont, ni ervice, ni expérience.

XXXI. Tu es esclave, il ne l'apparient pas de parler. ) C'est un vers de quelque Poëte tragique; Antonin l'avoit recueilli pour se souvenir que ceux qui se rendent les esclaves de leurs passions, en abandonnant la vertu, se privent, par cette làche désertion, du droit de suffrage que la vertu seule peut donner, & qui est le véritable caractere des hommes libres. Cela a été expliqué dans les Remarques sur l'Epître vi. du 1. Liv. d'Horace.

XXXII. Les hommes blament la versu à

de Marc Antonin. L1 v. XI. 429 tort & à travers.) Antonin parodie ici un vers d'Hésiode avec un vers d'Homere, & il dit fort sagement, que quand il voit de ces Philosophes insensés qui soute-noient que la vertu n'est qu'un vain nom & une chimere; au lieu de s'amuser à leur répondre, il ne fait que rire de leur folie, & c'est sans contredit le meilleur parti. On peut voir ce qui a été remarqué sur l'Epître vi. du 1. Liv. d'Horace, où ce passage a été expliqué.

XXXIII. C'est être fou que de chercher des figues en hiver: mais ce n'est pas être plus sage, &c.) Antonin a pris ceci d'Epictete, qui dit dans Arrien: Si tu desires des sigues en hiver, tu es sou; & c'est en dessirer, que de desirer ton sils ou ton ami lorsqu'ils ne sont plus. Car, ce que l'hiver est pour la sigue, la révolution des siecles l'est, pour les choses qu'elle a emportees.) Et apparemment cet Empereur tâchoit de se consoler ainsi de la mort de son sils Verus, que ses Médecins avoient tué.

XXXIV. Epistete disoit fort bien: quand su caresses son enfant. ) C'est la suite du même chapitre d'Arrien.

Rien de tout ce qui marque une action naturelle ne peut être de mauvais augure.) On peut aller plus loin, & dire comme Oreste, qui, allant passer pour mort, dit, dans l'Elestre de Sophocle: Il n'y a point de présage sunesse, quand il est accompagné de tant d'utilité.

όνω μου ε'δέν βημα ούν κερδει κακόν.

Car la mort est une des choses les plus utiles.

XXXV. Un raisin verd & un raisin mûr.) C'est la suite du raisonnement d'Epictete, qui veut faire voir que la mort n'est qu'un changement d'une chose qui est, en une autre qui n'est pas préfente, mais qui est pourtant.

XXXVI. Il n'y a ni voleur, ni tyran de la volonté. ) Ce sont les propres termes d'Epictete, dans le chap. 22. du Liv. 3. Cette volonté libre, & qui ne peut être forcée, est un don de Dieu, que nul ne nous peut ôter que lui-même, & il ne nous l'ôre jamais pendant que nous lui sommes soumis. Nous demeurons victorieux

de Marc Antonin. L.v. XI. 431 de tous les maux, par la force de celui qui nous a aimés. S. Paul, tom. 8. 37.

XXXVII. Il faut trouver l'art de donner son consentement à propos.) Donner son consentement à propos, c'est ne recevoir & n'approuver que des choses certainement vraies. Pour parvenir à la perfection de cet art, que faut-il faire? Il faut croire toujours son intelligence, & lamais son imagination: car ce qui est connu par l'intelligence, est toujours nécessairement vrai.

Disoit le même Epidete. ) Tout ce qu'Antonin rapporte d'Epidete, n'est pas en propres termes, dans ce qui nous reste de lui; mais de plusieurs endroits de ses Ouvrages, on en récueille le même sens. Si nous avions ce qui est pers du, peut-être y trouverions-nous le tout, de suite, comme il est ici.

Qu'ils se fassent une exception. ) On peut voir les Remarques sur le premier chap, du Liv. IV.

Et qu'ils soient proportionnés au ménite des choses.) C'est ce qu'il a expliqué dans l'art. XXXIV. du Liv. IV.

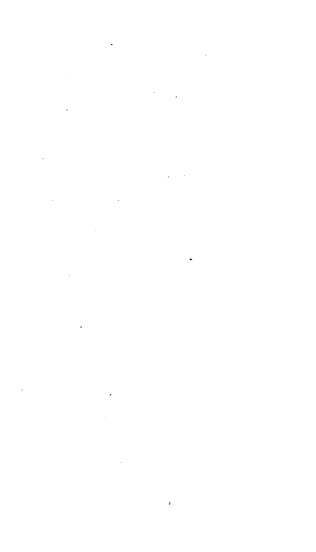
Et n'avoir de l'aversion que pour les choses qui dépendent de nous absolument. ) Car ainsi, on n'aura de l'aversion que pour le vice, qui est la seule chose qu'il dépend de nous d'éviter.

XXXVIII. Nous ne combattons pas pour rien, disoit ce grand homme, il s'agit d'être, ou sage, ou sou.) C'est un beau mot d'Epictete. Toute notre vie est un exercice, un combat continuel; le prix de la victoire, c'est la fagesse; & celui de la défaite, c'est la folie: il n'y'a pas de milieu.

XXXIX. Voici un excellent raisonnement de Socrate.) Je ne l'ai pu trouver dans Platon; mais il suffit qu'Antonin le eite. Le but de Socrate est de faire voir que les hommes ne sont rien moins que raisonnables, quand ils sont en querelle & en dissention les uns avec les autres: car la dissention est la fille de l'ignorance & de l'emportement, & la mortelle ennemie de la raison. Aussi, St. Jacques dit: D'où viennent les guerres & les querelles parmi vous? N'est-ce pas de vos convoitises, qui combattent dans votre chair? St. Jac. 4. 1.

Cest que nous les avons.) Voilà ce qui rend incurables tous les maux des hommes; ils sont persuadés qu'ils ont une ame raisonnable, & cela leur suffit; au lieu de travailler à la rendre telle, en la purgeant de ses vices, ils s'endorment dans une mortelle sécurité.

Fin du onzume Livre

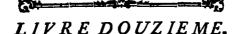




# RÉFLEXIONS MORALES

DE L'EMPEREUR

# MARC ANTONIN.



I. SI tu n'as point d'envie contre toi-même, tu peux dès aujourd'hui posséder les choses auxquelles tu n'esperes de parvenir qu'avec le tems. Pour cet esset, laisse-là le passé; remets l'avenir entre les mains de la Providence, & dispose du présent selon les regles de

### 436 Réflexions Motales

la sainteté & de la justice; de la sainteté, pour recevoir agréablement, & pour aimer tout ce qui t'arrive: car c'est la nature même qui te l'envoie, & qui t'a fait naître pour cela : & de la justice, afin que tu dises la vérité librement & fans détour, & que tu obéisses à la loi en te comportant sagement & dignement en toutes choses. Mais il faut que rien ne puisse te détourner de ton chemin, nila méchanceté des autres, ni ce qu'ils pensent de toi, ni ce qu'ils en disent, ni les sentimens de cette masse de chair où tu es enfermé. Car c'est à la partie fouffrante à se plaindre de ce qu'elle fent. Enfin, quand le tems de ton départ sera venu, si renonçant à tout autre soin, tu ne penses qu'à honorer & à respecter comme il faut, la partie supérieure de ton

'de Marc Antonin. LIV. XII. 437

ame, qui est ce que tu as de divin, & que tu ne craignes pas tant de cesser de vivre que de ne pas commencer à bien vivre, tu seras un homme digne du monde qui t'a produit; tu cesseras d'être étranger dans ta patrie; tu n'admireras plus comme extraordinaire ce qui arrive tous les jours, & tu ne dépendras plus de ceci ni de cela.

II. Dieu voit les ames nues, sans s'arrêter aux vases matériels, à l'ordure & à l'écriture qui les cachent. Car par son seul esprit il touche & pénetre les choses qui découlant de lui, se sont rensermées dans ces étroites prisons. Si tu t'accoutumois à suivre cet exemple, tu te délivrerois de beaucoup d'inquiétudes & de soins. Car celui qui ne prend pas garde aux chairs quil'environnent, comment

s'amuseroit-il à prendre garde aux habits, au logement, à la gloire & à tous les autres ornemens extérieurs, qui ne sont que les embellissemens de la scene.

III. Il y a trois choses dont tu es composé, le corps, l'esprit, & l'ame. Les deux premieres ne t'appartiennent que jusqu'à un certain point, & en tant que tu en dois avoir soin; mais la troisieme est la seule qui soit proprement à toi : c'est toi-même. Si tu éloignes donc & fépares de toi, c'està-dire, de ton ame, tout ce que les autres disent ou pensent, tout ce que tu as toi-même dit ou fait, tout ce que tu prévois & qui t'épouvante, tous les mouvemens qui viennent de la part du corps qui t'environne, & de l'esprit dont ce corps est animé, & qui ne sont

## de Marc Antonin. LIV. XII. 439

point en ton pouvoir; enfin, tout ce que le tourbillon extérieur du monde agite & roule à son gré: & que ton intelligence toute pure, arrachée à l'enchaînement fatal des choses, & délivrée de ce joug, vive à part en elle-même, faisant ce qui est juste, voulant ce qui lui est envoyé, & di-Sant la vérité; si, dis-je, tu sépares de ton ame tous les fentimens qui lui viennent de la liaison & de la sympathie qu'elle a avec le corps; que tu éloignes de ta penfée l'avenir & le passé; que tu te rendes toi-même comme la sphere d'Empédocle, qui étant égale en tout sens & d'une rondeur parfaite, sourne toujours sans se lasser; & que tu ne penses qu'à vivre le temps que tu vis, c'est-à-dire, qu'à jouir du temps présent, tu pourras pas 440

fer noblement & fans trouble; tout celui qui te reste à vivre, & être toujours avec ton génie dans une étroite intelligence & dans une parsaite union.

IV. Je me suis souvent étonné comment les hommes qui s'aiment toujours plus eux-mêmes qu'ils n'aiment les autres, font pourtant plus d'état de l'opinion des autres que de la leur. En effet, si un Dieu venoit à paroître tout d'un coup, ou un sage Précepteur, & qu'il Leur ordonnât de ne rien penser en eux-mêmes, qu'ils ne dissent en même tems; il n'y en a pas un seul qui pût supporter un jour entier une si rude contrainte : tant il est vrai que nous avons bien plus de honte de ce que les autres pensent de nous, que de ce que nous penfons nous-mêmes.

#### de Marc Antonin. Ltv. XII. 441

V. Comment est-il possible que les Dieux qui ont réglé & ordonné tout si sagement, & avec tant d'amour pour l'homme, aient pourtant fait cette faute, que certains hommes, les plus gens de bien, qui ont eu un commerce plus étroit avec la Divinité, & qui ayant passé toute leur vie dans l'exercice des bonnes œuvres, des prieres & des facrifices, ont été comme amis de Dieu, lorsqu'ils sont une fois morts, ne reviennent plus à la vie, mais font éteints pour toujours! Si cela est ainsi tu dois être persuadé qu'il est bien, & que les Dieux l'auroient fait autrement, s'ils l'avoient jugé nécessaire. Car s'il eût été juste, il auroit été aussi très-possible; & s'il eût été felon la Nature, la Nature même l'auroit porté : mais de ce que cela

n'est pas, s'il est vrai qu'il ne soit pas, tu dois nécessairement conclure qu'il ne l'a pas sallu. Tu vois toimême qu'en faisant cette recherche, tu disputes de tes droits avec Dieu, & tu lui en demandes une espece de compte: or, nous n'en userions pas ainsi, si Dieu n'étoit souverainement juste & souverainement bon. Et puisqu'il a ces deux qualités, il n'a donc rien oublié de ce qui étoit juste & raisonnable dans la disposition & dans l'arrangement du monde.

VI. Tâche de t'accoutumer aux choses ausquelles tu es le plus mal propre, l'habitude te les rendra aisées & faciles: car tu vois que la main gauche, qui est mal-adroite à toutes les autres fonctions, parce qu'elle n'y est pas accoutumée, tient pourtant la bride plus ferme

de Marc Antonin. LIV. XII. 443 que la main droite, parce que c'est une chose qu'elle fait toujours.

VII. Pense souvent à l'état où il faut que tu sois, & pour le corps & pour l'ame, quand la mort te surprendra; songe à la briéveté de la vie, à l'abyme infini du tems qui t'a précedé, à celui qui te suivra, & à la soiblesse & fragilité de la matiere.

VIII. Confidere les causes, dépouillées de l'écorce qui les couvre; le but de toutes les actions; ce que c'est que la douleur, la volupté, la gloire & la mort; & pense que nous nous faisons nous-mêmes tous nos embarras; qu'il ne dépend pas des autres de nous incommoder, & que tout n'est qu'opinion.

IX. Dans l'usage des opinions il faut plutôt ressembler au lutteur

### 444 Réflexions Morates

qu'au gladiateur : car dès que celui-ci perd fon épée, il est mort; au lieu que l'autre a toujours son bras, & n'a besoin que d'avoir le courage de s'en bien servir.

X. Il faut regarder ce que les choses sont en elles mêmes, en confidérant séparément leur matiere, leur forme & leur sin.

XI. Que le pouvoir de l'homme est grand! il dépend toujours de lui de ne faire que ce qui est agréable à Dieu, & de recevoir avec soumission & avec joie tout ce qu'il plaît à Dieu de lui envoyer.

XII. Désormais il ne faut se plaindre ni des Dieux, ni de la Nature : car ils ne manquent ni volontairement, ni malgré eux. Il ne faut pas non plus se plaindre des hommes : car toutes leurs sautes de Marc Antonin. LIV. XII. 449 font involontaires. Il ne faut donc jamais se plaindre.

XIII. C'est être bien ridicule & bien étranger dans le monde, que de s'étonner de quoi que ce soit-

XIV. Ou c'est une destinée absolue & un ordre inévitable qui gouverne tout; ou c'est une providence qu'on peut se rendre propice; ou c'est le hasard & une confusion téméraire. Si c'est l'immuable nécessité, pourquoi t'opposestu à ses arrêts? Si c'est la providence que tu puisses te rendre propice, pourquoi ne tâches-tu pas de te rendre digne de son secours ? Et si c'est le hasard aveugle, réjouistoi de ce que, dans un si grand défordre, tu as au dedans de toi une ame intelligente pour te conduire: si le tourbillon t'enveloppe & t'entraîne, qu'il entraîne ta chair &

## 446 Réflexions Morales.

des esprits, il ne dépend pas de lui d'entraîner ton ame.

XV. Une lampe éclaire jusqu'à ce qu'elle soit éteinte, & ne perd pas un seul moment sa lumiere. Comment donc laisserois-tu étein-dre avant la mort la vérité, la justice & la tempérance qui sont en toi?

XVI. Sur tout ce qui te fait croire qu'un autre a péché, ne manque pas de dire en toi-même: Que fais-je si c'est un péché? Que s'il a péché véritablement, sais d'abord cette réslexion, qu'il s'est condamné lui-même, & que c'est comme s'il s'étoit lui-même déchiré le visage avec ses ongles. Souviens-toi en même-tems que celui qui ne veut pas que les méchans péchent, est semblable à celui qui voudroit empêcher les sigues d'a-

de Marc Antonin. Liv. XII. 447
voir du lait amer, les enfans de
pleurer, les chevaux de hennir, &
toutes les autres choses qui sont
naturelles, & d'une nécessité indispensable. Car que peut faire à cela
le misérable qui a ce naturel vicieux? Guéris-le donc, si tu es si habile.

XVII. Une chose n'est pas honnête, ne la fais pas; elle n'est pas, vraie, ne la dis point, & sois toujours le maître de tes mouvemens.

XVIII. Il faut avoir toujours le monde entier devant les yeux, & se dire à tous momens: Qu'est-ce qui me donne présentement une telle pensée? La bien développer & considérer séparément sa matiere, sa forme, sa fin & le tems de sa durée.

XIX. Commence enfin à sentir

## 448 Réflexions Morales

qu'il y a en toi quelque chose de plus considérable & de plus divin que ce qui produit tes passions, & qui te remue comme une marionnette, par des ressorts étrangers.

XX. Qu'est présentement mon ame? Est-elle crainte, soupçon, desir, ou quelque chose de semblable.

XXI. La premiere chose, c'est de ne rien faire témérairement & sans dessein; & la seconde, de ne rien faire qui ne tende au bien de la société.

XXII. Pense que dans peu tu ne seras plus, ni toi, ni rien de ce que tu vois, ni aucun de ceux qui sont présentement en vie. Toutes choses sont faites pour être changées & détruites, asin qu'il en naisse d'autres de leurs débris.

XXIII. Tout n'est qu'opinion,

& l'opinion est en toi; défais-t'en donc quand tu voudras, & comme ceux qui ont doublé un Cap, tu ne trouveras plus que tranquillité, que sûreté, & tu voyageras comme dans un golfe doux & pai-sible.

XXIV. Toute action qui cesse & finit en son tems, ne souffre aucun mal de ce qu'elle cesse; & celui qui la fait, n'en souffre aucun non plus de cette cessation. Il en est de même du tissu de toutes nos actions, que nous appellons la vie. S'il finit en son tems, il ne reçoit aucun mal de cette fin; & celui qui termine quand il faut cet enchaînement d'actions, n'est point malheureux. Or, c'est la Nature qui mesure le tems, & qui assigne à chacun fon terme; quelquefois c'est la Nature particuliere, com-

#### 450 Réflexions Morales

me il arrive à ceux qui meurent de vieillesse: mais, en général, c'est la Nature universelle qui gouverne tout, & qui changeant & remuant à son gré toutes ses parties, fait que le monde subsiste toujours frais & toujours jeune. Or, ce qui est utile à l'Univers, est toujours de saison & toujours beau. La cessation de la vie n'est point un mal, puisqu'elle n'est point honteuse; car elle ne dépend pas de nous, & n'est point contraire aux loix de la societé; & elle est un bien, puisqu'elle est commode, utile, & convenable à l'Univers qu'elle renouvelle.

XXV. Celui-là est gouverné & porté par l'esprit de Dieu, qui concourt avec Dieu à un même destin, & qui regle ses volontés sur les siennes.

## de Marc Antonin. LIV. XII. 451

XXVI. Voici trois regles qu'il faut avoir toujours présentes; la premiere, pour ce qui regarde tes actions, de ne rien faire témérairement & d'une autre maniere que la justice même ne l'auroit fait. Et pour ce qui est des accidens qui t'arrivent du dehors, d'être persuadé qu'ils viennent du hasard ou de la Providence, & qu'il ne faut jamais ni accuser la Providence, ni fe plaindre du hasard. La seconde, de confidérer ce que chaque chose étoit avant qu'elle eût reçu l'ame avec la vie, & ce qu'elle est depuis qu'elle l'a reçue, jusqu'à ce qu'elle la rende; de quelles parties elle est composée, & en quelles parties elle se dissout. La troisieme enfin, c'est de penser que si tu t'étois une fois élevé au dessus des nues, & que tu eusses contemplé

de-là les hommes & toutes les chofes humaines, leur confusion & leur désordre, & vu cette multitude innombrable d'habitans qui demeurent dans l'air & dans la région éthérée; toutes les fois que tu t'éleverois à la même hauteur, tu les verrois toujours de même : car leur seule qualité permanente, c'est d'être toujours semblables, & toujours de peu de durée. Où est donclà ce grand sujet de vanité?

XXVII. Chasse l'opinion & te voilà sauvé. Or, qui est-ce qui t'empêche de la chasser?

XXVIII. Quand tu es fâché de quelque chose, tu as oublié que tout arrive pour le bien de la Nature universelle, & que les fautes des autres ne teregardent point; que tout ce qui se fait, a toujours & est présentement par-tout de même;

qu'il y a entre les hommes une étroite liaison, & une parenté qui ne vient pas tant de la chair & du sang, que de ce qu'ils participent tous à une même ame.

Tu as encore oublié que cette ame de chacun est un Dieu & une émanation de la Divinité; que rien n'est à nous en propre; mais que tes enfans, ton corps & tous tes esprits viennent de Dieu; que tout n'est qu'opinion, & ensin que le temps présent est le seul dont chacun jouit, & qu'il puisse perdre.

XXIX. Il est bon de repasser souvent en sa mémoire tous ceux qui ont été extrêmement sâchés de quelque chose; ceux qui ont été élevés au faîte de la gloire; ceux qui ont été précipités dans un abyme de calamités; ceux qui ont eu des inimitiés violentes;

## 454 Réflexions Morales

enfin, tous ceux qui ont recu les plus grandes faveurs de la fortune, ou éprouvé ses plus grands revers, en quelque état que ce soit; & enfuite il faut faire cette réflexion ? Où font-ils? que font-ils devenus? Ce n'est plus que sumée & que cendre; ils ne vivent plus que dans les discours des hommes, ou même ils n'y vivent déja plus. Pense en même tems à ce que faisoit, par exemple, Fabius-Catulinus à sa maison de campagne; Lucius Lupus & Stertinius à Baïes; Tibere & Velius Rufus à Caprée, Pense à tous les empressemens inquiets, avec lefquels ils couroient à tout ce que leur imagination séduite leur faifoit paroître digne de leurs soins & de leur estime; combien tout cela étoit méprisable & vil, & qu'il y avoit bien plus de raison & de sade Marc Antonin. LIV. XII. 455 gesse à se montrer en toutes rencontres juste, tempérant & soumis aux ordres de Dieu, avec une simplicité sans fard: car il n'y a rien de plus mauvais & de plus insupportable que l'orgueil, nourri & enslé par une humilité sausse.

MXX. Quand les libertins te de manderont, où est-ce que tu as vu les Dieux, & comment tu sais qu'il y en a, que tu leur rendes un si grand culte; tu leur répondras, premiérement, qu'ils sont visibles; & que d'ailleurs, quoique tu ne voies pas ton ame, tu ne laisses pas de la respecter; qu'il en est de même des Dieux: les essets merveilleux que tu ressens tous les jours de leur pouvoir, te prouvent qu'ils sont, & sont que tu les adores.

XXXI. Le bonheur de la vie

456 Réflexions Morales

consiste à considérer ce que chaque chose est en elle-même, & à connoître sa matiere & sa forme; à faire de tout son cœur des actions de justice, & à dire toujours la vérité. Que reste-il après cela, qu'à jouir de la vie, en accumulant bonne action sur bonne action, sans laisser entre deux le moindre intervalle, mi le moindre vuide.

XXXII. Il n'y a qu'une même lumiere du Soleil, quoiqu'elle foit divisée & séparée par des murailles, par des montagnes, & par mille autres choses. Il n'y a qu'une même matiere, quoiqu'elle soit divisée en des millions de corps séparés. Il n'y a qu'un seul & même esprit, quoiqu'il soit partagé en une infinité de natures différentes, & de dissérents individus. Il n'y a qu'une même ame intelligente, quoiqu'elle semble de Marc Antonin. LIV. XII. 457
femble être séparée & divisée
en toutes les autres parties de
tous ces êtres différens. La forme
& la matiere insensibles n'ont aucune liaison l'une avec l'autre;
elles sont pourtant unies & liées
par l'esprit de l'Univers, qui les
afsemble malgré elles; mais l'ame
intelligente a une inclination particuliere & propre pour sa semblable; elle se joint à elle, &
rien n'en peut empêcher l'union.

XXXIII. Que souhaites-tu? d'être? de sentir? d'avoir du mouvement? de croître? de ne croître plus? de parler? de penser? Qu'y a-t-il là qui te paroisse digne de tes desirs? Si donc toutes ces sonctions séparées sont si méprisables, va tout d'un coup à ce dernier retranchement, qui est de suivre la raison & Dieu, Mais Tome II.

458 Réflexons Morales

fouviens-toi que c'est blesser le respect qu'on leur doit, & ne pas lès suivre que d'être saché que la mort vienne nous priver de toutes cho-

ſes. XXXIV. Que la partie du tems infini, affignée à chacun, est petite, & qu'e lle est bientôt absorbée & engloutie par l'éternité! Quelle petite portion de toute la matiere t'a été distribuée! Quelle petite part as-tu à l'esprit universel, & dans toute la terre! Quel petit point a-t-on choisi pour t'y faire ramper! Si tu t'entrétiens bien de ces pensées, tu ne trouveras rien de grand que de faire ce que ta propre Nature demande, & que de souffrir ce qu'il plaît à la Nature universelle de t'envoyer.

XXXV. Quel usage fait préfentement ton ame d'elle-même? de Marc Antonin. Liv. XII. 459 car tout consiste en cela. Toutes les autres choses, soit qu'elles dépendent de toi ou non, ne sont que cendre & que sumée.

XXXXVI. Une des plus fortes raisons pour faire mépriser la mort, c'est que ceux même qui ont établi le souverain bien dans la volupté, & le souverain mal dans la douleur, l'ont pourtant méprisée.

XXXVII. Celui qui ne trouve d'autre bien que ce qui est de saison, à qui il est égal d'avoir eu le temps de saire peu ou beaucoup d'actions raisonnables, & qui ne met aucune différence entre jouir sort longtems de la vue de ce monde, & n'en jouir que peu d'années, celui-là, dis-je, ne craint point la mort.

#### 460 Réflexions Morales

XXXVIII. Mon ami, tu as vécu dans cette grande Ville, qu'importe que tu n'y aies vécu que cinq ans? Ce qui est selon les loix est égal pour tout le monde. Quel grand mal est-ce donc pour toi d'être envoyé hors de cette Ville, non pas par un tyran, ni par un Magistrat injuste, mais par la nature même qui t'en a fait Citoyen. C'est comme si le Préteur renvoyoit de la scene un Comédien qu'il auroit loué. Mais je n'ai pas encore achevé les cinq actes; je n'en ai représenté que trois. C'est bien dit, tu en as représenté trois; or, dans lavie trois actes font une piece complette; & celui-là seul lui marque ses véritables bornes, qui l'ayant propos de la finir. Tu n'es cause, ni de l'un, ni de l'autre, ni de son

de Marc Antonin LIV. XII 461 commencement, ni de sa fin; tu n'es qu'Acteur, retire-toi donc avec des sentimens doux & paisibles, comme le Dieu qui te donne congé est propice & doux.



# REMARQUES

SUR

## LE DOUZIEME LIVRE.

1. I tu n'as point d'envle contre toi-mème, tu peux, dès aujourd'hui, possèder les choses, &c.) Pour nous procurerle bonheur & la tranquillité, nous courons la terre & les mers, & nous faisons des desseins de fort longue haleine: que de peines & de foins inutiles! Ce que nous cherchons est en nous; ne nous l'envions pas, & ne nous en privons pas volontairement nousmêmes, nous le trouverons sans tant courir. Antonin nous en donne ici un moyen,

qui est le seul infaillible, c'est de ne penfer qu'à disposer du présent. Le présent bien disposé, est un gage sur pour l'avenir.

Selon les regles de la fainteté & de la jufsice. ) De la fainteté, pour être toujours foumis à Dieu; & de la justice, pour faire toujours du bien aux hommes.

Digne du monde qui t'a produit.) C'est-àdire, digne de Dieu, dans le langage des Stocciens.

Et tu ne dépendras plus de ceci, ni de cela.)
Car toutes ces choses sont sonnises à
ceux qui sont soumis à Dieu.

II. Car, par son seul esprie, il souche & penetre les seules choses.) Cet article est remarquable. Antonin veut faire entendre, que comme l'esprit de Dieu ne se communique qu'à ce qui est de même nature que lui, c'est-à-dire, spirituel & immortel; & qu'il ne s'arrête point à la matiere; notre ame devroit faire de même, & ne s'attacher qu'aux choses qui sont de même nature qu'elle; car, par ce moyen, elle seroit toujours unie à la Divinité d'où elle a tire son origine; elle

de Marc Antonin. LIV. XII. 463 n'aimeroit que la vertu, & mépriseroit tout le reste. Cette idée est grande & belle.

III. Et que ton intelligence toute pure, arrachée à l'enchaînement fatal des choses, & délivrée de ce joug, &c. ) Antonin n'alpas voului dire que notre ame doit secouer le joug de la Providence, pour vivre en liberte, & ne dépendre que d'elle-même; c'est tout le contraire, il veut qu'elle se retire de l'enchaînement fatal des chôfes matérielles qui l'entraînent. Car, pendant qu'elle est abymée dans ces ordures, elle, est nécessairement terrestre & charnelle & par conséquent, elle est comme emportée par le même tourbillon qui entraîne tout. Pour revenir donc de cet état misérable, il faut qu'elle reprenne sa supériorité, & elle ne peut la reprendre qu'en se réunissant à Dieu, & en se soumettant uniquement à ses ordres.

Comme la Sphere d'Empédocle.) On peut voir ce qui a été remarqué sur l'art. 43. du Liv. VIII. & sur l'art. 13. du Liv. XI.

IV. Font pourtant plus d'état de l'opi-

464

nion des autres que de la leur. ) L'amourpropre les devroit porter à faire tout le contraire. Il y a là une contradiction qu'on ne fauroit expliquer. On craint plus la réputation que sa conscience.

V. Lorsqu'ils sont une fois morts, ils ne reviennent plus à la vie, mais sont éteints pour toujours. ) Les Philosophes qui nioient l'immortalité de l'ame, reprochoient à Dieu que c'étoit en vain que les Justes le servoient pendant leur vie, puisqu'ils souffroient qu'ils mourussent enfin pour toujours. Antonin veut combattre ce sentiment, & faire taire en même-tems fon imagination, qui ne manquoit pas de lui suggérer des scrupules sur cette matiere. Mais comme il n'avoit pas la force de démontrer l'immortalité de l'ame, & la vérité de la résurrection, dont il n'avoit que des idées confuses, parce qu'il n'avoit pas puise dans les véritables fources, ni connu la véritable lumière, qui feule peut nous éclairer, il prend le parti qui lui paroît le plus juste & le plus saint, c'est de dire, que, quelque chose que Dieu ait ordonné de Mare Antonin. LIV. XII. 466 des hommes après leur mort, il n'a rien fait qui ne soit digne de sa bonté & de sa justice. Ce chapitre est sort beau, & ne marque pas tant l'incrédulité & l'incertitude d'Antonin, que sa consiance en la bonté de Dieu, & son entiere soumission à ses ordres.

Car s'il eut été juste, il auroit aussi été très-possible. La justice de la résurrection & de la séconde vie, est solidement prouvée dans les écrits des Evangélistes & des Apôtres, puisqu'elle est une suite & une dépendance de la justice de Dieu, qui doit punir les méchans, & récompenser les bons; & sa possibilité est sûre, par les principes mêmes d'Antonina Quelle auroit été sa foi, s'il avoit connu la sorce & l'étendue de toutes les vérités qui se tirent de ses principes?

Il auroit été aussi très-possible, & s'il eût été selon la Nature, la Nature même l'auroig porté.) Antonin na reconnoît rien d'impossible dans la résurrection des morts; & en cela, il ne s'éloigne point du tout de l'opinion de sa secte. Aussi, quand St. Paul parle de la résurrection devant les

Epicuriens & les Stoiciens; St. Luc dit: Quelques-uns, s'en moquerent, & les autres dirent: Nous vous entendrons une autre fois sur ce sujet. Cenx qui s'en moquerent, ce furent les Epicutiens; & ceux qui remirent à une susce fois, ce furent les Stoiciens, dont les sentimens n'étoient pas si éloignés de ce que St. Paul leur annoncoit, que ceux des autres Philosophes-Le même Saint étoit si essuré qu'il n'y avoit rien que de naturel dans cette opinion, que dans le discours qu'il fit devant Agrippa & Festus, il ose bien leur dire. en les interrogeant : Qu'est-ce donc qui vous paroît incroyable dans cette opinion, que Dieu ressuscite les morts ? Act. 26.8. Quelle honte aujourd'hui pour beaucoup de Chrétiens, de douter plus de la réfurrection que les Païens mêmes!

Mais, de ce que cela n'est pas, s'il est vrais qu'il ne soit pas, &c. ) Antonin ne reçoit pas cela comme vrai; & fans rien décider, il se contente de dire: Quand même les Justes mourroient pour toujours, Dieu ne laisseroit pas d'être juste. Quelle idée de la justice de Dieu, & quelle constance en lui !

# de Marc Antonin Liv, XII. 469

Lu vois toi-même qu'en faisant cette recherche, tu disputes de tes droits avec Dieu, &c. Or, nous n'en userions pas ainsi, &c. ) Antonin se prouve à lui-même, que la recherche qu'on fait en disputant ainsi avec Dieu, est une marque sûre de la forte persuasion où l'on est, qu'il est juste & bon. Car autrement, on ne diroit jamais; comment est-il possible. &c. Mais ce passage peut recevoir un autre sens. En effet ces mots: Or, nous n'en userions pas ginsi. peuvent fort bien signifier : Or, Dieu ne nous permettroit pas d'en user ainsi, &c. Pour dire que si Dieu souffre que nous disputions tous les jours avec lui, & que nous lui demandions raison de sa conduite c'est parce qu'il est souverainement inste & souverainement bon, & qu'il sait bien que ses voies sont droites, & qu'il sera tonjours victorieux, quand les hommes prendront la liberté de juger de ses jugegemens : Ut vincat, cum judicatur. Pf, 51.4.

VI. La main gauche, qui est mal-adroste à toutes les autres fonctions, parce qu'elle n'y est pas accoulumée, &c. ) Les Péripatéticiens enseignoient que la main droite

étoit naturellement plus forte & plus adroite que la gauche. Mais les Platoniciens se moquoient de cette opinion, & soutenoient que les deux mains, les deux pieds, & toutes les parties droites & gauches sont égales; & que si nous avons une main & un pied plus forts, cela vient de l'habitude, & du peu de soin que nos nourrices ont pris de nous, en nous laiffant devenir presque boiteux & manchots. Les Stoiciens étaient du fentiment de ces derniers, comme il paroit par ce passage. Et Antonin se sert de cette preuve, pour démontrer qu'il n'y a rien que l'habitude ne puisse nous rendre familier.

VII. Penfe souvent à l'état du il faut que tu sois, & pour le corps & pour l'ame.) Car Dieu ne demande pas seulement la pureté de l'ame, mais aussi celle du corps, que nous lui devons offrir comme une victime vivante, sainte & agréable à ses yeux. S. Paul Rom. 12. 1.

Quand la mort te surprendra.) Car il n'y a rien de plus incertain que l'heure de sa venue; elle viendra comme le larron dans la nuic.

IX. Dans l'usage des opinions, il faut plutôt ressembler au Lutteur qu'au Gladiateur. ) Cette maxime est fort belle. Comme il n'y a que nos opinions qui nous trompent & qui nous séduisent, nous devons être toujours en garde contre elles. & les combattre de tout notre pouvoir. Mais dans ce combat, il ne faut pas resfembler au Gladiateur, qui n'a que des armes étrangeres : car il ne les a pas plutôt perdues qu'il est mort. Il faut ressembler au Lutteur, qui vient armé de ses propres armes, c'eft-à-dire, de son bras. Si nous nous servons contre nos opinions d'armes étrangeres, nous serons bientôt défaits, au lieu que si nous employons nos armes naturelles, c'est-à-dire, les armes de l'intelligence, nous sommes assurés de vaincre toujours.

XI. Que le pouvoir de l'homme est grand!) Mais ce pouvoir ne vient pas de ses propres forces; il lui vient de Dieu.

XII. Déformais it ne faut se plaindre ni des Dieux, ni de la Nature. ) Car la Nature ne fait qu'obéir à Dieu, & Dieu ne fait rien que de juste.

Il ne faut donc jamais se plaindre.) S'il salloit se plaindre, il ne faudroit se plaindre que de soi-même. Mais il ne le faut pas, puisque rout doit être indissérent à un homme de bien, hors le péché. Et c'est dans ce sens qu'Epictete a fort bien dit, accuser les autres de ses propres maux, s'est d'un ignorant; n'en accuser que soi-même, c'est d'un homme qui commence à s'instruire; se n'en accuser ni soi, ni les autres, c'est d'un homme parsaitement instruit.

XIV. Ou c'est une destinée absolue, & un ordre inévitable. ) C'est-à-dire, une providence instexible, & qui ne change rien à ce qu'elle a déterminé, comme le croyoient la plupart des Stoïciens rigides.

Ou c'est une Providence qu'on peut se rendre propice.) C'est la Providence qu'Antonin croyoit avec la plupart des Stoiciens mitigés; & c'est celle que nous croyons; sans donner pourtant aucune atreinte à l'immutabilité des décrets de Dieu.

XV. Comment donc laisserois-tu éteindre, avant sa mort, la vérité, la justice & la tem-

pirance.) Nous sommes des lampes vin vantes; si nous laissons éteindre notre lumière, c'est notre faute: car il dépend de nous de l'entretenir toujours, par le moyen de la charité & des bonnes œuvres.

XVI. Que sais-je si c'est un peché: car il y a beaucoup de choses qui se sont à dessein pour une utilité cachée.) Comme Antonin le dit lui-même dans l'art. XIX. du Livre XI. On peut voir là les Remarques.

Qu'il s'est condamné lui-même, & que c'est comme s'il s'étoit lui-même déchiré le vi-fage avec ses ongles. ) La conscience seule des méchans nous venge assez de leurs injures; car elle seur fait soussirie des tourmens qui ne finissent point. C'est un vautour qui déchire seurs entrailles.

XIX. Qu'il y a en toi quelque chose de plus considérable & de plus divin que ce qui produit tes passions.) Ce qui produit nos passions e'est l'ame animale, nos esprits animaux, qui étant émus par les objets extérieurs, nous agitent & nous remuent; & ce sont ces esprits qu'Antonin appelle des ressorts étrangers, parce qu'ils sont

hors de nous hors de notre ame; & une preuve assurée que ce qui cause nos passions, n'est pas ce que nous avons de plus parfait, c'est que nous trouvons, en même-tems en nous une chose toute différente, qui, quand elle veut juger de ces mêmes passions, les combat & les tient foumiles.

XX. Qu'est présentement mon ame? estelle crainte, soupçon, desir?) Car notre ame n'est que ce qu'elle pense, comme cela a été dit ailleurs.

XXIII. Et comme ceux qui ont doublé un Cap, tu ne trouveras plus que tranquillité.) Nos opinions font les vents qui nous agitent; chassons-les, & nous serons comme ceux qui ont doublé un Cap. En approchant de ce Cap, ils étoient le jouet des vents; mais ils ne l'ont pas eu plutôt doublé, que ce même Cap les a mis à couvert de l'orage.

XXIV. Toute action qui ceffe & finit en fon tems, ne souffre aucun mal de ce qu'elle seffe. ) Au contraire, on peut dire qu'elle est parfaite quand elle cesse, & que c'est un bien. Antonin prouve fort bien que

de Marc Antonin. LIV. XII. 473 la mort ne peut être un mal, & qu'il est ridicule de la craindre.

Il en est de même du tissu de toutes nos actions.) Car, ce qui est vrai de l'une, l'est aussi nécessairement de toutes les autres.

Quelquefois, c'est la Nature particuliere; comme il arrive à ceux qui meurent de vieilles. se, mais en général, c'est la Nature universelle.) Antonin n'oppose pas la Nature particuliere à la Nature universelle, cela seroit contraire à ses principes & à la vérité. Son dessein est de combattre cette erreur qui nous fait dire tous les jours que des enfans qui meurent, meurent avant leur terme, & que ceux qui se tuent préviennent le jour de leur mort. C'est un langage plein de fausseré, & qui n'est pardonnable qu'à la foiblesse des hommes. Personne ne meurt que dans le tems qui lui est donné, & c'est la Nature universelle qui mesure, & qui distribue le tems à chacun comme il lui plaît, aux uns plus, aux autres moins; & comme ceux qui meurent de vieillesse sont fort rares, Antonin dit que c'est la Nature

particuliere qui regle leur cours, c'està dire, que la Nature universelle a fait une exception à sa regle; & c'est cette exception qu'il appelle une Nature particuliere: car en esset, ces gens-là vivent comme s'ils étoient conduits par une Nature différente de celle qui met des bornes à la vie des autres hommes; mais ce n'est qu'une seule & même Nature, c'està-dire, Dieu.

Puisqu'elle n'est point honteuse; car elle ne dépend pas de nous. ) Il n'y a rien de honteux pour nous que ce qu'il dépend, de nous de faire ou de ne pas faire, comme il a été prouvé ailleurs.

XXV. Celui-là est gouverné & porté par l'esprit de Dieu, qui concourt avec Dieu.) Il n'y a rien de plus sûr que cette regle & il dépend toujours de nous de connoître, pat son moyen, & l'état où nous sommes, & quel est l'esprit qui nous conduit.

XXVI. Et d'une autre maniere que la justice même ne l'auroit fait.) Car cela est possible aux hommes avec le secours de Dieu.

Es où cette multitude innombrable d'habizans qui demeurente dans l'air & dans la région Ethérée. ) Les Platoniciens & les Stoiciens croyoient que l'air & la région. Ethérée étoient peuplés d'un nombre infini d'habitans, qu'ils appelloient des Démons, dont les uns étoient visibles, & les autres invisibles, & pourtant tous mortels.

Où est donc là ce grand sujet de vanité?) Puisque toutes les choses humaines ne sont que désordre & que confission, & qu'il n'y a rien sur la terre, dans l'air, & dans la région Ethérée, qui ne soit de même nature, & sujet aux mêmes loix, qu'est-ce donc qui peut faire l'orgueil des hommes, & où trouvent-ils ce grand sujet de vanité? Ils auroient bien plus de raison de gémir de se voir engagés dans ce torrent de corruption & de mifere.

XXVIII. Que cette ame de chacun est un Dieu, & une émanation de la Divinité. ) Notre ame n'est pas Dieu, mais l'ouvrage de Dieu, & Dieu y habite.

XXIX. Fabius-Catulinus à fa maison de

campagne; Lucius-Lupus & Stertinius, à Bajes; Tibere & Velius Rufus, à Caprée.) L'exemple de Tibere me persuade que tous ceux qui sont nommés ici s'étoient retirés à la campagne pour y mener la même vie que ce Prince avoit menée à Caprée où il s'étoit plongé dans toutes sortes d'infamés débauches, & où il avoit créé un nouvel Officier de sa maison, qu'il appella le Maître des voluptés.

Car il n'y a rien de plus mauvais & de plus insupportable que l'orgueil nourri & ensté par une humilité sausse. ) L'expression d'Antonin me paroît admirable, & il n'y a rien de plus vrai; l'humilité n'est souvent qu'une nouvelle ensure de l'orgueil, qui ne sachant plus comment croître, se sert même du neant de l'humilité pour se boussir.

. XXX. Tu leur répondras, premiérement, qu'ils sont visibles. ) Car Dieu s'est assez manisessée par ses Ouvrages, & comme dit Saint Paul : Les choses qui ont été faites depuis la création du monde, rendent visible ce qu'il y a d'invisible en Dieu.

Et que d'ailleurs, quoique tu ne voies pas

de Marc Antonin. LIV. XII. 477

son ame, tu ne laisses pas de la respecter. ) Quand nous examinons les qualités & les propriétés de la matiere, nous ne saurions douter de l'existence de l'ame : nous la voyons plus clairement que nous ne voyons les corps. C'est pourquoi Antonin dit dans le 1 chap. du Livre x. Mon ame, quand seras-tu plus visible & plus aisée à connoître que le corps qui t'environne? Tout de même, quand nous examinons la nature & les qualités de l'ame, il faut nécessairement ou nous aveugler volontairement nous-mêmes, ou être entièrement convaineus de l'existence de Dieu. Car Dieu est au dessus de l'ame. à proportion de ce que l'ame est au dessus de la matiere, & l'un & l'autre sont trèssensibles & très-visibles par leurs effets.

XXXI. Sans laisser entre deux le moindre intervalle, ni le moindre vuide. ) Car, dès qu'on cesse de faire du bien, quelque petit que soit l'intervalle, il rend tout le passé inutile, & c'est toujours à recommencer.

XXXII. Il n'y a qu'une même lumiere du Soleil.) Antonin veut prouver dans ce chapitre, que l'amour du prochain est si naturel, qu'il faut faire violence à l'ame pour arrêter le penchant qui sa porte à cette espece d'union, & sa preuve est très-sorte & très-solide.

Il n'y a qu'un même esprit, qu'une même ame animale, & qu'une même forme) L'une pour les animaux, & l'autre pour les corps inanimés, comme les plantes, le bois, la pierre, qua uno spiritu continentur, comme parle Pomponius.

Il n'y a qu'ane même ame intelligente.)
Car les Stoiciens croyoient que les ames étoient des parties de la Divinité. Mais quoique cela soit faux dans leur sens, il est pourtant vrai de dire que toutes les ames sont d'une seule & même nature, & cela suffit pour la conséquence qu'Antonin en veut tirer.

Le forme & la matiere insensibles n'ont aucune liaison l'une avec l'autre. ) Ce passage étoit très-difficile; peut-être en aurai-je démêlé le sens par le mot de forme. Antonin entend dans l'animal l'aisonnable l'aine intelligente; dans l'animal privé de raison, l'ame animale; & dans les plantes & les corps inanimés, l'esprit qui les assemble, & qui les unit. Il dit donc que dans tous ces Etres différens, la forme & la matiere sont deux choses naturellement incompatibles; mais que Dieu les joint malgré elles, par un effet de son pouvoir: au lieu que l'ame raisonnable cherche d'elle-même à s'unir avec sa semblable, & que rien ne peut arrêter ce penchant: il n'y a personne qui ne le sente.

XXXIV. Quelle petite part as-tu à l'efprit universel! ) Cet esprit universel n'est pas ici l'ame universelle & intelligente. c'est-à-dire, la Divinité : car comment pourroit-on accorder la petite idée qu'Antonin veut donner de la portion que nous en possédons, avec l'opinion qu'il avoit, que cette même portion étoit une partie de Dieu, & Dieu elle-même? Il y auroit là de l'impiété, & cela seroit même contraire à ses principes. L'esprit universel est donc ici l'ame animale du monde, que ces Philosophes établissoient comme le fonds, la source d'où les esprits animaux de tous les hommes étoient émanés, C'est ce qu'il a dit dans l'article XXXII. Il n'y a qu'un seul & même esprit. Quoique je voie bien le but d'Antonin, qui est de nous porter à mépriser une chose qui n'est rien auprès de son tout, je ne sais si en examinant sa pensée à fond, on la trouveroit bien solide. Qui est l'homme qui pourra me persuader que je dois mépriser mon ame animale, parce qu'elle n'est pas composée d'une plus grande quantité de cet esprit animal qui est répandu dans le monde? N'est-ce pas comme s'il vouloit me porter à mépriser la lumiere, sous prétexte que je ne reçois pas dans mes yeux un plus grand nombre de rayons? Mais il fusfit pour Antonin que sa pensée soit juste en un sens, & elle l'est.

XXXV. Quel usage fait présentement ton ame d'elle-même? ) Que nous rougirions souvent, si nous nous faisions souvent cette demande!

Car tout confiste en cela.) Ce n'est pas eulement le principal, c'est le tout; mais nous prenons le change; & notre ame, au lieu de s'occuper toute entiere d'ellemême, ne songe qu'au corps. Il faut avouer de Mare Antonin. Lev. XII. 481

avouer aussi que malheureusement pour elle, tout ne lui parle que pour le corps.

XXXVI. Ceux qui ont établi le souverain bien dans la volupté, & le souverain mal dans la douleur, l'ent pourtant méprisée.) Il est certain que c'est une des plus fortes raisons pour faire mépriser la mort; car c'est une démonstrarion claire que ces gens-là étoient persuadés que la mort n'est point un mal. Antonin parle ici d'Epicure, qui méprisoit véritablement la mort, & qui soutenoit qu'elle n'est ni pour les vivans; ni pour les morts. Car pendant qu'on vit on ne meurt pas, & quand on est mort on n'est plus. Tous les biens & tous les maux consistent dans le sentiment; la mort est une privation de sentiment : elle n'est donc par elle-

XXXVII. A qui il est égal d'avoir eu le tems de faire peu ou beaucoup d'actions raisonnables.) Et il le doit être à tout le monde : car, comme cela a été prouvé ailleurs, on n'est pas récompensé selon le nombre, mais selon la qualité des actions.

même ni un bien, ni un mal.

Tome II.

XXXVIII. Mon ami, tu as vecu dans sette grande Ville.) C'est-à-dire, dans le monde, qu'il considere comme une Ville, dont toutes les Villes ne sont que les hôtelleries & les maisons.

Que cinq ans.) C'est une maniere de parler, pour dire un tems-fort court.

Ce qui est selon les Loix est égal pour tout le monde. ) Voilà une grande vérité; quelque différentes que puissent être les choses par elles-mêmes, elles deviennent égales quand elles sont ordonnées & dispensées par la Loi-

Non pas par un Tyran, ni par un Magiftrat injuste. ) Car il n'y a ni Tyran, ni Magistrat injuste qui ait ce pouvoir, s'il ne lui est donné de Dieu. Ainsi, c'est toujours Dieu qui dispose de nous, comme il lui plaît.

Dans la vie trois atles font une piece complette.) Voilà la différence qu'il y a entre les pieces de théatre, & la piece de notre vie. Celles-là doivent avoir cinq actes pour être entieres, & celle-ci est entiere par-tout où elle finit.

Comme le Dieu qui te donne congé est

propice & doux. ) Il dépend de tous les hommes de trouver à leur derniere heure. Dieu propice & doux. Car il l'est pour ceux qui se repentent, & qui meurent en se crainte & en son amour.

Fin du fecond & dernier Volumes