# Notes du mont Royal Www.notesdumontroyal.com

Cette œuvre est hébergée sur « *Notes* du mont Royal» dans le cadre d'un exposé gratuit sur la littérature.

SOURCE DES IMAGES Google Livres



AAMSTERDAM chez DAVID MORTIER

# REFLEXIONS 319415 MORALES

L'ÉMPEREUR MARC ANTONIN,

AVEC DES REMARQUES

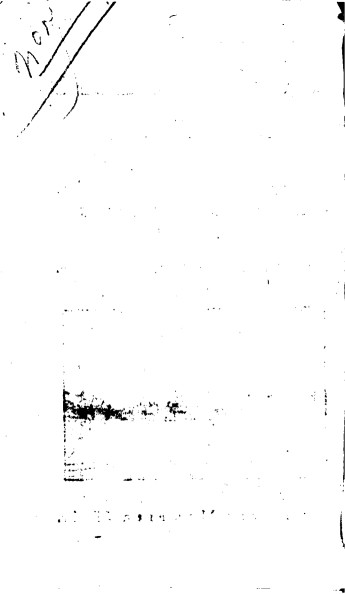
De Mr. & de Mad. DACIER.

Quatrième Edition, en Pon a mis les Remarques sous le Texte. TOME PREMIER.



AMSTERDAM. AVID MORTIER Libraire.

MDCCXIV.





## PREFAC

A plupart des hommes jugent ordinairement tres-mal de la Philosophie : ils s'imaginent qu'elle qu'à disputer : mais ce n'est ni un jeu, ni une vaine science pour l'ostentation; c'est une profession d'une chose tres serieuse & tresgrave, c'est-à-dire de la Sagesse, & philosopher

c'est agir.

Il est evident par là qu'il n'y a proprement que la morale qui merite ce nom, puisqu'il n'y a qu'elle qui donne des regles pour la conduite de la vie. Mais qu'est-ce que la morale? Si nous suivons les opinions des hommes, nous trouve-rons presque autant de morales differentes, qu'il y a d'hommes différents : car on appelle morale ce qui n'est qu'usage, coûtume ou opinion, & l'on a fait dans cette science que les Payens faisoient dans leurs sacrifices; quand ils n'avoient pas les victimes qui étoient agreables à leurs Dieux, ils en suppossient d'autres à qui ils donnoient le nom de celles qui leur manquoient. De même quand les hommes ont été prim

privez, de la verité, ils ont donné ce bean nom à leurs imaginations & à leurs caprices.

Avant toutes choses il est necessaire de revenir de cette erreur, & de separer ce qui est vaçue & incertain, d'avec ce qui est constant & toujours le même.

Pour peu qu'on veuille se servir de sa raison, il n'est pas difficile de voir que la veritable morale doit être une regle inslexible, qui ne suive ni nos fantaisses, ni nos prejugez. Elle ne peut donc être qu'une explication des veritez conformes à la verité éternelle, c'est-à-dire à la Loy de Dieu; & par consequent la Loy de Dieu est le point sixe & indivisible, d'où il faut regarder tout ce qu'on appelle morale, sil'on veut en connoître les beautez & les défauts.

Selon ce principe on conçoit d'abord que la morale est la fille de la Religion, qu'elle marche d'un pas égal avec elle. O que la perfestion de celle-cy est la mesure de la perfestion de celle-là. Il ne faut donc chercher de morale parfaite que dans le Christianisme. Mais comme en tout temps il a plu à Dieu de se découvrir aux hommes, il n'y a rien de plus utile ni de plus agreable, que de connoitre jusqu'à quel point il avoulu se communiquer à ceux qui étoient les plus éloignez de son alliance.

Nous no sçavons pas bien ce qu'étoit la morale des Payens quant le sieçle de Pythagore,

foiblesse qui est naturelle à l'homme, ils ont souvent poussé ses devoirs plus loin que la nature ne peut aller, afin qu'en faisant tous ses efforts pour suivre leurs preceptes, il put au moins s'arrêter au milieu, comme un arbre à qui on veut faire perdre son pli, & gue l'on courbe du côté opposé. Il est vrai qu'aprés que l'Ecole des Stoiciens fût établie, il s'éleva des disciples de Zenon, qui prenant trop au pied de la lettre les opinions de ces grands hommes; tomberent dans des absurditez qui leur attirerent les railleries, & le mepris des bonnêtes gens. Mau on ne doit non plus donner le nom de Stoiciens à ces Philosophes ridicules, que l'on donne celuy de disciples des Prophetes O des Apôtres à ceux qui expliquant trep grossierement les écrits de ces hommes divins en tirent des sens contraires à l'esprit de Dieu, & à la foy de l'Eglise.

Pour rendre cela plus sensible, proposons quelque exemple des explications absurdes, que ces Sestateurs ignorans ont donné aux sages preceptes

de leurs maitres.

Quand Zenon dit que tous les pechez étoiens égaux, il a voulu guerir les hommes de malbeureuse opinion où ils ne sont que trop, que pourvû qu'ils s'empêchent de commettre de grands crimes, ils ne sont pas tenus d'être si fort en garde contre les petits pechez; O il a voulu \* 4

leur persuader que le moindre peché devient incurable quand on le neglige, & que Dieu qui est la pureté même n'en trouve point en nous qui ne merite la mort, si par la satisfaction & la penitence nous ne desarmons sa justice. Mais il vient un Chrysippe, qui prenant grossierement ce precepte, établit qu'il n'y a aucune difference entre voler des choux dans un jardin, & commettre un sacrilege, entre égorger son pere & tuer un chapon; & veut qu'on punisse ces deux actions du même supplice, ce qui bien loin de retenir les hommes, leur lâche la bride, & les porte à commettre les plus grands excez.

Quand il a dit que le Sage doit être sans compassion, son dessein étoit de faire entendre que le Sage ne borne pas à l'attendrissement seul les secours effectifs qu'on doit à son prochain, & qu'il tache de le soulager sans aucune émotion, & sans aucun trouble: mais un Chrysippe tire de ce precepte une occasion de rompre tous les liens de la societé, & de souler aux pieds la misericorde qui est un des caracteres les plus essentiels de Dieu.

Quand il a dit que le Sage attend tout luymême, son but étoit de faire connoître que nôtre veritable bonheur ne sçauroit dépendre de 'astion d'autruy, & de combattre l'indolence & la paresse de ceux qui trop abandonnez à la Providence, vouloient attendre tout de Dieu, sans

gore, & des Sages de Grece, car il ne nous reste rien de cette antiquité. Mais ce qu'on a conservé des écrits, ou des maximes de ces Philosophes, nous apprend que de leur temps, qui étoit fort voisin de celuy de Salomon, la morale consistoit en des énigmes, en des proverbes, qui pouvoient bien rendre les hommes sages, & les porter à la pratique de tous les devoirs, mais qui ne pouvoient leur expliquer les veritez sondamentales, con leur en donner une idée distintée: car le proverbe ne reçoit d'ordinaire ni désinition ni raisonnement.

Depuis le temps de Pythagore jusqu'à celuy de Socrate, il ne paroît pas que la morale ait été fort cultivée. Presque tous les Philosophes ne s'attachoient qu'à la science des Nombres, à la Physique, & à déconvrir les causes de tout ce qui arrivoit dans les Cieux. Socrate sut le premier qui connoissant que ce qui se pase hors de nous, ne nous touche point, & est plus curieux qu'utile, sit une étude plus particuliere de la morale, & la traita plus methodiquement. Les Payens n'avoient avant luy que des idées consus de Dieu, de la Loy & de la sustice: il débroüilla ce cahos de tenebres, & en tira une lumiere qui éclaira tous les siecles suivans. Il sit voir la subordination qu'il y a dans la nature, & montra aux hommes la route qu'ils devoient tenir pour être verstablement heureux. Quand

en juge de Socrate par les veritez qu'il a connues, on ne se contente pas de dire qu'il étoit grand Philosophe, on est presque tenté d'assurer qu'il étoit Prophete, & que Dieu luy avoit revelé des mysteres qui devoient être accomplis dans les derniers temps.

Comme sa doctrine étoit plus conforme à la verité à la justice, que tout ce qui avoit paru, les hommes accoururent en soule à cette lumière. Mais parce qu'ils n'etoient pas tous également propres à en supporter l'éclat, il y en eut beaucoup plus d'éblouis que d'éclairez; & cette Philosophie eut bientôt le sort de la veritable Religion; elle sut dechirée presque en autant de sectes, qu'il y eut d'hommes qui entreprirent de l'expliquer. Voilà l'origine de toutes les Philosophies qui ont regné depuis ce temps là dans le monde. Elles ont toutes voulu avoir socrate pour leur chef, comme toutes les heresies se sont piquees de n'avoir pour sondateur que Dieu même.

De tous ces Philosophes il n'y a eu que les Stoiciens qui ayent suive de prés l'esprit de Socrate, E qui ayent cié les fideles dépositaires de la sagesse E de la vertu. S'ils ont mêlé quelque dureté, E quelque rudesse aux sentimens de leur maître, ce n'étoit pas tant un effet d'une humeur sauvage E farouche, qu'un moyen que la prudence leur suggeroit : car sonnoissant la foi-

qui cloigne de nous toutes les occasions, qui pourroient nom faire tomber dans le crime, on

que donne la force d'y resister.

Unom apprend par tout à mépriser, & à hair notre corps qui est la source du peché, O qui resiste à l'esprit; O il veut qu'on le regarde comme une prison, qui nous empêche d'avoir une communication plus particuliere avec Dieu. La veritable Religion ne nous commande pas de nous hair d'une autre maniere.

Il prouve en beaucoup d'endroits que l'homme est la plus excellente de toutes les creatures à cause de son origine, O des persections que Dieu a daigné luy communiquer, & qu'en même temps il en est laplus miserable à cause de ses vices qui lug font perdre tous ses avantages, & qui le rendent

esclave en le separant de Dieu.

Pour ce qui est de l'bumilité, on nes'est pas contente de dire que les Stoiviens ne l'ont pas connuë, on a ajouté que cette vertu étoit incompatible avec les autres vertus dont ils faisoient profession. Quand on veut faire un reproche de cette nature à des Philosophes, il semble qu'on deuroit connoître à fond leurs principes, & toutes les consequences qui s'en tirent naturellement. Il est vray que ni l'Academie, ni le Portique n'ont jamais eu de mot qui signifie proprement ce que nous appellons humilité: mais f cette vertu confiste à connostre son neant devant

Dien,

Dieu, à croire que c'est luy-seul qui est l'auteur de tout le bien, & qui ne fait point de mal; & à enseigner qu'il n'y a de veritable être que Dieu, & que toutes les autres choses sont viles, perissables, momentanées, & sujettes à corruption; ils l'ont connuë, & ce livre d'Antonin en est plein.

La derniere objettion n'est pas moins injuste. Gar Antonin a tres-solidement prouvé après Socrate, que l'amour propre qui porte l'homme à rompre les liens de la societé, à se separer des autres hommes, & à vouloir faire comme un tout à part, est une revolte contre Dieu, & une desobeissance à la plus ancienne loy du monde, qui a vonlu que les choses les moins parfaites fussent pour les plus parfastes, & que les plus parfastes fussent les unes pour les autres, ce qui est l'unique fondemens de la pieté & de la sustice. Il nous exhorte à relister à ce malheureux penchans d'une ame corrompue, en nous con-vainquant, que la premiere & la principale condition de l'homme c'est d'aimer son prochase; & en nous faijant voir que pendant que nous nous regarderons simplement comme une partie de ce tout, & non pas comme un de ses membres, nous n'aimerons pas encore les hommes de sout nêtre cœur, & ne prendrons pas, à leur faire du bien, ce plaisir verstable & solide, qui resulte du sentiment de tout le corps, & enfin il donne contre cette impiete un remede tressa-

sans tâcher d'attirer ses graces par leur travail, Es par leurs bonnes œuvres: D'ailleurs comme il enseignoit que l'ame étoit une partie de Dieu, Es Dieu même, ce precepte, que les hommes devoient tout attendre d'eux, ne signissioit autre chose, sinon qu'ils devoient attendre tout du Dieu qui les conduisoit. Mais un disciple aussi ignorant que superbe empoisonne ce precepte, Es en tire cette pernicieuse consequence, que le Sage est au dessis de Dieu même, Es sait son propre bonheur independamment de cet Eure souverain qui l'a sormé.

Il en est prosque de même de tous les autres passages dont on s'est servi dans tous les temps, pour rendre suspecte & odiense la doctrine des Stoiciens. Ce n'est pas qu'elle soit parfaite, & que nous voulions la désendre en tout; nous avons désa dit qu'il ne faut chercher de perfection que dans le Christianisme; & nous avons souvent combattu dans le cours de cet ouvrage des errours où ils sont tombez. Nous disons seudement qu'il n'y a point de morale qui approche si sort de la morale de JESUS-CHRIST, que celle de ces Philosophes, comme les Peres même de l'Eglise l'ont reconnu.

Mais, dit-on, cette morale des Stoiciens n'a au-

Elle ne luy demande pas la force de le sui-

Elle

Elle ne propose pas aux hommes de se hair.

Elle n'établit pus que l'homme est en même temps la plus excellente & la plus miserabla de toutes les creatures.

Elle n'enseigne pas l'humilité.

Elle ne fait pas remarquer, que rapporter tout à sor, & se mettre au dessus de tout est un peché qui nous est naturel; elle ne nous oblige pas à resister, & ne pense pas à nous en donner les remedes.

Ce sont les objections qu'un des plus sçavans hommes de nôtre siecle a faites, ou plûtost qu'il se disposoit à faire aux stoiciens, & à tous les Philosophes du Paganisme: mau si Dieu luy avoit donné le tems d'achever son ouvrage, il auroit sans donte corrigé ce plan, & la lecture seule d'Antonin luy auroit fait connoître que Dieu n'avoit pas laissé des hommes si vertueux en des tenebres si épaisses.

Ce sage Empereur établis la necessité d'aimer Dueu, en établisant celle d'aimer tout ce qu'il nous envoye, quelque fâcheux qu'il nous paroisse, en ne faisant consister la félicité de l'homme qu'à être bien avec Dieu.

Non seulement il enseigne qu'il faut demander à Dieu la force de le suivre, il reconnoit de plus une vertu de Dieu qui agit en nous, or qui opere toutes nos bonnes actions, or tous nos bons desirs, or il fait voir que c'est Dieu

Il a reconnu que nôtre ame n'est pas sa lamiere à elle-même, & qu'elle ne se voit que par la lumiere dont il plast à Dieu de l'éclairer. Il explique toutes ses proprietez, & il nous enseigne qu'elle peut être plus visible que le corps, & qu'e lle seule peut jouir des fruits qu'elle porte.

Il démontre tres soit dement, que la justice n'est pu la fille de l'utilité, comme quelques Philosophes l'ont cru, mais qu'elle dépend immediatement de

Dieu, & est aussi ancienne que sa sagesse.

Il momre que la charité est la vertu la plus prepre & la plus convenable à l'homme, & qu'il n'y a de veritable bien que se qui est utile à la societé.

Il fait voir que tous les manx qui arrivent dans le monde, bien lom de nuire à la loy, n'en sont que l'accomplissement, & servent d'instrumens ou à la bont é de Dieu, ou à sa justice.

Uprouve que la verssable force, & le veritable courage ne se trouvent que dans l'humanité & dans la bonté.

Il nous force à consentir à cette verité tres-importante, que le mensonge même involontaire est une impieté. É que l'ignorance, qui le fait commettre n'est nui lement excusable, parce qu'elle ne vient que du mépris que nous avons sait des secours que Dieu nous a donnez, É que nous nous sommes mis volontairement en état de ne pouvoir discerner la verité d'avec le mensonge.

On

On n'auroit jamais fait si on vouloit recueillir icy tous les grands principes, qu'Antonin a ésablis, & en tirer toutes les consequences, qui en sont les suites veritables, & necessaires. Letteur le fera de luy même, & sest à quoj nous souhaitons que nos remarques puissent l'ai-Par exemple quand Antonin nous dit, qu'on peut cire en même tems un homme divin, & un homme inconnu à tout le monde ; qui estce qui ne tirera pas de là cette consequence, que le bruit, la gloire, & l'éclat ne sont donc pas toujours les veritables caracteres de la Divinité? Et qui s'étonnera de l'obscurité de J.C. qui a été si grande, que les Historiens qui relevent souvent des particularitez, pou importantes, & qui tâchent de n'oublier rien de considerable, l'ont à peine aperçû?

Quand il avance qu'on ne peut trouver son bonheur ni dans les sciences, ni dans le raisonnement, il n'est pas mal-aife de faire cette reflexion, que les sciences & le raisonnement nous peuvent bien faire connoitre Dieu, mais qu'ils ne nous seront jamais connostre Jesus-Christ Dieu & homme tout ensemble, ni démêler la grandeur veritable de oe Sauveur, d'avec sa bassesse apparente, cela ne se voit que par la foy. H n'y a donc que la foy qui puisse suver, selon les

principes même d' Antonin.

Tous les preceptes que nous donne ce Phile= Sophe

salutaire, qui est l'amour de Dieu, dont l'amour du prochain n'est pus seulement la marque, mais l'accomplissement & la perfection.

Puisque nous avons entrepris de défandre la morale des Stoiciens contre les accusations de ce grand homme, nous n'oublierons pas la censure qu'il a faite de ce principe qu'ils ont étable, que puisque le desir de la vaine gloire fait tout entreprendre, le desir de la justice le peut faire aussi. Il soutient qu'il n'y a run de plus vain, & de plus faux que ce raisonnement : ce sont, ditil, des mouvemens fievreux que la santé ne peut jamais imiter.

Il veut dire sans donte que la raisonne pent faire ce que la passion fait, parce que les effets des passions dépendent des mouvemens violens & involontaires, qu'il n'est pas au pouvoir de la raison d'exciter quand elle veut; & cela est Vrai de la raison seule: mais la raison soutenue, & aydée par la grace, est plus forte que la plus violente passion, & telle a été la raison des martyrs. La critique de se sçavant homme est donc inutile, & le raisonnement des Stoiciens demeure tres-solide, tres-vray, & tres-conforme à cette parole de saint Paul: \* Je puis tout par la vertu de celuy qui me soûtient.

Les reproches qu'on peut faire justement aux Stoioiens, c'est d'avoir cru la pluralité des Dieux: c'est d'avoir enseigné, que l'ame étou une par-

partie de la Divinité: c'est d'avoir ignoré le peshé originel, & ses funestes suites: c'est d'avoir soûtenu, que le Sage pouvoit disposer de luy-même, & se donner la mort, quand il le jugeoit à propos.

Si on excepte ces erreurs, & un petit nombre d'autres qui même ne sont plus dangereuses aujourd'huy, il n'y a rien de plus parfait que leurs maximes; & uprés l'Ecriture sainte, rien ne merite davantage d'êire entre les mains des hommes, qui veulent suivre la justice, & faire un bon

usage de leur raison.

Nous n'avons des Stoiciens que les œuvres de Seneque, ce qu' Arrien a conservé d'Epictete, & les livres d'Antonin. Mais ce dernier est prefque autant au dessus des deux autres par la beauté de ses écrits, qu'il l'étoit par la naissance, E par la fortune. Seneque a mêlé aux vertus des premiers Stoiciens tout l'orgueil de leurs disciples: Epictete est plus simple, plus solide, & plus pur : mais il n'a ni grandes vues, ni étendue de genie, ni élevation. Antonin a toutes ces qualitez, & son esprit est plus vaste, & plus grand que son Empire. Il ne s'est pas contenté de recevoir, & d'expliquer solidement les preceptes de ses maîtres, il les a souvent corrigez, 'S leur a donné une nouvelle force ou par la maniere ingenieuse & naturelle dont il les à proposez, ou par les nouvelles découvertes qu'il y a jointes.

& Pompée au dessous de trois Philosophes qui ont été, pour ainsi dire, le jouet des peuples. Comme la sagesse habite dans le conseil des Sages, il les avertit de ne rien entreprendre que par l'avis de gens habiles, & aprés une longue & meure déliberation. Il leur remontre, qu'ils ne doivent jamais regarder comme utile une chose qui les forcera un jour à manquer de foy; & qu'au lieu de rendre la Religion esclave de la Politique, ils sont obligez de tenir la politique humiliée sous la Religion. Il leur remet devant les yeux, qu'ils ne sont pas donnez aux peuples pour les opprimer, mais pour les soûtenir, & pour les défendre; & il leur prouve que le soin même de leur Etat, & leur interét particulier exigent d'eux qu'ils protegent les Sciences, parce que plus les peuples sont instruits, plus les Roys doivent en attendre de sidelité & d'obeissance.

Comme la Philosophie doit avoir des preceptes non seulement pour les sages qui travaillent
à s'instruire de bonne soy, mais aussi pour les insensez qui cherchent à étousser leur raison, pour
s'abandonner à leurs passions, sans remords &
sans crainte, Antonin ne se contente pas de
prouver aux libertins, & aux Athées l'éxistence de Dieu, il leur montre que, quand même ils
parviendroient à se persuader qu'il en'y en a
point, ils ne pourroient trouver de benheur
solide & veritable dans l'accomplissement de
leurs

leurs desirs; & par là on force le dernier retranchement de ces malheureux, qui pour se
dérober à l'antorité de la Religion, prenent le
parti de la traiter d'invention humaine; Car
on leur fait voir clairement par ce principe,
qu'ils ne gagnent rien par la, puisque la nature seule, & la raison ne demandent pas
moins de sagesse & de moderation, que le
Christianisme; & qu'il faut necessairement, on
qu'ils renoncent à être hommes, & qu'ils
descendent dans l'état des bêtes, on qu'ils vivent selon les veritables regles, que la raison
dicte, & qui ne sçauroient jamais être opposées à
celles de la Religion.

Si la lecture seule d'un traité de Ciceron, qui n'étoit proprement qu'une exhortation à l'étude de la Philosophie, sit un si grand esset sur le cœur de Saint Augustin, qu'il suy donna des vûës & de pensées toutes nouvelles, & le porta à adresser à Dieu des prieres tres différentes de celles qu'il faisoit auparavant, de maniere que méprisant les vaines esperances du siecle, il n'ent plus d'amour que pour la beauté incorruptible de la veritable sagesse; Que ne doit-on point attendre de la lecture de ces reslexions d'Antonin, qui établit si clairement de si grandes veritez, qui va souiller jusqu'aux plus cachez replis du cœur, pour en déraciner l'orqueil, la curiosité & la concupiscence, sources funestes de

fophe ne sont ni moins admirables, ni moins utiles; & l'on peut dire que personne n'a mieux donné les moyens de bien vivre, & de remplir les trois engagemens qui nous lient avec Dieu, avec nôtre prochain, & avec nous-mêmes; & tout ce qu'il enseigne sur cette matiere est tres-conforme aux regles de la veritable Religion.

La veritable Religion nous enseigne, qu'il faut être toûjours soûmis à Dieu, & être persuadé, qu'il ne fait rien que de juste. Elle nous ordonne de combattre nos passions, & de purger nôtre ame de tous ses vices, asin que nous puissions étre agreables à Dieu qui ne soussre d'impur. Antonin

le fait de même.

La veritable Religion travaille à nous faire voir nôtre neant, & celuy de toutes les choses terrestres, & à nous convaincre que la veritable grandeur ne consiste ni dans la glone, ni dans la naissance, ni dans les Empires, mais dans la justice. Antonin le fait aussi.

La veritable Religion nous apprend à prier pour tous les hommes, à faire du bien à nos ennemis, & à suivre l'exemple de Dien, qui tous les jours donne son secours à des ingrats, & fait lever son Soleil sur les justes, & sur les injustes. Antonin nous l'apprend aussi; & tout ce qu'il dit sur cela est digne d'un Evangeliste.

La veritable Religion nous exhorte à ne pas faire des jugemens temeraires, & à

meprifer ceux qu'en fait de nous; à souffrir patiemment les défauts de nôtre prochain, & à l'en reprendre avec modestie, quand la charité le demande; à nous passer de tous les appuis du monde pour n'avoir d'autre appuy que Dieu; à renoncer à tous les discours inutiles, & a toutes les vaines occupations du siecle, pour ne nous occuper que de ce qui nous est propre, & que Dieu demande de nous, & à être toujours contents de nôtre condition. Antonin nous y exhorte tout de même.

Enfin Antonin nous fait voir comme la veritable Religion, que le joug, que Dieu neus impose est plus leger, & plus facile a porter, que celuy que nous imposent nos passions.

Outre tous ces grands preceptes qui sont communs pour tout le monde. Antonin en a de particuliers pour les Roys, à qui la morale est encore plus necessaire qu'aux personnes privées, car ils sont hommes, & ils conduisent des hommes; & comme c'est Dieu qui luy a donné ces lumieres, nous osons dire que la veritable Religion n'enseigne rien sur cela de plus parfait. Il fait voir aux Princes, que quand ils auroient conquis toute la terre, & réuni en leur personne tout ce que les hommes appellent grand, s'ils sont injustes, & s'ils se rendent les esclaves de l'ignorance d'autruy, ils sont tres-petits; & il met par cette raison Alexandre, Cesar,

de tous nos pochez, & qui combat toutes cos pafsions par le raisonnement, comme la Religion les

combat par l'autorité?

Ce Livre seul pourrois nous rendro si pieux Es si justes, que nous n'aurions plus qu'un pas à faire, pour être de veritables Chrétiens, si nous apportions seulement de nôtre coté de la docilité, Es de la patience: mais malheureusement les veritez ne sont dans nôtre esprit que ce que les objets sont dans une glace de miroir; leur image s'y imprime jusqu'au moindre trait. Ces objets sont ils passez, il n'en reste plus rien, Es la glace demeure vuide.

D'ailleurs ce n'est pas l'homme qui instruie l'homme. Socrate & Platon avec tonte leur sagesse, & tonte leur éloquence, n'ont jamais pû porter un petit nombre de gens éclairez, & naturellement religieux à n'adorer que le vray Dieu. Tout ce que David, Salomon, & les Prophetes en ont dit, pour le faire entrevoir aux Payens, a été inutile. Il a fallu un homme Dieu pour dissiper l'aveuglement du cœur humain, & pour vaincre l'opiniatreté qui luy est naturelle, & qui resiste aux preuves les plus claires, & aux plus évidentes démonstrations.

Sans ce secours nous sçavons que ces tresors de sagesse seront inutiles. Coux même qui liront ces restexions avec le plus de plaisir, & qui les

les entendront le mieux, n'en profiteront pas davantage, & ne s'en serviront pas pour s'élever à la connoissance de la verité. Car, s'il est permis de se servir icy de cette pensée de Platon, que saint Augustin a si bien employée, Comme vis'tourneront le dos à la lumiere celeste, ils ne la verront que sur le livre qui en sera éclairé, co ils demeureront dans les tenebres. Mais ce n'est pas à nous à prevenir les desseins de la Providence; Nôtre devoir est de travailler sans relâche à ce qui est bon, & utile. C'est ce qui nous a fait ensin resoudre à entrependre la traduction de cet ouvrage d'Antonin, & à y joindre des remarques, pour eu rendre la lecture plus facile, & si on l'oze dire, plus agreable.

Nous n'avons pas trouve de mediocres difficultez dans ce dessein : le stile des Stoiciens est dur, obscur, & peu proportionné à la portée des hommes. Comme ils craignoient les paroles inutiles, ils n'employoient pas toûjours les necessaires; & pourvû qu'ils donnassent à leurs discours de la force, ils negligeoient souvent la clarté. Cette obscurité qui étoit commune à tous ceux de cette Secte, est encore plus grande dans les reslexions de cet Empereur, qui ne s'explique souvent qu'à demy, parce qu'il n'écrivoit que pour lug même.

De plus il y avoit plusieurs endroits corrompus, & un grand nombre d'autres, dont le sens

sens étoit tres caché, parce qu'on avoit joint mal à propos deux articles, ou qu'on en avoit separé un en deux.

Si on joint toutes ces difficultez à celles de la matiere qui est tres souvent fort abstraite, & qu' Antonin a encore rendu plus abstraite par la sublimité de ses vûës, on tombera d'accord qu'il n'étoit pas aisé de réussir, & on en sera plus disposé à excuser les fautes, que nous aurons faites.

Nous n'avons rien oublié, pour donner à la traduction la clarté qui manque à l'original, & pour faire en sorte que chaque Article soit un tableau, qui de quelque côté qu'on le regarde, se trouve dans son point de vue, & soit toujours également éclairé. Si nous n'en sommes pas venus à bout, au moins osons-nous promettre qu'on n'y trouvera pas de grandes obscuritez; ni beaucoup d'embarras.

Pour ce qui est des Remarques, nous ne nous y sommes proposé que d'éclaireir le texte, sans entrer dans aucune discussion de critique. La critique est inutile, & déplacée, où il ne s'agit que des mœurs: Nôtre unique dessein a été de faire de ce Livre un livre de pieté. Pour cet effet, lorsque les maximes d'Antonin sont entierement veritables, ce qu'elles ne peuvent être, . sans être Chrêtiennes, nous les confirmons par l'ausorité de la Religion, & nous tachons de fairs ... Tom. I.

bonte à quelques Chrêtiens, d'être aujourd'huy moins persuadez de ces veritez, que les Payens même.

Lorsqu'elles sont fausses dans sa bouche, & qu'elles peuvent être vrayes dans la nôtre, comme, quand il dit que nous avons un Dieu qui habite dans nos cœurs, & qui y est consacré comme dans un Temple, nous resutons l'erreur du sens qu'il y donne, en enseignant que l'Ame est un Dieu, & une portion de la Divinité, & nous faisons voir la solidité de celui que nous luy donnons, en disant qu'elle est l'ouvrage de Dieu, & que le saint Esprit y habite, asin que nous soyons ses temples spirituels.

Lorsque ses maximes sont vrayes dans un sens, & qu'elles en souffrent en même temps un plus important, & plus veritable, nous proposons l'un & l'autre comme dans ce bel endroit, où il dit que c'est une honte que l'ame se rebute, quand le corps ne se rebute pas; & dans cet autre où il enseigne que dés qu'on a perdu le souvenir de

ses pechez, il est inutile de vivre.

Lorsqu'elles ne contiennent qu'une verité obfcure, & mêlée ou de donte ou de fausseté, comme quand il parle de la resurrection des Morts, de l'immortalité, & de la nature de l'ame, nous tâchons d'aider cette verité à fortir du fond de ces tenebres, & nous appellons à son secours la lumiere de la veritable Religion.

Lors-

Lorsqu'elles renferment quelque exemple d'une profonde humilisé, & d'une douceur d'esprit capable de nous édisier, & de nous instruire, nous le relevons autant qu'il est possible : comme quand il dit que toute sa vie n'est qu'un service continuel qu'il doit à ses Sujets; & quand il remercie la terre de ce qu'elle luy a fourni si liberalement les biens dont il avoit besoin, cqu'il se reconnoit presque indigne de la fouler aux pieds, aprés avoir abusé de ses presens en mille manieres.

Enfin quandelles sont absolument fausses, nout en montrons la fausseté, & tâchons de nous servir utilement de ces erreurs, pour faire voir les veri-

tez. qui leur sont contraires.

Nous n'avons plus douté que ce ne fût la conduite qu'il falloit tenir en donnant au Public les livres des Payens, quand nous l'avons vû apuyée fur l'autorité d'un trés-scavant homme, qui nous édifie par sa pieté, & nous instruit par ses beaux ouvrages. Car dans la seconde partie de l'Edueation d'un Prince, il a eu la même idée, & a fait voir que la seule bonne méthode étoit de rendre ces livres Chrêtiens par la manière de les expliquer.

C'est une verité constante que la vertu ne confiste pas dans la persuasion, mais dans l'action; & que pour être un veritable Philosophe il ne suffit pas de parler, il faut agir : comme

pour être un veritable Magistrat ce n'est pas assez de sçavoir la loi, il faut la suivre. Nous avons donc cru que le moyen le plus sur de rendre tres-utile la lecture de ces maximes, c'étoit d'y joindre la vie d'Antonin: car on verra qu'il n'a écrit que ce qu'il a suivi luymême; & que ses preceptes nés de la pratique, & non pas d'une speculation toûjours sterile, sont à proprement parler des preceptes animez.

Un Ancien a dit que le spectacle le plus agreable à Dieu, étoit de voir un homme vertueux lutter contre la mauvaise fortune. Mais il y en a un autre infiniment plus rare, & qui luy est plus agreable sans comparaison; c'est de voir ce que nous avons le bonheur de voir aujourd huy, un grand Roy resister à sa bonne fortune, & vaincre tous les obstacles que sa propre grandeur oppose à ses genereux desseins. Quelque sage qu'ait été un Philosophe, on peut croire qu'il n'a foulé aux pieds les plaisirs & les pompes du monde que par impuissance, & qu'il a cherché à se vanger de la Fortune en la méprisant; comme ceux qui médisent d'une femme, dont ils n'ont pu se faire aimer. It n'en est pas de même d'un Roy, comme il peut tout, il n'y a rien de plus admirable, & de plus beau que de luy voir regler sa puissance par ta justice; & il a besoin d'une plus grande

me-

mesure de vertus que les particuliers. C'est par là qu'Antonin doit être mis au dessus de tous les Philosophes de l'Antiquité, nous le mettrions même au dessus de Socrate, si Socrate en séclant par sa mort la vertié qu'il avoit soutenue pendant sa vie, n'eût rempli par là l'espace insini, que la nature avoit mis entre sa condition & celle de cet Empereur. Car la vertu d'un homme ne se mesure pas par des saillies, & par des efforts, qui peuvent avoir souvent de mauvais principes, elle se mesure par ce qu'il fait ordinairement. Toute la vie est necessaire pour former l'homme de bien, & ce n'est que le dernier soupir qui l'accheve.

Nons avons une vie d'Antonin faite par un Espagnol, qui a voulu nous persuader, qu'il l'avoit traduite du Grec. C'est une chose étonnante, & qu'on auroit de la peine à croire, si on ne la voyoit, que dans un sujet aussi grave, aussi serieux, aussi plein de grandes instructions qu'est la vie de cet Empereur, il se soit trouvé un homme assez ignorant, assez vain, & assez insensé pour mépriser la verité, & n'avoir recours qu'à la fiction, & au mensonge: & encore à quel mensonge, & à quelle sistion? Rien n'est ni plus mal imaginé, ni plus puorile; Antonin y est entierement désiguré. S'il y a quesque verité par ci par là, c'est comme un grain

grain d'or dans un abime de sable. Pour donnor une juste idée de cet ouvrage, il suffit de dire, qu'il ne paroît pas que son Auteur ait jamais ong parler des reslexions d'Antonin. Il n'y en a pas un seul mot dans tout son livre.

Nous n'avons pas cru devoir rien prendre de tout ce que cet Auteur aécrit, & qui ne se trouve point ailleurs; & nous n'avons rien avancé que ce qu'Antonin a écrit luy-même, ou ce que les Historiens nous ont appris de ses actions, ou ce que nous avons tiré des monumens qui en ont conservé la memoire.

Ce grand homme avoit fait luy-même sa vie, afin qu'elle servit d'instruction à son fils. Si nous l'avions anjourd'huy; nous fourrions nous assurer d'avoir le veritable portrait, de ce Prince ; car il n'étoit pas d'humeur à se flater, comme on peut le voir par quelques endroiss de ses ouvrages. La Fortune nous a envié ce bonheur. Elle n'a pas voulu même que, ce que les bons Historiens en avoient écrit, parvint entier jusqu'à nous. Ce que nous en avons ne peut passer que pour des memoires fort peu exacts, fort imparfaits, & fort peu suivis. Car ils nous laissent dans une ignorance presque entiere de tout ce qui se passa depuis sa naissance, jusqu'à son avenement à l'Empire, & ne nous aprenent qu'en gros ses plus memorables actions, & les plus grands évenements de son regne. Cela

#### PREFACÉ

Cela ne laisse pas d'êsre tres pretieux, & on en peut tirer de grands secours pour former un bon Prince.

Nous n'avons plus qu'à répondre à la critique de certains esprits inquiets qui trouvent que dans ces reflexions Antonin use de trop de redites, Malheureuse delicatesse des hommes! Les redites les blessent, & leurs rechutes ne les blessent pas. Il fant donc les prier de se souvenir qu'une des differences essentielles qu'il y a entre les livres qui sont faits pour le plaisir, & ceux qui sont faits pour l'instruction : c'est que dans les premiers les rédites sont vicienses, & qu'on les évite avec soin, parce que l'esprit ne pouvant se contenter de ce qu'en luy a déja dit, cherche toujours quelque chose de nouveau qui puisse le satisfaire, & qu'on ne peut l'en-tretenir dans ce vuide qu'en flatant sa curiosi-té, qui seule l'empêche de se reconnoître, & de rougir de ses vaines occupations. Mnis dans les livres qui sont faits pour nous corriger, & pour nous apprendre quelque chose de bon & d'honnête, bien loin que les redites soient vicieuses, elles sont necessaires, parce qu'outre que nous retombons continuellement dans les mêmes fautes, & qu'ainsi nous avons souvent besoin qu'on nous reprene, nos passions one jetté de si profondes racines dans nos cœurs qu'il n'est pas possible de les arracher du pre-

mier coup, il fant les attaquer à diverses reprises. Il en est des maladies de l'ame comme de celles du corps. Dans les unes comme dans les autres un malade se rendroit aussi ridicule qu'incurable de ne vouloir pas user deux fois des mêmes remedes; parce que les premiers ne lui auroient pas redonné la santé. D'ailleurs quand il s'agit d'expliquer des veritez qui sont ou obscures, ou dures à digerer à cause de l'aversion que nous avons pour tout ce qui nous contredit, ou qui nous géne, les redites servent merveilleusement à nous faire entendre ce qui nous étoit echapé, ou à nous rendre familier ce qui nous avoit paru trop austere. Ensin celles d'Antonin ne sont pas ennuyeuses, comme les redites le sont ordinairement: car elles ont presque toujours un air nouveau par le tour, ou par les nouvelles lumieres dont elles brillent, de sorte qu'il est même étonnant, que sans aucun soin des termes, Antonin ayt dit souvent les mêmes choses avec une si merveilleuse varieté.



# LA VIE

DE

MARC AURELE ANTONIN.

A MONSEIGNE'UR

# DE HARLAY.

PREMIER PRESIDENT.

ONSEIGNEUR.

LA Traduction, & la Vie d'Antonin ont non seulement été entreprises, parce que vous l'avez desiré; elles ont été commencées & sinies dans cette agreable maison où vous avez la bonté de nous soussirir quelquésois, & où vous allez bien moins pour vous délasser des penibles sonctions de la Justice, que pour les

3

8

y continuer. Permettez nous donc, Mon-SEIGNEUR, de latisfaire au premier, & au plus juste de teus les devoirs, qui est celuy de la reconnoissance, & recevez des fruits qui vous appartiennent si legitimement. Le souhait le plus avantageux que nous puissions faire, c'est qu'on ne les trouve pas indignes de vous être offerts, & qu'ils ne fassent point de honte au terroir qui les a vû naître. On a dit de l'Egypte qu'elle produit beaucoup de bonnes choses parmi beaucoup de mauvaises, le Parc du Mesnila cet avantage, qu'il n'y croît rien que d'excellent; & ce qui y vient le mieux depuis que le grand Chancelier de Bellieure l'a cultivé, & que vous en prenez soin, ce sont les fruits de la raison & de la sagesse. C'est un grand bonheur pour nous d'avoir pû travailler à cet ouvrage dans un si beau lieu, où nous avons vû à toute heure des exemples de tous les preceptes d'Antonin. Personne n'a jamais mieux connu que ce Prince les justes servous être offerts, & qu'ils ne fassent point de mais mieux connu que ce Prince les justes servitudes des grands emplois ni mieux enseigné à s'en acquiter sans reproche. Pour bien entendre ce qu'il a écrit, nous n'avons eu qu'à étudier ce que vous faites; & cette étude, Monseigne en cour a fouvent forcez d'admirer la felicité de ceux qui demeurent cachez dans l'azyle d'une vie privée; pour être justes, ils n'ont qu'à veiller sur eux-mê-mes, & à regler leurs desirs; au lieu qu'à un

#### DE MARC ANTONIN.

premier Magistrat, combien de choses indispensablement necessaires! Un prosond sçavoir qui ne soit chargé de rien d'inutile; une éloquence saine & naïve, pleine de vigueur, de noblesse & de verité; une application infatigable qui supplée à tout; une grandeur d'ame, & une fermeté dépouillées de toute sorte d'opiniatreté & d'orgueil; une amour de la patrie qui le tienne toûjours dans la disposition de tout sacrisser pour elle; une gravité pleine de simplicité & de modessie; un desinteressement, que rien ne puisse ébranler, & une humanité aussi éloignée de la dureté que de la foiblesse.

Voilà les qualitez, que doivent avoir ceux qui veulent remplir tous les devoirs d'une Charge comme la vôtre, & faire un bon usage de leur autorité. La Justice ne sçauroit sub-sister sans elles, & elles se trouvent toutes en

vous.

Antonin nous exhorte à avoir toûjours presentes les vertus de nos contemporains; & il assure que de tous les tableaux, ce sont les plus divertissans & les plus utiles. Si nous suivions ce precepte, Monseigneur, nous n'aurions qu'à considerer vos mœurs & vos actions; elles nous fourniroient seules une varieté admirable de ces rares tableaux qui en servant d'instruction aux uns, & de modele aux autres, nous donneroient incessamment à A 2 tous

tous de nouveaux plaisirs. En esset qu'elle vûë plus agreable & plus instructive que celle d'un homme, qui convaincu que l'ambition est une injustice, n'a jamais recherché les premieres dignitez; & qui content de faire son devoir dans une Charge, dont il a augmenté le lustre, ne songeoit qu'à passer d'une bonne action à une autre bonne action, lorsqu'il a été appellé par le plus sage de tous les Roys à la tête du plus auguste Parlement, & qu'il est monté à cette premiere place, que ses Ayeux avoient si dignement occupée? Qu'y a-t-il qui merite plus d'attirer nos yeux ,qu'un homme qui rapporte au bien du Public toutes ses pensées, & toutes sesactions, & qui confidere son autorité non pas comme un moyen de dominer les sujets du Roy, mais comme un engagement plus sont à les servir, & à veiller pour eux sans cesse. Nous aurions de la peine à nous retenir icy, Monseigne de la peine à nous ne nous souvenions que la Justice qui est la mere de toutes les vertus, & qui fait vôtre caractere, parce qu'elle fait seu-le l'homme de bien, & le grand homme, ne se nourrit que des actions qui partent d'elle, & caracteriste d'elle ne connoît point d'autre prix. D'ailleurs quel-ques justes que soient vos louanges, vous trou-veriez qu'elles s'accorderoient mal avec des reslexions où Antonin travaille avec tant de soin à faire voir la vanité de toutes les louanges

louanges en general, & à confondre également ceux qui les reçoivent, & ceux qui les donnent. Nous ne vous parlerons donc plus que de la vie de cet Empereur: mais n'apportez point icy, Monseigneur, ce goût exquis, & ce jugement fin & delicat, qui vous font d'abord sentir toutes les beautez, & tous les désauts des productions de l'esprit; quittez les idées que vous ont donné les ouvrages des grands hommes de l'Antiquité, dont vous faites vos delices, & oubliez sur tout les graces infinies de Plutarque, que nous n'avons jamais trouvé si beau, ni si inimitable, que quand nous avons voulu l'imiter.

L'Empire Romain avoit éprouvé sous les Triumvirs, sous les Nerons, & sous Domitien les sunestes effets de l'insolence, & de la cruauté des plus injustes Tyrans, & goûté sous Auguste, sous Vespasien, sous Trajan, sous Adrien, & sous Antonin le Pieux, les doux fruits de la justice, de la clemence & de la pieté des meilleurs Princes. Il sembloit donc avoir eu dans l'un & dans l'autre de ces deux états des modeles achevez de vertus & de vices. Mais Dieu qui donne les Roys selon qu'il veut abatre ou relever les Peuples, sit bien voir que les vertus des premiers Cesars n'étoient que de soibles crayons de celles qui éclaterent dans Marc Aurele. En effet on

peut dire que la Providence proportionna la sagesse de ce Prince aux sleaux dont elle voulut affliger son regne. Jamais Rome ne s'étoit wû tout à la sois battuë de tant d'orages, & pour la sauver il ne falloit pas moins que la sagesse de cet Empereur. Que ceux qui liront sa vie, ne s'attendent pas d'y voir regner les intrigues de Cour, & les artisses de la politique: c'est le regne d'un Prince Philosophe, c'est à dire d'un Prince orné de simplicité, de verité, de religion, & de modestie, & qui ne soûmet ses volontez qu'à la justice & à la raison.

La famille de Marc Aurele étoit une des plus nobles, & des plus illustres de l'Italie. Du côté de son pere Annius Verus, il descendoit de Numa: son Bis-ayeul sur Preteur, & Senateur, & son Ayeul trois sois Consul, & Gouverneur de Rome. Son pere mourut dans la Charge de Preteur, & laissa deux enfans, Annia Cornisicia, & Annius Verus, qui est le même que Marc Aurele, dont la tante Annia Galeria Faustina sût mariée à l'Empereur Antonin le Pieux. Voilà tout ce qu'on peut sçavoir de la famille de Marc Aurele du côté de son pere. Sa mere Domitia Calvilla Lucilla, descendoit d'un Prince des Salantins. Elle étoit sille de Calvissus Tullus qui avoit été deux sois Consul, & petite sille de Catilius Severus qui avoit aussi été

DE MARCANTONIN. 7 été deux fois Consul, & Gouverneur de Rome.

\* Marc Aurele nâquit à Rome sur le Mont Celius le 25. d' Avril sous le second Consulet de son grand pere maternel, & sur appellé Catilius Severus. Adrien l'appella en suite Annius Verissimus en faisant allusion à l'amour qu'il avoit pour la verité. Mais ayant pris la robe virile, il reprit le nom de sa Maison, & fut appellé Annius Verus, jusqu'à ce qu'ayant passé dans la famille des Aureliens, par l'adoption d' Antonin le Pieux, il prit le nom de son pere adoptif, & six appellé Marc Aurele. Il perdit son perefort jeune, & fut élevé dans la maison de son grand pere, qui prit tant de soin de son éducation, que des au'il fut hors des mains des femmes, il luy donna un gouverneur d'une vertu confommée, & d'un merite generalement recumu, & luy choisit tous les plus habiles maîtres. Euphorion luy montra à lire; Geminus excellent Comedien luy enseigna à prononcer; Andron fut choisi pour luy apprendre la Mu-sique, & la Geometrie. Il eut pour Grammairiens dans la Langue Grecque Alexandre, & dans la Latine Trosius Aper, Pollion, & Eutychius Proculus Afriquain. Ses maîtres pour l' Eloquence Grecque furent Annius Marcus, Caninius Celer, & Herode; & A 4 pour pour l'Eloquence Latine, Cornelius Fronto. Mais comme il avoit un esprit mâle & droit, & qu'il n'aimoit que la verité, il ne s'amusa pas long-tems à ces sortes d'études, il passa de bonne heure à une science plus relevée, & plus necessaire, & s'attacha uniquement à la Philosophie des Stoïciens. Il eut pour cet esset prés de luy Sextus de Cheronée petit fils de Plutarque, Junius Rusticus, Claudius Maximus, Cinna Catulus, qui étoient les plus habiles Stoïciens de ce tems-là. Il eut aussi un grand Philosophe Peripateticien appellé Claudius Severus.

Il conserva toûjours pour ses Precepteurs toute la reconnoissance qu'ilspouvoient attendre d'un Prince qui connoissoit parfaitement le prix de leurs travaux; & cette reconnoissance alla si loin, qu'il sit dresser des statues à Fronton, & Rusticus, qu'il éleva au Consulat ce même Rusticus & Proculus, en se chargeant de fournir aux frais ausquels cette Charge engageoit ce dernier qui n'étoit pas riche; & qu'il sit toûjours l'honneur à Rusticus de le salüer avant son Capitaine des Gardes. Il sit plus encore; sçachant que les biens perissables ne sont pas sussiins pour payer les biens solides, c'est-à-dire les vertus que les preceptes de ces grands hommes avoient ou sait naître, ou cultivées en luy, il voulut que le public sût informé de tout ce qu'il devoit à leurs soins:

soins; & c'est par cet aveu qu'il commence les admirables reflexions qu'il nous a laissées. Rare espéce de reconnoissance qu'il n'imita de personne, & que personne n'a imitée depuis. Quand les hommes ont quelques vertus, il leur est naturel de croire qu'ils ne les tiennent que d'eux-mêmes, & ils croiroient en perdre la meilleure partie, ou en ternir l'éclat, s'ils avouoient qu'ils les dussent à un travail étranger. Marc Aurele étoit l'ennemi déclaré de cet amour propre, aussi regarda-t-il toûjours ses Maîtres comme ses Dieux : car aprés leur mort il leur fit faire des statues d'or, qu'il plaça parmi celles de ses Dieux domestiques, il visita souvent leurs tombeaux, y sit des sacri-sices, & les couvrit de toutes sortes de sleurs.

Comme tout le bien qui se tire de la Philosophie revient à ceux qui la pratiquent, on peut dire que cette science ne suffit pas aux Princes, fielle n'est accompagnée de la justice, dont les fruits ne tendent qu'à l'utilité du public. Marc Aurele ne negligea pas une science si importante, & qui est la source de la prosperité des Etats. Il la cultiva avec beaucoup de soin : car il apprit le Droit sous L. Volusius Mecianus le plus habile Juriscon-

Dés sa plus tendre enfance, il s'attira la bienveillance d'Adrien qui voulut l'avoir tou-jours prés de luy, & qui le fit Chevalier à fix

fulte de ce tems-là.

ans.

ans; honneur qu'on n'avoit jamais fait à cet.

âge.

Comme c'étoit alors la coûtume des jeunes gens de qualité de passer par le Sacerdoce avant que de monter aux Charges, il fut fait à huit ans Salien, c'est à dire Prêtre de Mars, & bien loin de s'aquiter de cet employ comme les jeunes gens s'aquitent ordinairement des Charges qu'ils ne regardent que comme un passage à des dignitez plus considerables auf-quelles ils se voyent assurez de parvenir, il en remplit toutes les fonctions, & tous les devoirs avec autant d'assiduité & d'exactitude, que ceux qui avoient borné là toute leur ambition. Il fut intendant de la Musique, & chef de l'Ordre. Et tous ceux qui de son tems entrerent dans ce Corps, ou qui en sortirent, il les reçut, & les congedia, sans qu'on luy lût les Formules sacrées, qu'il sçavoit toutes par cœur. Aussi étoit-ce une de ses maximes de ne rien faire qu'avec la derniere exacti-tude; & comme il disoit luy-même, sans y employer toutes les regles de l'art. Ce fut dans cet Ordre qu'il reçut le premier augure de son élevation à l'Empire: car comme tous les Prêtres jettoient des couronnes de fleurs, selon la coûtume, sur le petit lit où étoit la statuë de Mars, celle que Marc Aurelejetta se trouva justement posée sur la tête du Dieu, comme si on l'y avoit mise avec la main, & il n'apDE MARCANTONINO 11 n'appartenoit qu'à l'Empereur de couronner cette statuë.

Il prit la robe virile à quinze ans, & fiança par l'ordre d'Adrien la fille de L. Cejonius Commodus. Peu de tems aprés on luy confia le gouvernement de Rome pendant que les Consuls allerent au Mont d'Albe, pour y celebrer les sêtes Latines. Il s'aquita de cet employ comme un des plus graves Magistrats auroit pû faire, & tint la table de l'Empereur avec beaucoup de sagesse & de dignité.

Il donna à sa sœur Annia Cornificia, qui étoit mariée à Numidius Quadratus, tous les biens de la succession de son pere, & permit à sa mere de suy donner aussi les siens, asin, dit-il que son mari n'eût aucun reproche à suy

faire.

Il eut quelque goût pour la peinture, & travailla sous Diognetus qui étoit en même tems, & grand Peintre, & grand Philo-

sophe.

Il aima beaucoup la lutte, la course, la paume, & la chasse, qu'il ne regardoit pas tant comme des divertissemens, que comme d'innocens remedes, que la Nature ordonne pour conserver la santé: il étoit même persuadé comme Socrate & Aristipe, que l'exercice du corps n'est pas inutile pour acquerir la vertu. Avant que ses fatigues, & ses occupations continuelles cussent alteré sa santé, on le vit

A 6

12 LAV1E

souvent à la chasse attaquer seul les plus grands Sangliers, & en venir heureusement à bout. Mais la passion qu'il eut pour la Philosophie, l'emporta sur toutes les autres. Cette pasfion fut si forte dés son enfance, qu'à douze ans il avoit deja l'habit des Philosophes Stoiciens, pratiquoit leurs austeritez, & couchoit à terre sur son manteau, & que sa mere eut toutes les peines du monde à obtenir de luy, qu'il couchat sur un bois de lit couvert d'une fimple peau. La Nature l'avoit formé, pour être le restaurateur de cette Philosophie qui avoit toûjours été la plus fidelle depositaire de la vertu: car il avoit tant de constance & de gravité, que dans son enfance même, ni la joie, ni la tristesse ne purent jamais luy faire changer de visage. Mais cette gravité n'avoit rien d'incommode pour ses amis, ni pour ceux qui l'approchoient, elle étoit sans tristesse: comme sa sagesse étoit sans orgueil, & sa complaisance sans bassesse.

Adrien ayant perdu Cejonius Commodus qu'il avoit adopté, chercha à remplir cette place, & jetta les yeux sur Marc Aurele, mais l'ayant trouvé trop jeune, car il n'avoit pas encore dix-huit ans, il adopta Antonin le Pieux, à condition qu'il adopteroit Marc Aurele, & L. Verus fils de celuy qui venoit de mourir. † Marc Aurele sut donc adopté à l'âge de dix-

DE MARC ANTONIN. 13 huit ans. Il songea la veille qu'il avoit le épaules, & les mains d'yvoire, & qu'ayant voulu essayer si elles pourroient porter de grands fardeaux, il les trouva plus fortes que de coûtume.

La nouvelle de son adoption ne sit que l'affliger, & ses domestiques luy ayant demandé pourquoy un si grand honneur le rendoit si triste, il les entretint long-tems des maux qui

sont inseparables de la Royauté.

Quelques jours aprés son adoption, Adrien alla au Senat, & y demanda pour luy une dispense d'âge pour la charge de Questeur. Ce sut la derniere grace, qu'il reçût de cet Empereur qui mourut bien-tôt aprés à Baïes. Marc Aurele luy sit des sunerailles magnisques, qui furent suivies d'un combat de Gladiateurs.

Aprés la mort d'Adrien, Antonin le Pieux rompit le mariage que Marc Aurele, pour obéir à ce Prince, avoit contracté avec la fille de Lucius Commodus, & luy offrit ia fille Faustine, qu'il avoit fiancée à Verus, lequel n'étoit pas encore en âge d'être marié; & il fit monter son prétendu gendre de la charge de Questeur au Consulat contre l'usage, luy donna le titre de † Cesar, le fit Colonel d'une des six Campagnies de Chevaliers, assista aux jeux qu'il sit avec ses collegues, l'associa malgré

† An. de I. C. 140.

14 LAVIE

luy à tous les honneurs de l'Empire, & le recut dans le College des grands Prêtres par un decret du Senat.

Marc Aurele accablé de tous ces honneurs qu'il n'avoit pas souhaitez, & obligé d'affister tous les Conseils pour se rendre capable de gouverner seul un jour, n'en avoit que plus de passion pour la Philosophie, à laquelle il donnoit tout le tems qu'il pouvoit dérober à ses occupations. L'Empereur Antonin le Pieux ne contribuoit pas peu à l'entretenir dans l'amour qu'il avoit pour l'étude de la sagesse : car outre qu'il l'y engageoit de plus en plus par son exemple, il fit venir pour luy d'Athenes Apollonius de Chalcis celebre Philosophe Stoicien, dont le commerce ne fut pas inutile à ce jeune Prince. On ne peut s'empêcher de rapporter icy une particularité, qui sert à faire connoître le caractere du Philosophe, & celuy de l'Empereur. Dés qu'Apollonius fût arrivé à Rome, Antonin le Pieux luy manda qu'il n'avoit qu'à venir, & qu'on luy donneroit son disciple. Le Stoicien répondit; que c'étoit au disciple à aller trouver le maître, & non pas au maître à aller trouver le disciple, On rapporta sa réponse à l'Empereur qui dit en riant, Apollonius a eu moins de peine à venir d'Athènes à Rome, qu'il n'en a à venir de son hôtelerie au Palais, & luy envoya Marc Aurele.

Ce fut environ dans ce temps-là que ce Prince DE MARCANTONIN. 19 Prince perdit son Gouverneur. Il sut si touché de sa mort, qu'oubliant sa constance ordinaire, & sa fermeté, il ne put s'empêcher de verser des larmes; & comme les Courtisans l'en railloient, l'Empereur leur dit: Sonsfrez qu'il soit homme, car ni la Philosophie, nil'Empire n'ôtent point les passions.

\*Ilépousa Faustine deux ansaprés son second Consulat. Cette Princesse étoit d'une tres-grande beauté, mais d'une humeur trop galante pour faire le bonheur d'un mary; elle fuivit l'exemple de sa mere, & peu touchée de la sagesse de ce jeune Prince, elle chercha des gens qui ne comptassent pas pour rien les apas dont elle se voyoit pourvûë. Marc Aurele en eut une fille la premiere année de son mariage, & il sut honoré en même tems de la puissance du Tribunat, & du titre de Proconsul, qui étoient ordinairement attachez à la Majesté de l'Empire.

Le Senatajoûta à ces dignitez un honneur, qu'on avoit inventé pour Auguste, & que les siecles suivans avoient extremement augmenté. Tous les decrets du Senat ne se faisoient que sur le rapport du Consul qui présidoir, & qui seul avoit le droit de rapporter. Les Consuls se démirent de ce droit en faveur d'Auguste, à qui par un decret solennel ils donnerent le pouvoir de faire un rapport tous

les jours de Senat, c'est-à-dire de proposer chaque jour au Senat une affaire telle qu'il voudroit, & de quelque nature qu'elle sût. Dés de la flaterie a porté les hommes à donner atteinte à leurs privileges, il est bien difficile qu'ils y gardent quelques mesures, & qu'ils trouvent où s'arrêter. Ce qu'on avoit accor-dé à Auguste pour un rapport, su ensuite ac-cordé aux autres Empereurs pour trois, pour quatre, & pour cinq, & ce sut ce dernier pri-vilege, qu'on donna à Marc Aurele. Privilege d'une si vaste étenduë, & d'un pouvoir si immense, qu'il suffisoit seul pour rendre inutiles toutes les Assemblées du Senat.

Marc Aurele ne se servit pas de cette autorité pour se rendre plus absolu, il ne l'employa qu'à maintenir la liberté, & qu'à augmen-

ter la felicité du peuple.

Il n'abusa pas non plus du credit qu'il avoit auprés de l'Empereur, qui n'avançoit que ceux qui luy étoient recommandez de sa part: car il eut toûjours un tres grand soin de ne luy proposer que des gens dignes des places, qu'il vouloit leur procurer. A mesure que son pouvoir augmentoit, sa soumission pour luy devenoit plus grande: il luy rendoit toûjours les mêmes respects, que s'il n'avoit été que simple particulier, & il sembloit que l'amour qu'il avoit pour luy, croissoit de jour en jour : car pendant vingt-trois ans qu'il su dans son PaPalais, il ne le quitta point, & ne coucha

que deux fois dehors.

Cette grande assiduité, & toutes ces marques de tendresse avoient si fort touché Antonin le Pieux, qu'il n'écouta jamais les discours de ceux qui tâchoient de luy donner des soub-cons contre Marc Aurele, & de luy faire dou-ter de la sincerité de son affection. Un jour un de ses Courtisans se promenant avec suy dans un jardin, & voyant Lucille mere de Marc Aurele, à genoux devant une statuë d'Apollon dans un lieu écarté, luy dit à l'oreille : Que croyez-vous que Lucille demande à ce Dieu de si bon cœur? Elle luy demande que vous mouriez, & que son fils regne. Ce mot, qui fous un Tyran auroit été funeste & à la mere & au fils, fut méprisé de l'Empereur qui étoit trop assuré de la bonne soy, & de la probité de Marc Aurele, pour rien croire, qui luy sût desavantageux. L'union de ces deux Princes dura entiere & parfaite jusqu'à la mort d'Antonin, qui étant tombé malade à Lorium, & se voyant hors de toute esperance de guerir, sit entrer ses amis, ses Capitaines des Gardes, & ses principaux Officiers, confirma en leur presence l'adoption qu'il avoit faite de Marc Aurele, le nomma seul son successeur sans parler de Verus, & le Tribun étant venu à l'ordre, il luy donna pour dernier mot l'équanimité, comme pour dire, qu'il n'avoit plus

rien à desirer, puisqu'il laissoit un tel successeur à l'Empire, & sur le moment même il sit porter de sa chambre dans celle de Marc Aurele la statuë d'or de la Fortune, qui comme un gage assuré de la felicité publique étoit toû-

jours dans la chambre des Émpereurs.
Après la mort de ce \* Prince le Ser

Aprés la mort de ce \* Prince le Senat oblige gea Marc Aurele à prendre les rênes du gouvernement. Mais la premiere marque que ce nouvel Empereur voulut donner de son autorité, sut de la partager avec † Lucius Verus, il luy donna la puissance Tribunicienne, le nomma Empereur, & voulut gouverner conjointement avec luy. Ce sut la premiere sois que Rome se vit regie par deux Souverains, spectacle bien surprenant pour une Ville qui avoit vû souvent verser presque tout le sang deses citoyens pour le choix d'un Maître.

Le même jour Marc Aurele prit le nom d'Antonin, & le donna à son Collegue, en luy faisant siancer sa fille Lucille, & pour mieux témoigner la joye qu'ils avoyent de ce mariage, & de leur union, ils établirent un sonds considerable pour l'entretien des nouveaux citoiens qui étoient en fort grand nombre. Au sortir du Senat les deux Empereurs allerent ensemble visiter les Compagnies des Gardes, & donnerent cinq cent écus à cha-

que

<sup>\*</sup> An. de I.C. 161.

<sup>†</sup> Le sixième d'Avril, il avoit regné un mois tout seul.

que Soldat, & aux Officiers à proportion. Après cela ils firent les funerailles de leur pere, qu'ils porterent dans le tombeau d'Adrien. Ils ordonnerent des fêtes pour celebrer le deiil, & procederent ensuite selon la coûtu-me à la ceremonie de sa consecration qui se passa de cette maniere: On sit une statuë de cire tres ressemblante au mort; on la mit sur un lit d'yvoire couvert d'étofes d'or, & fort exhaussé, qu'on dressa à l'entrée du Palais. Tous les Senateurs vêtus de robes noires étoient assis à la gauche; & à la droite étoient les Dames de la premiere qualité en simples habits blancs sans pierreries, & sans aucune parture. Cela continua de même sept jours parture. Cela continua de même sept jours entiers pendant lesquels on voyoit entrer & sortir des Medecins, qui alloient comme pour visiter le malade, & qui à chaque visite disoient que son mal empiroit, & qu'il alloit mourir. Enfin aprés qu'ils eurent annoncé sa mort, les plus nobles, & les plus jeunes des Senateurs, & des Chevaliers porterent le lit sur leurs épaules le long de la rue sacrée, & le poserent au milieu de l'ancienne place où les Magistrats se demettoient de leurs charges. Aux deux côtez de la place il y avoit deux échafaux : sur l'un étoit un chœur de jeunes garçons, & sur l'autre un chœur de jeunes fil-les, tous enfans de la permiere qualité, qui chantoient des hymnes, & des cantiques en

l'honneur du mort, sur les tons les plus lugu-bres. Les cantiques finis, les mêmes Senateurs & Chevaliers reprirent le lit, & le porterent hors de la Ville dans le champ de Mars au milieu duquel on avoit fait un petit bâtiment de bois à plusieurs étages, & en forme de pira-mide; le premier étage étoit quarré, & comme une espece de petite chambre qui étoit remplie des toutes sortes de matieres combustibles, & garnie par dehors d'étofes d'or, de statuës d'yvoire, & de rares Ta-bleaux: le second étoit un peu plus petit de la même figure, & orné de meme, avec cette seule différence, qu'il étoit ouvert des quatre côtez. Sur celuy-là il y en avoit un troisié-me plus petit, qui étoit suivi d'un quatriéme sur lequel il y avoit encore quelques autres tages toûjours plus petits, de maniere que le dernier finissoit en pointe. On mit le lit & la stauë de cire dans le second étage, qu'on remplit de toutes sortes d'aromates, de gommes, d'herbes, & de plantes odoriferantes: les villes, les peuples, & les particuliers se 'piquant à l'envi d'honorer leur Prince de ces derniers presens. Les Chevaliers firent des courses de chevaux autour de cette piramide, en bom ordre, & en reglant leur marche à l'harmonie de plusieurs instrumens militaires. A cette espece de Tournoi succederent des courses de chariots sur lesquels étoient monDE MARC ANTONIN. 21 tez de jeunes gens vêtus de robes bordées de

pourpre avec des masques qui representoient au naturel le visage des plus sameux Capitai-

nes, & des plus grands Empereurs.

Ces courses finies, les successeurs à l'Empire s'approcherent du bucher, & y mirent le seu avec des slambeaux; les Consuls, les Senateurs, & les Chevaliers firent ensuite la même chose chacun de son côté. Tout sut embrasée dans un moment, & en même tems on vit partir du haut du bucher un aigle qui s'envola, & qu'on perdit d'abord de vûë. Les peuples croyoient que c'étoit cet aigle qui portoit au Ciel l'ame de l'Empereur, à qui dés ce moment on rendoit le même culte qu'aux Dieux immortels.

Aprés cette ceremonie, les deux Empereurs firent chacun l'oraison funebre de leur pere, luy établirent un grand Prêtre, qu'ils prirent dans sa famille, instituerent à son honneur une societé de Prêtres, qu'ils appellement Aureliens, & finirent ces funerailles par des combats de Gladiateurs.

Antonin n'eut pas plûtôt achevé l'apotheofe de son pere, qu'il se vit accablé d'une infinité de requêtes, que luy presentoient incessamment les Prêtres Payens, les Philosophes, & même les Gouverneurs de Province, pour obtenir de luy la liberté de persecuter les Chrêtiens, que la clemence d'Adrien & d'Antonin tonin le Pieux avoient défendus long-tems contre leurs poursuites. L'Empereur qui n'étoit pas moins ennemi de la violence, & de l'injustice que son pere & que son ayeul, & qui d'ailleurs vouloit gouverneur son Etat selon leurs maximes, s'opposa fortement à cette rage aveugle; & pour en garentir les Chrêtiens qui vivoient dans les Provinces les plus éloignées, il écrivit à l'assemblée generale d'Asse, qui se tenoit cette année là à Ephese, cette lettre admirable, qu'Eusebe nous a conservée.

Je suis persuadé, que les Dieux auront soin de faire que les Chrêtiens ne puissent se cacher à leurs yeux. Il est plus de leur interêt que du vôtre de punir ceux qui resusent de les reconnoitre. Les persecutions que vous leur faites en les traitant d'impies, ne servent qu'à les fortisser davantage dans leurs sentimens; & puisse

tifier davantage dans leurs sentimens; & puist qu'ils croyent mourir pour leur Dieu, la mort ne leur doit-elle pas paroitre plus agreable que la vie? C'est par-là qu'ils sont toujours vainqueurs, aimant mieux mourir que de se soûmettre à vos ordres. Pour ce qui est des tremblemens de terre qui sont arrivez, & qui arrivent encore, il est bon de vous avertir de faire une serieuse & juste comparaison de l'état où vous étes dans ces rencontres; avec celuy où ces gens là sont: là consiance qu'ils ont en Dieu augmente à mesure que le danger est plus grand, & vous, vous per dez, a abord courage. Ils

DE MARC ANTONIN. o'bumilient alors plus profondement devant Dieu, & vons, vons étes si ignorants, & si avengles, que vons ne vous contentez pas d'ou-blier tous vos Dieux, & le culte que vous devez au Dieu Immortel, vous persecutez encore, & poursuivez jusqu'à la mort des Chrétiens qui le servent, & qui l'adorent. Plusieurs Gouverneurs de Province ont souvent écrit sur le sujet de veux de cette Secte à nôtre Pere d'immortelle memoire, qui leur a toujours répondu de ne leur faire aucun trouble, à moins qu'ils ne fussent convaincus de quelque entreprise contre l'Etat. En me conformant donc à ses maximes, j'ai fait la même reponse à ceux qui men ont écrit, & s quelqu'un continue de les inquieter sous pretexte qu'ils sont Chrêtiens, j'ordonne que les accusez, quoyque reconnus Chrêtiens, soient absous, & les accusateurs punis. Cette Lettre sut publice

à Epheseau Temple commun de l'Asse.

On obeit à cet ordre, la paix & le calme regnerent dans tout l'Empire, & le commencement de ce regne sut aussi heureux, & aussi tranquille, que si l'esprit d'Antonin le Pieux eût passé à ses deux enfans. Cependant il n'y avoit rien de plus opposé que les humeurs, & los inclinations de ces deux Princes.

Marc Antonin étoit conttant, or mouerte, grave & complaisant; clement & juste; aust indulgent pour les autres, que severe pour luy; insensible à la vaine gloire, inebran-Marc Antonin étoit constant, & modeste;

branlable dans ses desseins, qu'il formoit toûjours aprés y avoir bien pensé, & jamais par passion, ni par caprice; ennemi des delateurs; pieux sans affectation; moderé en tou-tes choses; toûjours égal; toûjours le maî-tre de luy-même; toûjours soûmis à la rai-son; incapable de déguisément; toûjours en garde contre l'amour propre; jamais ni impatient, ni inquiet; tres prompt à pardonner les plus grandes fautes, quand elles ne regardoient que luy-seul, & inexorable, quand la derniere necessité, c'est à dire l'interêt du public, le forçoit à les punir. Il avoit des loix égales pour tout le monde, & laissoit une entiere liberté à ses Sujets; Il avoit toûjours en vûë le bien de l'Etat en tout ce qu'il faisoit, & jamais ni son plaisir, ni son interêt, ni sa gloire particuliere; Ensin ne pensant qu'à faire du bien aux hommes, & à être soûmis à Dieu, il suivoit en tout la justice, & ne disoit jamais que la verité.

Lucius Verus n'avoit aucunes de ces qualitez; il étoit emporté, & dissolu, & la plus grande de ses vertus. c'étoit de n'avoir aucune.

Lucius Verus n'avoit aucunes de ces qualitez; il étoit emporté, & dissolu, & la plus grande de ses vertus, c'étoit de n'avoir aucun de ces vices atroces qui font d'un Prince legitime un veritable Tyran. Mais cette opposition d'humeurs ne parut pas les premieres années; le respect qu'il ne pouvoit s'empêcher d'avoir pour son frere, ou la reconnoissance, l'obligerent à cacher ce na-

première année du regne d'Antonin. La naissance de ce Prince, dont la vie devoit deshonorer la Nature, fut signalée par tous les sleaux les plus terribles. Le Tibre commença les calamitez publiques par une inondation qui renversa une grande partie de Réine, entraîna quantité de bestail, ruina terre la campagne, & causa une trés-grande la campagne, & causa une trés-grande promptement à ces maux en distribuant par tout les secours dont on avoit besoin. Cette ilimination sur suivie de tremblemens de terre, d'embrasemens de Villes, & d'une corruption generale de l'air, qui B

produisit tout d'un or p-une la ctes qui ravagerent contre les capargné, & tout l'Unimper retent guerres qui éclaterent present tems. Les Parthes sous la company Vologese surprisent l'arisqui étoit en Armenie, la tailler ces, & entrerent dans la Syrie, serent Attilius Cornelianus, que Gouverneur. Les Cattes port & le seu dans l'Allemagne, & dans Grizons, & les Anglois commente revolter.

Calpurnius Agricola fut envoye Anglois, Aufidius Victorinus conta tes, & l'expedition contre les Parthe fervée à Verus qui partit quelque

aprés.

Marc Antonin, que la prudence, cossité des affaires obligeoient de demont Rome, accompagna ce Prince jusqu' pouë, luy sit toutes sortes d'honneur luy donna ses amis, & ses principaux ciers pour le suivre, soit qu'il voulût s'a de sa conduite par ce moyen, ou qu'il te d'autre dessein que de rendre la Cour jeune Prince plus magnifique, soit ensiaire qui est même plus vray-semblable, saut voulût par là luy donner un frein, & settinir, ou corriger par un reste de pudeur les mau-

inaladie que ce jeune Prince avoit euë à le, ne le corrigea point; il continua ses de les en chemin, & il ne sut pas plûtôt les faux bourgs d'Antioche, dont l'entroit comme désendue aux honnêtes de puis que la bonté de son climat, & la le de ses bois, de ses sleurs, & de ses laires, y eurent sait placer le trône de pureté. Verus augmenta même la cortion de ce lieu par des excez, qui jusqu'alors

lors avoient été inconnus à ses habitans, peuple le plus débauché de la terre.

† Cependant ses Lieutenants firent la guerre aux Parthes avec beaucoup de succez. Statius Priscus soumit Artaxate: Cassius
& Martius Verus mirent en suite Vologese,
psirent Seleucie, brûlerent, & ravagerent
Babyione & Ctesiphonte, & raserent le
superbe Palais des Parthes. Leurs troupes
qui venoient de remporter de si grandes victoires, & qui avoient désait des armées de
cinq cent mille hommes, eurent à combattre
à leur retour la faim & les maladies, qui en
emporterent plus de la moitié. Cassius ne
ramena en Syrie qu'une petite partie de son
armée. Cela n'empêcha pas que Verus enssé
de ses victoires, ne prît d'abord le nom superbe de vainqueur de l'Armenie, & des Parthes, comme s'il l'avoit legitimement acquis
au milieu de ses voluptez.

Cependant Marc Antonin qui feignoit d'ignorer ses débauches, crut que le plus sur moyen de l'en retirer étoit d'achever son mariage. Il remit donc sans disserer entre les mains de sa sœur sa fille Lucille qui étoit une des plus belles Princesses du monde, la sit partir pour la Syrie, & l'accompagna jusqu'à Brindes. On dit qu'il avoit re-

folu

folu de la mener luy-même à Verus; mais qu'il en fut détourné par les bruits qu'on se-ma, qu'il n'alloit en Syrie que pour s'attribuer l'honneur d'avoir terminé cette guerre. Avant que de quitter Brindes, il vit embarquer la Princesse, & écrivit aux Proconsuls, & aux Gouverneurs des Provinces, pour leur desendre d'aller au devant d'elle, & de faire pour sa reception les ceremonies pratiquées en ces occasions, & qui ne servoient, disoit-il qu'à souler les peuples.

Verus qui avoit cru que Marc Antonin

Verus qui avoit cru que Marc Antonin menoit luy-même sa fille, & qui craignoit, qu'il n'apprst là ses desordres, partit pour l'aller recevoir à Ephese, d'où il repartit peu de jours aprés la celebration de son mariage, & retourna à Antioche avec l'Imperatrice qui y mena bientôt une vie peu differente de celle de son mari, & sort consorme aux exemples que luy avoit donnez sa mere Faustine.

reelle de son mari, & tort conforme aux exemples que luy avoit donnez sa mere Faustine.

+ Aprés que Verus eût donné un Roy aux Armeniens, & entierement subjugué les Parthes, il revint à Rome, & partagea l'honneur du triomphe avec Marc Antonin. Son retour pensa être funeste à tout l'Empire, car il porta la peste dans tous les lieux où il passa. On marque l'origine de cette peste; & l'on conte que dans le fac de Babylone des soldats étant entrez dans le temple

d'Apollon pour le piller, trouverent dans un endroit souterrain un petit cofre d'or qui ne sur pas plûtost ouvert, qu'il en sortit un empoisonné qui s'etendit jusques dans les Gaules, & porta par tout la mortalité. Municipal y a plus d'apparence que c'étoit une sur le des maladies qui avoient affligé l'armés de Cassius au retour de la desaite des Parthese.

A peu prés dans ce même tems là les 🗚 mans se revolterent, & firent une irruption dans l'Italie, où ils ravagerent tout ce qui trouva fur leur chemin. + Pertinax homese d'une valeur éprouvée, mais dont les envieur avoient rendu la fidelité suspecte, & qui tout le crédit de ses amis n'avoit pû parve qu'à commander quelques troupes auxiliaires, fut choisi, contre l'attente des Courtisans at les Claudius Pompejanus son meilleur ami, pener aller s'opposer à ce torrent qui menaçoit me. Aiftonin les fit l'un & l'autre ses Lie nans, & voulut qu'ils partageassent avec l'honneur de cette expedition. Pertinax qui fentit le prix de cette grace, & de cette con fiance, n'oublia rien pour faire que l'Empereur n'eût pas sujet de s'en repentir,& ne donna pas moins de marques de sa fidelité, que de fon experience, & de son courage. On acres qua brufquement les ennemis qui attendirent de pied ferme, & qui se battirent avec beaucoup DE MARCANTONIN.

Juppale resolution. Le combat fut long & initiate mais enfin ils furent taillez en pieceparmi leurs morts, on trouva beauce de commes armées qui avoient été tuées
régistrant, prés de leurs maris, & de
le de leurs maris, & de
le de le de leurs maris, & de
le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de le de

LAVIE

Il ne faut pas oublier icy l'action d'un Soldat, qui étant de garde une nuit sur le bord du Danube, & ayant entendu de l'autre côté la voix de quelques Soldats Romains, que les ennemis avoient pris, passa le fleuve à la nage tout armé, delivra ses camarades, & les ramena par le même chemin dans le

camp.

L'année suivante il s'éleva une guerre plus dangereuse que celles qu'on venoit determiner: les Marcomans & les Quades peuples tres-belliqueux, prirent les armes, & jetterent l'épouvante dans l'esprit de tous les Romains qui se voyoient peu en état de resister à des ennemis si puissans, pendant que la peste ravageoit la campagne & les villes, & remplissoit presque toutes leurs places de monceaux de morts. L'Empereur sui le seul qui ne desespera pas de la protection du Ciel: son premier soin sut de l'appaiser par des sacrifices: il sit des processions autour de la Ville: les statues des Dieux surent servies & adorées sur leurs lits pendant sent & adorées sur leurs lits pendant sept jours; & de peur d'oublier le service qui leur étoit le plus agreable, il fit pratiquer tous les cultes étrangers, & fit venir pour cet effet de tous côtez des Sacrificateurs, & des Prêtres. Mais ce qui est encore plus éton-nant, il rétablit les ceremonies d'Iss qui avoient été désendues du tems d'Auguste, & . il

DE MARCANTONIN. 33 Prodifficulté d'adorer une Deesse, dont releattu le temple sous le regne de Ti-proffes ornemens, jetté la statue dins ce fait mourir les Prêtres. On imdette occasion tant de victimes, que leurs, dont aucune calamité ne sçauroit appue, s'en moquoient ouvertement, içat que si l'Empereur revenoit victo-

Empire.

Lupire.

Quand il eut satissait à sa pieté, il partit, & na avec luy Verus, qui auroit bien voulu urer seul à Rome pour y continuer ses uches, ce qu'Antonin voulut empêcher.

deux Empereurs prirent donc ensemble min d'Aquilée: ils n'y furent pas plûtôt rez, qu'ils marcherent contre les Marcous, qui n'étoient pas campez loin de-là, les hisserent de leurs retranchemens, & en firent rand carnage. Furius Victorinus Capitailes Gardes sut tué dans ce combat avec une les Gardes fut tué dans ce combat avec une les des meilleures Troupes. Cela n'empêras les deux Empereurs de continuer leurs ques avec beaucoup de vigueur: ils pressent sues avec beaucoup de vigueur sues avec beaucoup pref-\* An. de I. C. 169

pressoit Antonin de leur accorder leurs demanprelioit Antonin de leur accorder leurs demandes, & de s'en retourner: Quel plus grand avantage pouvez-vous esperer, luy disoit-il, que celuy qu'on vous offre? Voulez-vous redune vos Ennemis au desespoir, & les forcer à connoître nôtre foiblesse? Prositions de leur semme rance & de leur frayeur, & souffrons qu'ils pensent plutôt à la retraite, qu'à la vengeunee. Mais Antonin luy representation qu'il n'y avoit aucune confiance à prendre sur les démarches the ces Barbares qu'ils ne foisoient semblant de de ces Barbares; qu'ils ne faisoient semblant de Tentrer en leur devoir, que pour éloigner l'o-rage qui alloit sondre sur eux; qu'il falloit profiter de leur desordre, & ne pas leur don-ner le tems de se reinir aprés que l'armée Ro-maine seroit encore plus affoiblie, & en même tems il ordonna aux troupes de marcher. Les deux Empereurs passerent les Alpes, poursuivirent les ennemis, les battirent en

plusieurs rencontres, les dissiperent entierement, & revincent sans avoir fait aucune perre considerable. L'hiver étoit déja avancé, 🗞 ils avoient refolu d'en attendre la fin à Aquilée: mais la peste les obligea d'en partir avec peu de troupes. Dans ce voyage Verus fut frappé d'apoplexie prés d'Altinum, où on le porta, & où il mourut; son corps fut conduit à Rome par Antonin, qui luy rendit les derniers devoirs de la même maniere, qu'il les avoit rendus à son pere, & qui

MARC ANTONIN. 35 de la étoit même juste, qu'il de cette mort, & cela con-resitement à la sagesse dont il faisoit de la tendresse qu'il avoit peuples. Mais ce qu'un Historien qu'il la témoigna publiquement dans recciment qu'il fit au Senat, n'est nulle-gray, semblable, & ne merite pas d'ê-L'Adit que l'Empereur insinuz, que re contre les Parthes n'avoit été si heu-L'acciara, que n'ayant plus à partager la seraineté avec un bomme noyé dans les de-de alloit commencer un rezne nouveau. er ainsi; & cela ne s'accorde ni avec ses simes, ni avelle portrait qu'il fait de Ve-gans son premier Livre, ni enfin avec le et d'un discours, qu'il ne faisoit au Senat, pour le remercier d'avoir ordonné la con-tation de Verus. Ses ennemis sirent sans de courir ce bruit pour donner quelque deur à la calomnie, qu'ils semerent en content avoit resolu de l'empoisonner, se verus avoit resolu de l'empoisonner, se ta de le prevenir, & l'empoisona, ou qu'il rea son Medecin qui le fit mourir par une l'ese; un soupçon de cette nature ne l'amais tomber sur Marc Antonin; aussi

la plupart le firent tomber sur Faustine, & l'on publia que cettePrincesse au desespoir que Verus eut découvert à Lucille le commerce sceur, qui avec une insolenee proportionnée à son crime, abusoit du credit qu'elle avoit auprés de son frère, & la traitoit avec mepris, aima mieux faire tomber fa vengeance fur luy que sur sa rivale : car elle jugea par son humeur altiere, qu'elle la puni-roit davantage en la précipitant ainsi du faite de la grandeur où cet inceste l'avoit élevée, & en la reduisant à l'état d'une imple particulière, qui privée de tout appuy, ne pourroit plus s'égaler à la fille, & à la venve d'un Empereur.

Apres la consecration de Verus, Antonin craignant que les affranchis qui avoient gouverné ce Prince en Syrie, & qui avoient été les ministres de ses débauches, ne por-tassent à Rome une peste plus contagieuse que celle dont on sentoit encore de si tristes effets, prit le parti de les éloigner de la Cour; & pour le faire d'une maniere

DE MARC ANTONIN. 37 qui ne blessat pas si ouvertement la memoire de son frere, il les dispersa, en leur donnant des Charges considerables, qui sous le nom specieux de recompenses, n'étoient qu'un veritable, mais honnête exil: il ne retint

qu'Eclectus seul, dont il étoit plus assuré.

qu'Eclectus seul, dont il étoit plus assuré.

Le desordre & la licence des guerres reveillerent la rage des Payens, qui oubliant les ordres de l'Empereur, recommencerent à persecuter les Chrêtiens dans les Provinces éloignées. Saint Polycarpe sut la premiere victime immolée à leur sureur, & les slames de son bûcher surent comme le signal
qui sit rallumer la persecution dans les
Gaules & en Asse. On prétend même
qu'Antonin y donna les mains; car le Gouverneur des Gaules luy ayant écrit pour luy
demander ce qu'il vouloit ordonner de quelques prisonniers Chrêtiens, il luy repondit qu'il n'avoit qu'à faire mourir ceux
qui consessent, es à relacher les autres.
Mais son intention n'étoit pas que l'on condamnat à la mort ceux qui avouëroient qu'ils
étoient Chrêtiens, il vouloit seulement qu'on
sistement coux qui ne pourroient nier les crimes dont on les accusoit. Car ces Magistrats
& ces Officiers voyant que le seul moyen de les & ces Officiers voyant que le seul moyen de les opprimer & de surprendre l'Empereur étoit de rendre leur innocence suspecte, les avoient accusez des crimes les plus atroces, qu'ils

B 7 ex-

expliquoient dans leurs requêtes où ils avoient joint les dépositions de quelques esclaves, qui intimidez par des menaces, ou gagnez par des promesses avoient avoité dans les tourmens tout ce qu'on avoit voulu. Ainsi cet ordre obtenu sur un faux exposé, & conceu en termes generaux fut expliqué à leur fantaisse, & pris dans le sens qui lâchoit la bride à leur fureur. Sous les meilleurs Princes, les Gouverneurs, les Officiers d'armée, & les Magistrats n'ont-ils pas souvent abusé de leur pouvoir dans les Pro-vinces, sans qu'on doive imputer leurs viovinces, sans qu'on doive imputer leurs violences & leurs injustices aux ordres des
Empereurs? Qu'on examine d'un côté les
circonstances des temps & des lieux; & que
l'on considere de l'autre les mœurs d'Antonin,
sa charité, sa justice, sa fermeté, on ne croirajamais qu'il ait autorisé la persecution aprés
l'avoir long-temps desendue, & qu'il l'ait
autorisée lors qu'il regnoit seul, & pendant
une peste & une guerre qui épuisoient tout
l'Empire. Comment accordera-t-on cette
pretendue persécution avec la maxime de cet
Empereur, que ceux qui sont privez de la verité le sont malgré eux, & doivent attirer la
compassion & non pas la haine? Ensin une marque tres-sure qu'Antonin ne persecuta jamais
les Chrêtiens, c'est que pendant son regne Rome ne vid pas verser le sang d'un seul Martyr
dans l'enceinte de ses murailles. Avant

† Avant que l'année du deüil de Verus sût finie, Antonin remaria sa fille Lucille à Claudius Pompeianus, qui étoit déja vieux, & fils d'un simple Chevalier; mais qui avoit toutes les qualitez qui peuvent rendre un homme considerable, & l'élever aux plus grands honneurs; la fidelité, la probité, le courage, l'ancienne severité, l'experience, &, ce qui n'accompagne pas toûjours le merite, une tres-grande reputation. Cela obligea l'Empereur à le preferer aux plus grands Seigneurs: car il ne cherchoit que la vertu qu'il mettoir sinsimment au dessus des richesses & de la naisfance. La jeune Imperatrice & sa mere ne fance. La jeune Imperatrice & sa mere ne furent pas trop contentes de ce mariage; mais Antonin ayant conservé à sa falle toutes les marques de sa premiere grandeur, elles se consolerent l'une & l'autre. Il sembla à Faustine que sa fille ne perdoit rien, puis-qu'elle conservoit toûjours le rang d'Impe-ratrice: & Lucille qui vouloit continuer de vivre à sa fantaisse, trouva quelque dou-ceur à penser qu'elle avoit épousé plutost un esclave qu'un mari.

\* Après ce mariage, Antonin, délivré du soin de sa fille, partit pour aller finir la guerre contre les Marcomans, qui reu-nisavec les Quades, les Sarmates, les Vandales, & autres peuples revenoient plus

hers & plus formidables qu'auparavant. Les guerres contre Annibal & contre les Cimbres n'avoient pas paru plus terribles. L'Empereur eut du desavantage dans les premiers combats, car il y a de l'apparence que ce sut pendant cette guerre qu'il perdit cette bataille considerable qui pensa estre suivie de la perte d'Aquilée, ce qui arriva de cette sorte.

Alexandre le faux Prophete, dont Lucien a écrit la vie, étoit alors en si grande reputation, qu'on le regardoit comme un Dieu. Il eut l'insolence d'envoyer à l'Empereur cet

Oracle:

Que \* deux Esclaves de Cybele, avec tout ce que l'Inde a de parsums devers

Soient au Dieu du Danube incessamment offerts.

La victoire à ce prix remplira l'Univers.

Des fruits & des douceurs d'une paix éternelle.

Antonin obeit à cet Oracle par superstition, ou pour profiter de l'ardeur que cette promesse donnoit à ses Soldats. On jette dans le fleuve deux lions avec quantité d'herbes, d'aromates, & de fleurs. Les lions n'eurent pas plûtost traversé le Danube, qu'ils furent assommez par les Ennemis. La bataille étant donnée ensuite, les Romains surent si mal traitez qu'ils perdirent plus de vingt-cinq mille hommes, &

DEM ARCANTONIN. 41. Seque les Barbires les poursuivirent jusques à Agailée, qu'ils auroient prise si l'Empereur parit rallié ses Troupes. L'affront qu'elles veroient de recevoir ranima leur courage; elles battirent les ennemis, & les chasserent enficie la Pannonie.

\* Pendant qu'il étoit occupé à cette guerre les Maures ravagerent l'Espagne, & les Pastres Egypte, qui étoient alors une espece de bandits; prirent les armes, & sous la conduite dan Prêtre nommé Isidore, homme de main, Car s'étant deguisez, & ayant pris les habits de leurs femmes ils firent semblant de vouloir remettre quelque argent entre lesmains de l'Officier qui commandoit dans la Place. Cet Officier trop credule ayant donné dans le piege, fut égorgé avec toute sa garnison. Enflez de ce premier succés ils immolerent un prisonnier, & sur ses entrailles fumantes, qu'ils mangerent ensuite, confirmerent par des sermens leur revolte, & promirent de ne s'abandonner jamais. Ils ba-Firent ensuite plusieurs sois les troupes Romaines, & ils auroient pris Alexandrie si Antonin n'eût rappellé Cassius d'Asie, où il commandoit, & ne l'eût envoyé contre ces Pa-fres: Cassius n'avoit pas assez de troupes pour attaquer ces Barbares qui étoient en fort grand

<sup>†</sup> Quelques Historiens mettent cette guerre d'Eygpte deux ans plûtost en 168.

nombre, qui se battoient en desesperez, & qui avoient un Chef d'une valeur extraordinaire; mais il sut assez heureux pour mettre la division dans leur Camp, & il scut si bien prositer de leur desordre, qu'il les défit & les dissipa.

Les Maures ne furent pas mieux traitez en Espagne, les Lieutenants de l'Empereur en tuerent une grande partie, & chasserent les

autres.

Cependant Antonin continuoit à repousser les rebelles du Nord, qu'il fatigua si fort par les avantages considerables qu'il avoit tous les jours sur eux, qu'il les reduisst à recevoir les conditions qu'il voulut leur imposer, & s'en retourna à Rome où il celebra les Decennales selon la coûtume, & sit les vœux ordinaires en ces occasions.

Pendant la paix il s'occupoit tout entier à corriger les desordres des Loix & de la Police. Afin que ceux qui feroient d'une naiffance libre eussent toûjours le moyen de faire leurs preuves, il ordonna que chaque Citoyen de Rome iroit au tresor du Temple de Saturne, où se gardoient tous les Actes publics, déclarer tous les ensans qui luy naîtroient, & dans les Provinces il établit des Notaires pour tenir les Registres de toutes les naissances.

Il défendit sagement qu'aprés cinq ans on fist

fift aucune recherche sur l'état & sur la condition des morts. Et afin que les crimes ne demeurassent pas impunis, & que le particuliers ne sousser plus tant du retardement que les jours de sêtes apportoient aux procés; à l'exemple d'Auguste, il augmenta le nombre des jours de Palais; de sorte qu'il y en eut deux cens trente: en quoy il sit deux grands biens tout à la fois. Car en hâtant ainsi l'expedition des affaires, il retranchoit au peuple une grande partie des occasions qui ne sont que l'entretenir dans la paresse & dans la débauche.

Il pourveut à la sureté des pupilles, en établissant un Preteur qu'on appelloit Tutelaire, parce qu'il donnoit les Tuteurs, & qu'il connoissoit de toutes les affaires qui concernoient les Tutelles. Il reforma \* la Loy, qui ne donnoit des Curateurs aux Mineurs que pour cause de démence ou de débauche, & il vousuit qu'on en donnât à tous sans exception.

Il eut toûjours un si grand soin d'empêcher les mariages illegitimes & au degré désendu, qu'il rompit celuy d'une semme de qualité qui avoit épousé son oncle depuis plusieurs années, mais il legitima les ensans. On trouve encore le rescript qu'il luy envoya par un affranchi, il est écrit au nom de Verus & d'Antonin, & merite bien d'avoir icy sa place. Nous sommes touchez de la longueur

du temps qu'il y a que vous estes avec votre oncle, & du nombre de vos enfans. D'ailleurs nous considerons que vous avez été mariée par votre ayeule dans un âge où vous ne pouviez pas encore être instruite de nos Coûtumes & de nos Loix. Toutes ces raisons jointes ensemble nous portent à consirmer l'état des ensuns que vous avez eus de ce mariage contracté depuis plus de quarante ans, & à les legitimer comme s'ils étoient nez d'un mariage permis.

étoient nez d'un mariage permis.

Il modera les depenses publiques; & diminua le nombre des spectacles & des jeux, pour empescher ses sujets d'être trop attachez à des divertissemens frivoles, & de serviner en frais inutiles & superflus, & dont il naissoit souvent des inimitiez capitales entre les meilleures Familles. Il regla aussi le salaire

des Comediens.

Il eut un tres-grand soin de pourvoir à l'entretien des ruës & des grands chemins. Il resorma tous les desordres des encans & des usures. Il adoucit extrémement la loy du vingtième denier que devoient payer les Etrangers qui recevoient des legs & des successions, quoy que cette loy eût été déja fort adoucie par Trajan. Il ordonna que les ensans succederoient à leurs meres mortes sans Testament.

Il reforma l'Ordonnance, qui pour engager ceux qui n'étoient pas originaires d'Italie. DE MARC ANTONIN. 45 lie, & qui briguoient les Charges de Rome, à regarder cette Ville & toute l'Italie comme leur patrie; les obligeoit à mettre le tiers de leur bien en fonds dans l'Italie même; Antonin se contenta qu'ils y en employassent le

Il fit au Senat tous les honneurs dont il put s'aviser. Car non seulement il luy renvoya beaucoup de causes qui devoient être jugées dans son Conseil; mais il voulut qu'il les jugeât souverainement & sans appel. Il reservoit d'ordinaire les Charges d'Ediles & de Tribuns pour ceux de cet ordre qui étoient les plus pauvres, & qu'on ne pouvoit accuser de leur pauvreté. Il ne receut jamais personne dans ce Corps que du mais personne dans ce Corps que du consentement de tous les Senateurs, & aprés l'avoir bien examiné. Toutes les fois qu'il s'agissoit de la vie de quelqu'un d'eux, il instruisoit luy-même l'affaire avec un tresgrand soin, la rapportoit en suite au Senat, et empêchoit les Chevaliers d'assister au Ju-gement de ces sortes de causes. Il ne manquoit jamais de ce trouver à ces Assemblées autant qu'il le pouvoit, quoy qu'il n'eût rien à rapporter; Et lors qu'il avoit quelque rapport à faire, il prenoit la peine de s'y rendre de la Campagne même. La pluspart des Administrateurs ou des Curateurs qu'il donnoit aux Villes, il les prenoit dans le Senat,

& il étoit persuadé, comme Auguste, que tout ce qu'un Prince peut faire pour honorer & pour augmenter la dignité des premiers Magistrats, releve d'autant sa puissance & affermit son autorité, qui ne peut & ne doit être fondée que sur la justice. Ce qu'il faisoit pour le Senat n'empêchoit pas qu'il n'étendit ses bontez sur tous les autres ordres de Magistrature, & sur tous les particuliers. Personne de quelque condition qu'il fût, ne luy paroissoit indigne de ses soins, il les porta jusques sur les Gladiateurs, & sur les Danseurs de corde : car il ordonna que les premiers ne combattroient qu'avec des épées sans pointe, ou avec des fleurets; & il sit mettre sous les autres des lits de plume, & des matelas, pour prevenir les dangers de leur chute : au lieu de matelas on mit enfuite pendant long tems des toiles & des rets.

Il fit des loix tres-severes pour empêcher qu'on ne violât la sainteté des tombeaux. Il qu'on ne violat la faintete des tombeaux. Il ordonna aussi que les pauvres seroient enterrez aux dépens du Public. Mais voicy une marque bien singuliere de son indulgence. Une troupe de voleurs cherchant à piller Rome, leur Capitaine pour en faire naître l'occasions'avisa de monter sur un figuier sauvage qui étoit au champ de Mars, et aprés avoir entretenu quelque tems le peuple de plusieurs predictions, il lui dit que le même iour

principal de la CANTONIN. 47 pur qu'on sa la principal de la comber de ce figuer : & sechaliger la signogne, le feu tomberoit du le la comberoit de monde. Le peude toble de la comparation de l jour de la metamorphose si attendue, & si tertible étant venu, , le fourbe se laissa tomber p figuier, & en tombant lâcha une cigog-du'il avoit dans le sein, & se perdit dans Froule. Le peuple étonné de ce mira-ex ex croyant déja voir le Ciel en feu, rem-le Rome de tumulte, & de confusion. Rome de tumulte, & de confusion.

Empereuraverti de cette avanture, se sit imener le Prophete, & aprés avoir tiré de ay la verité, sous promesse qu'il luy pardonneroit, n'en sit que rire, & luy tint parole.

Il tâcha par toutes sortes de voyes de corrier les desordres des semmes & des jeunes as, sans connoître l'interêt qu'il y avoit luy nième. Car il ignora toûjours les déreglemes de Faustine, comme on le peut voir sai des lettres qu'il luy écrivoit peu de tems contre sa d'ailleurs il n'y a nulle appartine que s'il les eût connus, il eût plûtost pris se parti de les dissimuler, que celuy l'y apporter les remedes necessaires; il étoit étoit

étoit incapable d'une indulgence si honteuse, & que les loix punissoient même dans les particuliers. Un Historien rapporte pourtant, qu'il répondit un jour à quelques-uns de ses amis qui lui conseilloient de repudier Faustine pour sa mauvaise conduite: Il faudroit donc luy rendre sa dot, & ce mot a plû à une infinité de gens.

une infinite de gens.

Il n'y a rien que l'on doive tant craindre, que d'opposer son sentiment particulier à un consentement géneral, & à une approbation publique. Mais comme il n'y a qu'un seul Historien qui le rapporte, & un Historien même, dont la bonne soy, le jugement, & l'exactitude ne sont pas trop recommandables, on peut fort bien croire, que ce mot doit moins son heureux succez à son propre merite, qu'au peu de reslexion qu'on y a faite en le recevant. En effet il semble que quand même l'Empire En effet il semble que quand même l'Empire auroit été veritablement la dot de Faustine; comme il faut le supposer pour sauver l'Historien, cette réponse auroit toûjours été troide, & indigne d'Antonin, qui n'étoit pas capable d'achepter l'Empire de tout le monde par une lâcheté :mais il est si peu vray que l'Empi-re sût la dot de Faustine, qu'il avoit été destiné à ce Prince independamment de ce mariage; & qu'Adrien en le faisant adopter, l'avoit obligé de fiancer la fille de Lucius Commodus.

I.a

DE MARC ANTONIN.

La plaisanterie que firent les Comediens de-vant luy sur le nom de Tertullus galant de Faustine, ne prouve rien; † Antonin pouvoit expliquer cela pour d'autres que pour luy.

Adrien avoit déja défendu d'aller en carosse, en litiere, & à cheval dans les villes. Antonin renouvella cette désense sous des peines tres expresses: car il ne pouvoit souffrir qu'on employat à un usage ordinaire une chose dont Cesar & Auguste ne s'étoient servis que pour leurs triomphes, ou dans les jours de quelque ceremonie extraordinaire.

. Il étoit persuadé qu'un des plus grands maux que les Princes puissent faire, c'est de donner les charges de Magistrature à des gens indignes, & prénant toutes les précautions possibles pour s'empêcher de tomber dans ce malheur, il refufoit sans peine ce qu'on lui demandoit injustement. Un homme d'une tres-mauvaise reputation luy ayant demandé une Charge, & reçu cette réponse: Purgez-vous auparavant des mauvais bruus qui conrent de vous, luy repartit sans balancer: Je vois des Preteurs qui ne sont pas plus honnêtes gens que moy. L'Empe-

<sup>... †</sup> On joua une Piece où un acteur demandoit à un autre: Comment se nomme le galant de la Dame? Celuy-cirépondoit comme en cherchant, Tullus, Tullus, Tullus. Le premier impatient d'entendre le veritable nont, le pressoit en luy difant: Comment dive vous Et l'autre répondt enin , Dixi , Terrallus. Ca qui fignific , jevous l'ai dis trets fois , Tullus , & je vous ai dis que c'est Terrullus.

reur ne s'offensa pas de cette liberté, il travailla seulement à ne s'attirer plus de pareils

reproches.

Quand il trouvoit des gens qui servoient utilement le Public, il leur donnoit les louanges qui leur étoient dûes, & s'en servoient toû-jours dans les choses où ils avoient si bien reiissi, & il disoit, qu'il ne depend pas d'un Prince de rendre ses Sujets tels qu'il voudroit, mais qu'il dépend de luy de s'en servir utilement; en les employant à ce qu'ils scavent faire. Aucune consideration ne pouvoit l'empêcher de traiter chacun selon son merite, & selon les qualitez qu'il reconnoissoit en luy. Jamais Prince n'a plus aimé à enrichir ses amis : il élevoit les uns aux principales dignitez; & ceux à qui le genre de vie qu'ils avoient choisi, ne permettoit pas de prendre le chemin des emplois, & des charges, il les combloit de presens, & leur donnoit des pensions qui pouvoient les consoler du parti que leur peu d'ambition leur avoit fait prendre: mais en même tems il avoit un tres-grand soin de ne faire jamais tomber ces pensions que sur ceux dont l'Etat pouvoit tirer quelque utilité: car il avoit retenu cette sage maxime de son pere Antonin le Pieux, qui disoit, qu'il n'y a rien de plus honteux, ni même de plus injuste que de saire manger la Republique à des gens qui ne contribuent point à l'enrichir par leur travail.

DE MARCIANTONIN. Les pauvres ne recouroient jamais à luy en vain; & il prenoit tant de plaisir à les assister, qu'il regardoit comme un des plus grands bonheurs de sa vie, de n'avoir jamais man-qué de fonds pour le faire, & qu'il en remercioit Dieu de tout son cœur.

Dans la punition des crimes, il adoucissoit les peines ordonnées par les Loix. Il étoit si exact à faire rendre la justice, sur tout dans les procez criminels, qu'un jour il reprit severement un Preteur qui avoit mal jugé quelques personnes de qualité, & les avoit condamnez avec trop de precipitation, & qu'il l'obligea à revoir le procez, en luy disant : C'est la moindre chose que puisse faire un Magistrat établi pour rendre la justice au peuple, que de se donner la patience d'entendre des accusez de cette condition. Un autre Preteur ayant mal versé dans une affaire importante, l'Empereur au lieu de le priver de sa Charge, se contenta de transferer pour quelque tems son autorité, & toute sa juris-diction à l'autre Preteur. Enfin il tachoit par toutes sortes de voyes de détourner les hommes du mal, & de les porter au bien : il recompensoit leurs bonnes actions, & couvroit autant qu'il pouvoit, leurs mauvaises par son indulgence, ou les corrigeoit par des châtimens plus salutaires, que rigoureux.

Commo toutes les actions des Princes ne,

font jamais indifferentes, & qu'elles font aux peuples ou beaucoup de bien, ou beaucoup de mal, l'attachement que Marc Antonin eut pour la Philosophie pensa être fort nuisible aux Romains: car il fit naître tout d'un coup tant de Philosophes, qui, pour surprendre les biensaits du Prince, prirent l'habit de la Philosophie sans en avoir les vertus, que non seulement ils furent à charge aux particuliers, mais à l'état même. L'Empereur corrigea ce desordre, dés qu'il s'en s'un particulier car il n'accorda plus les immunitez, & les graces aux Philosophes, qui

nunitez, & les graces aux Philotophes, qui ne l'étoient que de nom, mais seulement à ceux qui l'étoient en esset, & qui aprés une pratique constante de toutes les vertus, avoient plûtôt merité, que choisi ce titre.

Il disoit souvent qu'un Empereur ne doit jamais rien saire avec precipitation, & comme en passant, & que la plus petite negligence est capable de luy actirer sur les choses plus essentielles des reproches saches. est capable de suy actirer sur les choies plus essentielles des reproches fâcheux. Quand on plaidoit devant suy, il donnoit aux Avocats tout le tems qu'ils demandoient: car il trouvoit qu'ily a de l'imprudence, & de la temerité à vousoir prescrire un certain tems à des causes dont on ignore l'importance & l'étenduë, sur tout puisque la patience est une partie de la justice, & qu'il vaux bien mieux soussirir que les Avocats disent

DE MARCANTONIN.

des choses inutiles, que de les empêcher de dire les necessaires. Il examinoit les moindres affaires avec autant d'exactitude & de soin, que les plus importantes, persuadé de cette verité, que la justice étant toute entiere par tout, il n'y a rien que de grand dans tout ce qui la regarde:auffi employoit il souvent dix, & douze jours à une même affaire, faisoit durer d'ordinaire le Conseil jusqu'à la nuit, & ne sortoit jamais du Senat qu'aprés que le Consul avoit congedié l'Assemblée selon la coûtume, & prononcé ces paroles: Nous ne vous retenons plus. Et ce qui doit rendre cette patience, & cette assiduité plus remarquables, il étoit d'une san-té si infirme, qu'il ne pouvoit suporter le moin-dre froid, ni faire qu'un leger repas, qu'il faisoit même toûjours la nuit, il ne prenoit le jour qu'un peu detherisque pour son estomac. Mais rien n'étoit capsble de l'empêcher de faire ce qu'il croyoit devoir à ses Sujets, & de remplir toutes les obligations qu'impose necessaire ment, comme il le disoit luy-même, la condition de Legislateur, & de Roy.

Il auroit crû commettre une impieté, que de perdre en choses vaines & inutiles un seul de les momens; ceux même quil donnoit par complaisance aux jeux & aux spectacles, n'é-toient pas entierement perdu: car il lisoit toûjours, ou il écrivoit. Dans ses voyages, & dans ses expeditions, au milieu des

affaires les plus difficiles il mettoit àprofit tout le tems que les hommes perdent ordinaire-ment à se divertir, ou à se delasser : car il l'employoit sans relâche à s'entretenir avec luy-même, & à se demander un comte exact de sa conduite, de ses pensées, & de ses desseins, & c'est à ce soin laborieux que nous devons l'ouvrage admirable qu'il nous a laissé. La date des deux premiers Livres nous apprend que l'un fut écrit à Carnunte, & l'autre dans le Camp au pays des Quades pendant la plus cruelle guerre qu'ait eu Antonin. Des moments si bien ménagez avoient produit plusieurs autres ouvrages qui se sont perdus. Les Commentaires de sa vie, qu'il laissa à son fils pour son instruction, sont ceux, dont on doit

le plus regreter la perte.

Il étoit persuadé que la force des Etats con-siste principalement dans le conseil des Sages; c'est pourquoy il n'entreprenoit jamais rien d'un peu important, ni dans la guerre, ni dans la paix sans consulter non seulement ses Conseillers ordinaires, mais encore ceux qui avoient la reputation d'être les plus habiles, & qu'il choisissoit à la Cour, à la Ville, & au Senat; & bien loin d'avoir la fausse ambition de vouloir les entraîner dans ses sentimens, il étoit ravi de le rendre aux leurs, & il disoit toûjours: Il est bien plus juste que je suive le conseil de tant de grands Personnages qui sont tous mes amis, qu'il ne l'est, que tant de grands personnages suivent les miens. Et pour guerir ce pernicieux prejugé où l'on est d'ordinaire, qu'il est honteux de changer d'avis ilamit situation. changer d'avis, il avoit fait une de ses maximes de cette importante verité, que l'homme n'est pas moins libre, quand il se rend aux conseils des autres, que quand il demeure ferme dans son opinion, Es que ce changement est un pur esset de son jugement,

& de son esprit.

Il étoit religieux observateur de sa parole; & pour s'empécher d'écouter jamais les fausses raisons de ces politiques, qui soûtiennent qu'un Prince prudent & habile n'est pas obligé de la tenir quand elle blesse ses interêts, & qu'il peut même s'en servir comme d'un appas pour faire tomber dans ses pieges ceux à qui il la donne, il fit cette maxime digne de toute l'attention des Princes, & de nôtre admiration: Garde toy bien d'estimer jamais comme utile une chose qui te sorcera un jour à manquer de foy.

Il changeoit souvent selon les besoins de l'Etat les Gouvernemens des Provinces, en prenant pour luy quelques-unes de celles qui étoient gouvernées au nom du Senat & du Peuple par des Proconsuls, & en donnant en échange quelques-unes des siennes qui étoient conduites par des Propreteurs, ou des Lieutenans; c'est à dire qu'il donnoit C 4 au

36 au Peuple selon la sage maxime d'Auguste, celles dont il n'avoit rien à craindre, & pre-noit pour luy celles dont il vouloit s'asfurer.

Il s'informoit tres-exactement de ce qu'on disoit de luy, non paspour punir ceux qui en parloient avec trop de liberté, mais pour connoître ce qu'on approuvoit, ou desapprouvoit de sa conduite, afin de profiter de la censure du Public, en se corrigeant du mal, & de ses louanges, en continuant de faire lebien. Toutes les fois qu'on parloit mal de luy, & qu'on l'accusoit de quelque defaut, ou de quelque vice qu'il n'avoit pas, il répondoit ou par lettres, ou de vice voix à fes accusateurs, bien moins pour se justifier, que pour les desabuser, & pour les in-Aruire.

Il ne voulut jamais recevoir les titres ambitieux, qu'on avoit donnez aux autres Princes, ni soussir qu'on luy élevât des temples & des autels, persuadé qu'il dépend de la vertu seule d'égaler les Princes aux Dieux, & non pas des sussirages, & des stateries des peuples; & qu'un Roi qui regne avec justice, a toute la terre pour Temple, & tous les gens de bien pour Prêtres, & pour Ministeres. Ministres.

Les Marcomans qui n'avoient songé qu'à endormir, l'Empereur par leurs hommages,

DE MARC ANTONIN. 57 & qu'à l'éloigner pour profiter de son absence, reprirent les armes avec plus de fureur qu'auparavant. Ils étoient même d'autant plus redoutables, qu'ils avoient attiré dans leur partitous les Peuples depuis l'Illyric jusqu'au sond des Gaules. L'Empereur qui voyoit ses armées affoiblies par la peste, & par les pertes qu'il avoit faites dans un fi grand nombre de combats, & son Tresor entierement épuisé par tant de guerres, se trouva dans un embarras. ras, de la n'avoit encore jamais éprouvé. Il remedia au premier de ces maux en faisant en roller des Gladiateurs, les bandits de Dalmatie, & de Dardanie, & les Esclaves, ce qui n'avoit pas été pratiqué depuis la seconde guerre Punique. Mais une chose qui paroît tres-remarquable, c'est que les Romains ne pouvoient soussirir que l'Empereur voulût assure leur repos aux dépens de leurs plaisirs. Ils redemandoient leurs Gladiateurs, & on n'entendoit dans toutes les rues que des seditieux qui disoient avec insolence: L'Empeveur prétend donc nous rendre tous Philosophes, & nons priver de nos spectacles, & de nos jeux? Antonin ne fut pas fort émû de tous ces murmures, car il connoissoit l'esprit des peuples, & il sçavoit que celuy qu'ils regardent aujourd'huy comme une bête seroce, ils le regarderont demain comme un Dieu, s'il suit toûjours la raifon pour guide. CS 11

58

Il n'étoit pas si aisé de remedier au mauvais état des finances pour un Prince comme An-tonin. L'expedient qui luy parut le plus propre, & le plus prompt pour faire les fonds necessaires, fut de suivre l'exemple de Nerva & de Trajan, & de vendre les meubles de Mais comme il n'étoit pas permisaux particuliers d'avoir des meubles aussi magnifiques que l'Empereur, & de se servir de vaisselle d'or & d'argent : pour faciliter cette vente, Antonin fut obligé de donne cette permission aux personnes de qualité. On fit ensuite un encan de tout ce qu'il avoit de plus precieux, & on vendit en détail ses pierreries, ies tableaux, ses vases, ses tapisseries, sa vais-felle d'or & d'argent, ses cristaux, les meubles, & les habits d'or & de soye de l'Imperatrice, & les perles qu'il avoit trouvées en grand nombre dans le cabinet d'Adrien. Les Romains qui n'avoient point d'argent pour secourir, un si bon Prince dans une guerre où ils avoient autant d'interêt que luy, n'en man-querent pas pour achepter ses meubles. Cette vente dura deux mois; & produifit un fonds si considerable, que l'Empereur eut abondamment de quoy fournir à tous les frais de la Aprés son retour il fit connoître qu'on lui feroit plaisir de luy, rendre au même prix ce qu'on avoit acheté, & n'usa d'aucune contrainte contre ceux qui voulurent le retenir. Avant

Avant son départ il perdit son second fils Verus César agé de sept ans, qui mourut d'un abcez à l'oreille; que ses Medecins percerent mal à propos. Il supporta courageusement cette perte, désendit que les sêtes de Jupiter, qui se rencontrerent alors, sussent interrompues par un deuil public, consola luy-même ses Medecins, & leur sit des presens, se contenta de saire decerner des statues à son fils, & ordonna qu'on porteroit en pompe sa statue d'or aux jeux du Cirque, & qu'on insereroit son nom dans le Poème des Saliens; aprés

quoy cherchant des consolations dignes de luy,

dans le soin de la Republique, il reprit ses occupations, implora l'assistence des Dieux par
des Sacrifices, & par des prieres, & marcha,
contra les enneus.

Cette expedition sut plus longue, & plus
difficile que toutes les autres. L'Empereur
s'étant rendu à Carnunte dont il sit sa place
d'armes, passa le Danube sur un pont de bateaux à la tête de ses proupes, alla attaquer les
ennemis, les battit en plusieurs rencontres,
brûla leurs granges & leurs maisons, & reçut
plusieurs Cheis de leurs alliez, qui étonnez de
la rapidité de ses victoires, venoient se ren-

dre à luy. Un jour qu'il cherchoit luy-même un

gué le long d'un fleuve qui s'opposoit à son chemin, & qui servoit de rempart aux Barbares, les frondeurs des Ennemis qui étoient de

C 6

l'autre

l'autre côté, firent pleuvoir sur luy une si grande quantité de pierres, qu'il en auroit été accablé, si ses Soldats ne l'eussient couvert de leurs boucliers. Cette insulte ne servit qu'à animer davantage ses troupes, elles passerent le sleuve avec impetuosité, & fondirent sur les ennemis dont elles firent un fort grand carnage. L'Empereur alla ensuite visiter le champ de bataille, non pas pour y voir les marques de sa victoire, & pour y repastre ses yeux d'un spectacle hideux & cruel, mais pour y donner des larmes de compassion à la misere des hommes, & pour sauver ceux qui seroient encore en état de recevoir du secours; & avant que de continuer sa marche, il sit des sa-orisices sur le même lieu.

Les quades jugeant bien, qu'ils seroient poursuivis, avoient laissé quelques compagnies d'Archers soûtenuës de quelque Cavalerie comme pour escarmoucher contre les Romains, & pour faire semblant de leur disputer le passage. Les Romains marcherent en cette occasion avec plus d'ardeur que de conduite, chose assez ordinaire dans les heureux succez. Ils attaquerent brusquement ces Archers qui lâcherent le pied selon l'ordre qu'ils enavoient & par leur suite precipitée les attirerent entre des montagnes séches & arides où ils furent enfermez de tous côtez. Comme ils ne connoissoient pas encore tout le danger qui les menacoit;

DE MARC ANTONIN.

çoit; sequ'ils croyoient toutpossible à leur courage, ils combattirent d'abord avec beaucoup de vigueur malgré le desavantage du lieu: ils étoient même d'autant plus acharnez au com-bat, que les ennemis, qui ne veuloient pas mettre au hazard ce qu'ils attendoient du tems, ne faisoient que se desendre au lieu d'attaquer ; les Romains ne comprirent les raisons de cetto conduite qu'aprés que la chaleur excessive qui étoit rensermée entre ces montagnes, la lassitude, les blessures, & la foir, les eurent entierement abatus. Ils connurent alors, mais trop tard, qu'ils ne pouvoient plus ni se reti-rer, ni combattre, & qu'ils alloient ou mou-rir de la mort la plus cruelle, ou devenir la proye de leurs ennemis. Dans cette extrémité où la rage même, & le desepoir étoient un secours inutile, Antonin plus touché de leurs maux que des siens, couroit par tous les rangs, & tâchoit en vain de relever leurs esperances par des sacrifices ausquels ils ne croyosent plus. Leurs ennemis se disposoient à les attaquer aprés que le Soleil auroit achevéd'épuiser leurs forces. N'attendant donc plus rien ni de leur courage, ni de la fortune, ni de leurs Dieux, ils se regardoient comme des victimes prêtes à être immolées: on n'entendoit de tous côtez que cris, & que gemissemens, & on voyoit par tout des marques de la desolation la plus horrible, lors que

que tout d'un coup des nuées venant à s'épandre, & à s'épaissir, couvrirent d'abord le Soleil, & verserent ensuite dans leur camp une pluye tres abondante. Ces pauvres gens qui ressembloient plûtost à des spectres qu'à des hommes, & qui n'avoient pas la force de se soûtenir, ranimez par la vue de ces eaux, qu'ils n'avoient pas attendues, & croyant qu'elles tomboient plus abondamment dans les lieux qu'ils n'étoient pas, couroient occuper la place que leurs compagnons avoient quitrée, & tous avec une égale avidité presentoient en même tems au Ciel leur bouche, leurs casques, & leurs boucliers.

Pendant qu'ils ne pensoient tous qu'à se desalterer, et que leur camp étoit en desordre, les Barbares ne voulant pas laisser échaper une occasion si favorable les attaquerent de tous côtez. Les Romains combattoient sans cesser de boire, la plûpart même avalloient le sang qui couloit de leurs blessures, & qui se méloit avec l'eau dont ils avoient fair provision.

Le secours que le Ciel venoit de leur envoyer alloit leur être inutile, & rien ne pouvoit plus les desendre dela sureur de leur ennemis: mais par un bonheur encore plus surprenant que celuy qui leur étoit déja arrivé, des mêmes nuages qui faisoient tomber sur les Romains une pluye si bien-faisante, on vit sor-

tir

DE MARCANTONIN. tir contre les Barbares une grêle épouvantable accompagnée de tonneres & de feux. Pendant que les premiers se rafraîchissoient, & se desalteroient tranquillement, les autres étoient consumez par un feu que rien ne pou-voit éteindre. On raporte que quand ce mê-me feu tomboit par hazard sur les Romains, il étoit sans effet, au lieu que la pluye qui venoit à tomber sur les Barbares augmentoit leur seu, de maniere qu'ils cherchoient de l'eau au millieu des eaux, on ajoûte même que la plûpart se faisoient de larges blessures pour tâcher d'éteindre avec leur sang le feu qui les devoroit, &que beaucoup d'autres alloient se rendre aux Romains avec leurs femmes & leurs enfans, pour avoir part à cette merveilleuse pluye, qui ne devenoit salutaire qu'en leur faveur. Pendant qu'Antonin recevoit favorablement ceux qui se rendoient à luy, ses Soldats encore plus irritez de l'affront qu'ils avoient receu, que du souvenir du danger qu'ils venoient d'échaper, taillerent en pieces tout ce qui osa leur resister, mirent le reste en suite, & firent beaucoup de prisonniers.

On parla diversement de cette delivrance; les uns dirent que l'empereur avoit employé, en cette occasion un Magicien d'Egypte nommé Arnuphis, qu'il avoit avec luy, & qui attira cet orage par sesenchantemens. Car quel moyen que parmi tant de Payens en-

entêtez de leurs superstitions & de leurs solies, il ne s'en trouvât pas un grand nombre qui voulussent faire honneur de ce miracle à leur Religion & à leurs Dieux? Mais ce sentiment estassez combattu, par ce que Marc Antonin nous apprend luy-même dans son spremier Livre, qu'il n'avoit ancun commerce avec les Charlatans & les Enchanteurs, & qu'il ne croyoit rion de tons ce qu'on dit des conjurations des demons & de tons les autres sortileges de cette nature.

Les autres prévenus favorablement pour l'Empereur comme témoins de sa pieté & de sa vertu, attribuerent ce secours à ses seules prieres. On rapporte même qu'il dit, en levant les mains au Ciel: Seigneur, qui donnez la vie, j'implore wôtre secours, & je leve vers vous ces mains

qui n'ont jamais verse le sang de personne.

Ce soin que les Payens eurent de s'attribuer toute la gloire d'un évenement si extraordinaire & si merveilleux sert au moins à en prouver la verité: mais cette verité est d'ailleurs consirmée par tous les monumens qui peuvent conserver le plus surement à la posterité la memoire des actions des hommes. Sans craindre donc le reproche, ou d'estre trop credules, ou de vouloir appuyer la Religion Chrétienne sur l'erreur & sur le mensonge, sondemens qu'elle n'a jamais connus, nous dirons qu'on ne

ne peut avoir aucune raison solide pour rejetter le rémoignage de ceux qui ont écrit dans ce même tems , que le Capitaine des Gardes ayant averti l'Empereur que Dieu ne resusoit rien aux Chrétiens, qu'il y en avoit un grand nombre dans la Legion de Melitene, Ville de Capadoce, et qu'il devoit essayer si leurs prieres ne luy procureroient pas la délivrance qu'il n'attendoit plus d'ailleurs, l'Empereur les sit assembler, et qu'ils invoquerent tous en même temps avec succès le seul veritable Dieu à qui les soudres et les vents obeissent, et qui avoit délivré leurs peres d'une infinité de dangers aussi pressans.

Antonin écrivit sur celaau Senat en faveur des Chrêtiens, & luy ordonna de punir de mort ceux qui les accuseroient; preuve tresconvainquante que c'étoit à leurs seules priezes qu'il croyoit devoir le serve que le Ciel venoit de luy envoyer. Tertullien & d'autres Auteurs parlent de cette Lettre, mais elle ruinoit trop ouvertement les prétentions des Payens, pour n'avoir pas été supprimée. C'est uniquement à cet esprit d'erreur & de mensonge qu'il faut imputer la perte d'une Lettre si glorieuse aux Chrêtiens. Celle qu'on trouve dans les Ouvrages de faint Justin Martyr est visiblement sup-

<sup>\*</sup> L'Empereur n'éerlebit Senat qu'en Latin.

66 MITTLANDVER E

supposée, long-temps avant Eusebe la verita-

ble Lettre d'Antonin ne subfissoit plus:

Ceux qui ontécrit que cette melme Legion de Melitene fut appellée à cause de ce miracle la Legion fulminante, se sont fort trompez. Cette Legion fulminante avoit été creée par Auguste, & on luy avoit donné ce nom à cause de la soudre qu'elle portoit sur ses boucleurs.

\*L'armée Romaine donna alors pour la feptieme fois le titre d'Imperator à Antonin; qui contre sa coûtume le receut, sans attendre qu'il luy sût décerné par le Senat; l'Imperatrice Faustine sut aussi honorée du titre de

† Mere des Armées.

La nuit mesme d'une si heureuse journée Antonin retira ses troupes d'un lieu si desavantageux, & se saist des meilleurs postes où il se soutissa. Il donna ensuite quelques jours à rastraichir sermée, & aprés avoir eu par ses coureurs des nouvelles seures de la marche & de la contenance des ennemis, il tint conseil, & se mit à les poursuivre. Il les trouva campez au delà d'une riviere, entre des Villages qui sermejent leur Camp. Ses troupes passerent la riviere malgré la resistance des stions deurs & des gens de trait, & chargerent vives ment les Barbares, qui aprés avoir soûtenu le premier essont leurs hom-

mes.

mes, lâcherent le pied. Les Romains en firent un meurtre épouvantable, la campagne étoit semée de morts, & la plus grande peine qu'eut l'Empereur en cette occasion, sut d'arrêter la fureur du Soldat, qui en se vangeant se délassoit de toutes sessatigues. On fit un grand nombre de prisonniers, & on amena à Antonin des Rois chargez de chaînes avec leurs semmes & leurs enfans.

Aprés cette victoire l'Empereur mena son armée vers le fleuve Granua, qui separe les Quades d'avec les Sarmates Jazygiens, les plus belliqueux de tous les Barbares, & se mit en état de le passer. Aprés ce fleuve il y en avoit encore un autre, & les Sarmates occupoient le terrein qui étoit entre deux. La Legion fulminante fut commandée la premiere selle passa sur un pont de batteaux, renversa les Sarmates qui s'opposoient à son passage, & qui furent la pluspart ou noyez ou tuez, & planta ses Etendarts sur le bord du second fleuve. Cependant l'armée acheva de passer, & Antonin aprés avoir fait un facrifice marqua l'enceinte de son Camp entre les deux rivieres, & fit traveiller aux retranchemens. Les Barbares étonnez luy envoyerent des Ambassadeurs, mais leurs propositions n'ayant pas été trouvées justes. Antonin sit sonner la charge, & mena ses troupes au combat. La LA VIE
Legion Fulminante passa encore la premierre le second sleuve en presence de l'Empereur, & fondit avec tant d'impetuosité sur la Cavalerie des Jazygiens, qu'elle la mit en déroute. On sit le dégât dans toute la campagne, & l'on ramena un grand butin d'hommes & de bétail. Les habitans de tous les lieux circonvoisins envoyerent faire des foumissions à Antonin & luy demander la paix. Il receut tous leurs ôtages, & sur l'avis qu'on luy donna que les principaux du Pais tenoient Conseil, selon la coûtume de ces Barbares, dans des lieux écartez, il s'avança, & fit tant de diligence qu'il les sur-prit avant qu'ils pûssent estre avertis de sa marche. Ces Barbares étonnez d'une venuë si inopinée & plus remplis d'admiration que de frayeur, se jetterent à ses pieds. L'Empereur les envoya dans son Camp, & avec les meilleures troupes alla attaquer leur armée, qui étoit campée entre un marais couvert de roseaux & une forest. Le combat fut opiniâtre, & les Romains se porterent en cette occasion avec tant de fureur, qu'aprés avoir rompu les Sarmates, en avoir tué beaucoup, fait un grand nombre de prisonniers, & mis en seu toute la campagne, ils alloient encore chercher avec des flambeaux ceux qui étoient cachez dans les bois

DE MARC ANTONIN. 69 bois & dans les marais. Antonin fit en cette occasion une chose qui luy doit faire encore aujourd'huy plus d'honneur que sa victoire, il alla luy-même dans le bois, & dans les roseaux pour sauver ces miserables qu'il exhortoit àve-

nir éprouver sa clemence, en se rendant à luy. Tous ces avantages ne mettoient pas fin à la guerre, il falloit une victoire plus complete pour la terminer. Mais il étoit difficile de la remporter sur ces Barbares, qui ne combattant jamais avec toutes leurs forces, se reservoient toûjours des ressources contre l'Ennemi. Antonin qui se voyoit déja dans la mau-vaise saison, n'oublioit rien pour venir promptement à bout de ces peuples: c'est pourquoy sans s'arrêter aux Députez qu'on luy envoyoit de toutes parts, plûtost pour l'amu-ser, que pour serendre, il tâchoit de penetrer jusques dans les lieux où ils avoient assemblé leurs plus grandes forces, & retiré tous leurs biens. Cette entreprise étoit d'autant plus hazardeuse,qu'il y avoit une longue marche à faire, beaucoup de lieux difficiles à traverser, que ses troupes étoient continuellement har-celées par les Barbares, & qu'on n'osoit mar-cher que fort lentement de peur de donner dans quelque embuscade & de s'engager mal à propos en un Pays inconnu. Mais ensin toutes ces difficultez surent heureu-

LOAV VI E reusement surmontées: Antonin arriva dans le lieu où les Sarmates s'étoient fortifiez entre le Danube qui étoit gelé & un grand bois. aprés avoir délibré de la maniere dont on devoit les attaquer dans un poste si avantageux, il mit ses troupes en bataille. Les Barbares rangerent ausli les leurs. La charge sonnée, les Romains lancent leurs javelots & fondent sur les Ennemis, qui les reçoivent avec beaucoup de courage. Le combat fut long & cruel, les Romains honteux de trouver tant de resistance redoublent leurs efforts, & pressent si vivement la Cavalerie des Sarmates, qu'elle tourne enfin le dos & se jette sur le Danube. L'Infanterie de l'Empereur s'y jetta en même-temps. La mêmelée recommença beaucoup plus âprequ'auparavant; les Ennemis esperant que les Romains qui n'étoient pas si accoûtumez qu'eux à combattre sur la glace, & qui avoient beaucoup de peine à se soûtenir, ne pourroient tenir ferme, se rallierent, & tomberent sur eux de tous côtez En effet l'Infanterie d'Antonin fut ébranlée dés le premier choc, & elle étoit perduë entierement, si les Soldats ne s'étoient servis de leurs boucliers d'une maniere fort nouvelle: ils les mirent sur la glace pour y appuyer un pied. Raffermis par ce moyen ils firent tête à leurs

en-

ennemis, & prenant le frein de leurs chevaux, & se jettant avec fureur sur leurs boucliers. & sur leurs lances, ils les serroient de si prés, qu'ils les renversoient de cheval. Car ces Barbares étant armez à la legere, ne pouvoient resister aux Romains qui étoient pesamment armez. De tout ce grand nombres de Sarmates il n'en échapa qu'une petite partie qui se retira dans les forts des retranchemens, ou qui se sauva dans la forêt. L'empereur sans s'amuser à poursuivre les suyards, sit attaquer ces sorts; ils surent emportez malgré la vigoureuse resistance des ennemis qui les désendirent comme leur dernier azyle.

Aprés cette victoire, Antonin mit ses troupes en quartier d'hiver, & se retira à Syrmium qui étoit le lieu le plus commode, & le plus voisin. Pendant le sejour qu'il y sit, il écouta les plaintes que Demostratus, & Praxagoras luy porterent de la part des Atheniens contre \* Herode, & celles qu'Herode luy sit contre ces Envoyez. Ceux-cy accusoient Herode de violence & de tyrannie, & sur l'étroite liaison qu'il avoit eue avec Verus sils vouloient le faire passer pour complice de la prétendue conspiration que ce Prince avoit suite d'empoisonner Antonin. Et

<sup>\*</sup>Cétoit ce celebre Rheteur qui avoit été Precepteur de Marc Antonin & de Verus.

Herode accusoit Demostratus, & Praxagoras d'avoir soûlevé contre luy le peuple. Les ennemis d'Herode étoient secretement appuyez par les Quintiliens qui commandoient en Grece, qui avoient beaucoup de credit, & qui ne cherchoient qu'une occasion de se vanger de ce qu'Herode en parlant des honneurs dont Antonin les avoit comblez, & en faissant allusion à leur païs, car ils étoient originaires de la Troäde, avoit dit: Ce supiter d'Homeren'est pas supportable d'aimer tant les Trojens. Ce mot nuisit beaucoup plus à son auteur, qu'à ceux contre lesquels il l'avoit dit. La protection des Quintiliens ne sut pas inutile à Demostratus, & à Praxagoras.

L'Empereur & l'Imperatrice leur donnerent plusieurs sois audience, & les traiterent avec tant de distinction, qu'Herode s'en apercut, & ne douta plus qu'Antonin ne savoristà les Atheniens par complaisance pour Faustine, & pour une de ses silles qui s'interessoient pour eux. Un matin done, la jalousie d'un côté, & de l'autre, la vive douleur qu'il sentit d'un accident qui venoit de luy arriver, la soudre ayant tué deux belles esclaves qui le servoient, & qu'il appelloit ses silles, le troublerent si sort, que plein de rage il alla chez l'Empereur, s'emporta extremement, & luy dit avec insolence:

DE MARC ANTONIN. 73 Voilà les beaux fruits que je tire du com-merce de Verus que vous avez envoyé chez moy: Apellez-vous rendre justice que de me sacri-ser à la passion d'une semme & d'un ensant? Le Capitaine des Gardes se mit en état de l'arreter, ou de le tuer, mais Antonin l'en empêcha; & fans changer de visage, ni donner la moindre marque d'émotion, il se tourna vers les Atheniens, & leur dit: Vous n'avez qu'à plaider vôtre cause, quoy qu'Herode ne seit pas presentement d'humeur à vous entendre. Demostratus parla avec tant deforce, qu'il arracha des larmes à l'Empereur, qui tourna toute sa colere contre les affranchis d'Herode, qu'il trouva les plus coupables, & qu'il punit pourtant selon sa coûtume, avec beaucoup de moderation. Il remit entierement la peine au pere de ces deux filles qui avoient été tuées de la foudre, & il dit qu'il étoit afsez puni par la douleur que cette perte luy devoit causer.

Ceux qui ont écrit qu'Herode fut relegué en Epire, ont pris sans doute pour un exil le séjour qu'une longue maladie l'obligea de saire à Oricum à son retour de la Pannonie. En esset comment accorder cet exil avec une lettre qu'Herode écrivit quelque tems aprés à l'Empereur, & ou il se plaint de ce qu'il ne luy faisoit plus l'honneur de luy écrire, & luy demande qu'étoit devenu le

D

74 L A V I E tems où dans un même jour il recevoit jusqu'à trois Courriers de sa part. Comment l'accorder encore avec la réponse d'Antonin qui l'appelle son ami, & qui aprés avoir dit un mot de ses quartiers d'hiver, donné quelques larmes à la mort de sa femme qu'il venoit de perdre, & parlé de sa mauvaise santé, ajoûte. Te santage de tout man cour que sour aux te: Je souhaite de tout mon cœur que vous vous portiez bien, que vous ne doutiez pas de la continuation de ma bienveillance, & que vous n'ayez point dans l'esprit que je vous aye fait injustice en faisant punir quelques coupables, que j'ay même traittez plus savorablement qu'ils ne meritoient. Je vous prie de n'en être pas sa ché; & si je vous ay offensé en quelque au-tre chose, ou donné le moindre chagrin, des mandez m'en raison dans le Temple de la grande Minerve à Athenes aux mysteres des initiations: car dans le plus sort même de la guerre, le plus grand de tous mes souhaits a été d'y être initié. Dien venille que vous en fassiez la ceremonie. On n'écrit pas de cette maniere à un homme qu'on a banni.

Le Printemps ne fut pas plûtôt venu, qu'Antonin qui ne vouloit pas donner aux Barbares le tems d'assembler de nouvelles forces, se mit en campagne pour les prevenir. Il passa le Danube, & battit plusieurs fois les ennemis, qui perdant ensin toute esperance de pouvoir resister à un Chef qui joignoit la dili-

DE MARC ANTONIN. diligence & la vigilance au courage & à la fagesse, luy envoyerent offrir des ôtages, & luy demander la paix. Il n'étoit plus occupé qu'à répondre à leurs Envoyez, & à recevoir plusieurs Roys qui venoit eux-mêmes luy rendre hommage. Celuy des Sarmates luy rendit seul cent mille prisonniers qu'il constitute seul cent mille prisonniers qu'il qu'i dit seul cent mille prisonniers qu'il avoit fait sur les Romains, & luy donna huit mille hommes de ses troupes dont on envoya la meilleure partie contre les Anglois. L'Empereur impospit à ces peuples des conditions plus ou moins dures, selon qu'ils avoient plus ou moins de pente à la revolte, & ils étoient tous en état de subir ce qu'il luy plairoit d'ordonner, de sorte que les Terres des Mar-comans, des Quades, & des Sarmates alloient devenir Provinces de l'Empire, si la nouvelle de la revolte de + Cassius, qui s'é-toit fait déclarer Empereur en Syrie, ne sût ar-rivée dans ce tems-là. Cette nouvelle surprit l'Empereur, & releva le courage des Barbares, qui se prevalent de cette occasion, & toûjours plus jaloux de leur liberté que de leur parole, obligerent Antonin à leur remettre la plus grande partie des charges qu'il leur avoit imposées, & à taire de nouveaux traitez de paix, bien moins avantageux pour luy, que ceux qu'ils avoient jurez;
& c'est sans doute par cette raison que contre

D 2 fa

sa coûtume il ne specifia pas les conditions de cette paix dans la lettre qu'il écrivit au Senat pour suy rendre compte de sa conduite. Le dessein de s'emparer de l'Empire ne pou-

voit jamais être fait par un homme plus capa-ble que Cassius de le faire reussir. Car il avoit pour cela toutes les qualitez necessaires. Les victoires qu'il avoit remportées en Armenie, en Arabie, & en Egypte luy avoient acquis l'estime & l'amour des Soldats! Il avoit de l'audace & de la fermeté, il étoit patient dans les travaux & dissolu dans les plaisifirs, prodigue de son bien, & avide de celuy des autres; il sçavoit selon les occasions être doux & severe; impie & religieux; & en fortifiant par le travail un naturel plein de finesses de ruses, il avoit acquis une adresse merveilleuse à cacher les vices qui étoient en luy, & à faire paroître les vertus qui n'y étoient pas. C'étoit luy qui avoit rétabli la discipline dans les troupes, & il y étoit si severe & si exact, qu'il ne pardonnoit pas la moindre saute, & qu'il s'appelloit luy-même un second Marius un second Marius.

Il faisoit mourir sans quartier les soldats qui avoient pris quelque chose par sorce dans les lieux où ils étoient en garnison. Pendant qu'il commandoit l'armée en Allemagne, quelques Compagnies auxiliaires ayant surpris sur les bords du Danube un corps дe

DE MARCANTONIN. 77 de trois mille Sarmates fort en desordre, l'attaquerent, & le taillerent en pieces: mais Cassius au lieu de recompenser les Capitaines de ces Compagnies, les fit mettre tous en croix, en disant qu'ils ne devoient pas combattre sans ordre : car que sçavoient ils si ce n'étoit point là des embûches des ennemis, & s'ils n'exposoient pas les armes Romaines à recevoir un tres-grand affront. Cette cruauté excita une furiente sedition dans les troupes. Cassus qui entendit le bruit des Soldats mutinez, sorti nud du lieu où il s'evergoit. il s'exerçoit; & s'adressant aux plus hardis, leur dit d'un ton ferme, & avec un visage menagant: Tuez vous General, se vous l'osez, S à la ticence ajoûtez le crime. Cette hardies-se intimida les Soldats, qui ne craignent que quand ils ne sont pas craints, & sit perdre courage aux ennemis, qui jugeant qu'une armée où l'on observoit une discipline si exacté & sirigoureuse, qu'on punissoit même des Vainqueurs, étoit invincible, ne chercherent plus qu'à faire la paix. Cassius sut encore le premier qui sit couper les mains ou les jarets aux deserteurs, & qui désendit aux soldats de porter d'autres provisions que du lard dats de porter d'autres provisions que du lard, du biscuit & du vinaigre. Il faisoit luy-même toutes les semaines la revue de ses soldats, visitoit leurs armes, & leurs habits, & leur fai-foit faire l'exercice: car il disoit que c'étoit une D 3 hon8 LAVIE

honte de faire exercer des Athletes & des Gladiateurs, & dene pas faire exercer des Soldats qui trouvent le travail bien plus supportable quand ils y sont accoûtumez. Il leur défendoit sur toutes choses les superfluitez & les delices; & quand il en surprenoit quelqu'un en faute, il le faisoit camper tout un hyver. Cette severité pour la discipline avoit obligé Antonin de luy donner les legionsqui s'étoient corrompuës en Syrie pendant le voyage de Verus. Voicy une Lettre que l'Empereur écrivit sur cela à un de ses Lieutenants.

J'ay donné à Cassius les Legions que les débauches de la Syrie, & de Daphné avoient entierement corrompues, & que Cesonius Vestilianus avoit trouvé comme noyées dans les bains chauds. Je croy que vous approuverez ma conduite, sur tout connoissant vous-même Cassius pour un homme de la severité & de la discipline des anciens Cassius. Car ce n'est que par la que les Soldats peuvent être gouvernez Vous sçavez ce Vers si celebre d'un bon † Poète: La discipline ancienne, & l'ancienne severité sont les seuls soûtiens de l'Empire. Faites seulement que les convois ne manquent pas à mon armée; & si je connois bien Cassius, je vous réponds qu'ils ne seront pas perdus.

La réponse que ce Lieutenant fit à l'Empereur sertencore à faire connoître les mœurs, DE MARC ANTONIN.

& la reputation de Cassius: la voicy.

Vous avez tres bien fait de donner les Legions de Syrie à Cassius: car rien n'est plus necessaire à des Soldats corrempus par les delices des Grecs, qu'un General un peu severe, il leur mura bientôt retranché leurs bains chauds, courraché les essences & les sleurs dont ils se parfument. Les vivres pour l'armée sont préts, rien ne manque sous un bon Capitaine: car on me demande & on ne dépense que peu.

Ce Cassius avec ses mœurs severes étoit pourtant Syrien, sils de cet Heliodore, qui à cause de sa grande habileté dans la Rhetorique étoit parvenu à être Secretaire d'Adrien, &

avoit été en suite Gouverneur d'Egypte.

Mais la fortune qui ne sçauroit changer la naissance des hommes, leur donne d'ordinaire l'envie de la deguiser. Cassius ne se vit pas plûtôt dans quelque élevation, qu'il s'avisa de se faire descendre de cet ancien Cassius qui conjura contre Cesar: car la conformité des noms fait souvent plus des deux tiers de la preuve. Aprés avoir sondé sa genealogie sur cette conformité, il voulut l'établir, & la confirmer, en imitant celuy dont il se disoit descendu: comme luy il avoit une baine secrete contre le nom d'Empereur, & disoit qu'il n'y avoit rien de plus insuportable que ce nom qui ne pouvoit jamais être éteint: car celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la confirmer le sais de la confirmer celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy qui l'éteignoit le fassoit toujours reduce de la celuy de

vivre; & il se piquoit comme luy, de vouloir rétablir l'ancienne Republique : Que les Dieux favorisent seulement le bon parti, di-foit il d'ordinaire, les Cassius rendrant encore à la Republique toute son autorité. Cette hains fortissée par une ambition deme surée, & satée par quelques predictions de Devins, qui ne manquent jamais dans ces rencontres, avoit pensé éclater dés le tems même d'Antonin le Pieux; Cassius, quoy qu'alors fors jeune, avoit conspiré contre luy; mais Heliodore, homme plein de sagesse, & de gravité étoufa cette conspiration des sa naissance, es sperant que son sils deviendroit plus sage, & se corrigeroit avec le tems; Cassus pendant la vie de son pere sit semblant d'avoir prosité de ses avis, mais cette contrainte ne fit qu'irriter sa passion qui devint enfin si forte, qu'il ne pouvoit presque plus la cacher. L'Empereur Verus fut le premier qui s'en aperçut dans son voyage de Syrie, & ravi d'avoir trouvé cette occasion de perdre un homme, qui par ses grands exploits avoit excité sa jalousie; il en écrivit en ces termes à Antonin.

Cassius aspire à la Royanté, comme cela m'ai paru, & comme cela avoit déja paru sons le regne de mon Ayenl vôtre pere. Je vous prio donc de le faire observer, tout ce que nems fai-sons luy déplait, & il amasse de grandes richesses: ilse moque ouvertement de l'amour que nous avons pour

DE MARCANTONIN. 81
pour lévade, & nous apelle, vous, une vioille Philesphie ridée, & moy, un petit débauché. Voyen,
danc ce que vous avez, à faire, je n'ay aucune baine course luy: mais prenen, bieu garde que vous &
vou enfans ue vous trouvien, mai un jour d'avoir
sonfort dans vos armées un homme que les Soldats
lecouteur volontiers, & qu'ils voyens avec plaisir.

Antonin imputace soubçon à la jalousse de Verus, ou à quelque haine particuliere, &

huy répondit.

Pai lu vôtre Lettre qui est plus digna d'un hammo fankjanneux & tineide que d'un Empereur, & qui fait tors à nôtre regue: si les Dieux ont resque de donner l'Empire à Claffins, il n'est pas en nôtre parovir de l'emplcher, wou squiec le mos de voira ayeul Adrien: Personne n'a jamais tué son fireteffeur; & si s'est cours l'ordre des Dieux qu'il aspire à la Revauté, il se perdra luy-même, Jame que nous devenions cruels Ajoutez, à cela, qu'il n'est pas aisé de faire le procez, à un bomme que personne n'acquse, & qui, comme wens dites, of 6 aimé des Soldats. D'ailleurs dans les crimes de leze-Majosté, le Public evoit presque tonjours, qu'on fait injustice à coux-mêmes qui ensont misblement comvaincus. Avec-vous oublié ce qu' Adrien désoit sur cela: Il n'y a rien de plus malheureux que la condition des Princes : on ne exoit jameis qu'on sit conspiré contre cux, que quand on les voit assassinez. Domitien aft le premier qui a dit et bean mot, mais

82 L A V I E j'ai mieux aimé vons le citer d'Adrien, parse que les mots des Tyrans n'ont pas tant de poids & d'an-torité que ceux des bons Princes. Que Cassius ait donc ses mœurs & ses manieres, sur tout puisqu'il est grand Capitaine, severe, vaillant & necessaire à l'Etat. Car pour ce que vous insinuez dans vêtre Lettre, que sa mort peut seule mettre met enfans en surcté, que mes enfans perissent, si Cussius merite plus qu'eux d'être aimé; & s'il est plus ex-pedient pour la Republique que Cassius vive que les enfans d'Antonin.

L'évenement seul sit connoître à l'Empereur que Verus avoit bien jugé des desseins de Cassius. & qu'il l'avoit mieux connu que luyamais il est ordinaire à la vertu de juger ton-

jours favorablement des autres.

L'amour que les Peuples avoient pour And tonin rendoit bien difficile l'execution des desseins de Cassus, & quelque appuyé qu'il fût des peuples d'Egypte & de Syrie, il n'en seroit jamais venu à bout, s'il ne s'étoit servi de la fausse nouvelle qui courut de la mort d'Antonin. On a prétendu même qu'il avoit supposé cette nouvelle, & que Faussine voyant son mary vieux & cassé par les maladies, & par les fatigues, & son fils Commode trop jeune pour lui succeder, & craignant elle même de tomber du Trôpe, étoit d'intelligence avec luy. & par ne, étoit d'intelligence avec luy, & par un trait de politique fort extraordinaire, avoit

DE MARC ANTONIN. avoit reveillé son ambition en luy offrant son lit avec l'Empire qu'elle prétendoit conserwer par ce moyen à ses enfans. Mais il n'y a pas d'apparence que Faustine eut pris de si fausses mesures, & il ne faut que le ca-ractere seul de Cassius pour la justifier. Quoy qu'il en soit il publia la nouvelle de cette mort avec toutes les marques d'une affliction tres fincere, & il y ajoûta que l'armée de Pannonie ayant trouvé Commode trop jeune pour être Empereur, l'avoit pommé en sa place. Il n'en fallut pas davantage pour se faire confirmer ce titre; & aprés avoir disposé des principales
Charges de l'armée qu'il donna à ses amis,
il songea à s'assures de tout ce qui pouvoit luy faire tête, & soûmit en peu de
tems tout le Pays dépuis la Syrie jusqu'au
mont Taurus. En même tems il écrivit à son fils qui étoit + Gouverneur d'Alexandrie cet-te Lettre qui étoit comme une espece de manifeste. Il n'y a rien de plus miserable qu'un Etat qui nourrit dans son sein ces sorses de gens, que toutes les richesses du monde ne pourroient assouvir. Marc Antonin est assurement un tresbon bomme, mais pour un vain titre de clemence il souffre ceux dent il n'approuve pas by-même, la vie. Où est ce Cussius dont nous portons inutilement, le nom? Où est Catan le Genseur? On est, la discipline de nos - masteria se to D 6 ... An-

<sup>+</sup> Ou à son gendre Druncianus.

Ancères? Elle est morte avec ces grands bonumes, & anjourd buy on ne la cherche même plus. Antonin s'amuse à philosopher; il recherche quelle est la nature des elemens, & celle de l'ame, il parle tont le jour de ce qui est bonnête & juste, & n'a aucun soin de la Republique. Veus voyez donc que pour luy faire reprendre son ancienne forme, il faut necessairement employer le fer & le feu. Quey je soussireis ses Gouverneurs de Rrovince, s'il faut appeller Gouverneurs & Promoenfuls des gans qui croyent que le Sonat & Antonin ne tour ont donné les Provinces qu'afin qu'ils s'y enrichisseme y Es qu'ils y vivent dans les plaisirs. Fons avez ouy dire que le Capitaine des Gardes de nôme Philosophe n'étoit qu'un miserable la veille de son clevation à cette dignité, & que tout d'un conp il est devenu fort riche. D'où pensez vous que viennens ces richesses si ce n'est des entrailles de la republique, & des biens des particuliers? Mais à labonne heure qu'ils soient se epulents, le Tresor public s'enrichira de leurs deponilles. Que les Dieux fa-vorisens seulement le bon parti, les Cussius rendrant encore à la Republique toute son ausenité.

Martius Verus Lieutenant General qui, comme je l'ay déja dit, avoit eu beaucoup de part aux Victoires que Cassius avoit remportées en Armenie, se qui commandoit alors en Cappadoce, dépêcha des Couriers à Antonin. Ce Prince craignant que Cassius no trouvât moyen de se saisir de Commode, ou de s'en dé-

DE MARC ANTONIN. faire, écrivit d'abord secretement à Rome peur le faire venir, & tâchoit cependant de cacher cette nouvello à ses troupes; mais dés qu'il feût qu'elle étoit divulguée, que le camp en étoit émû, et que les Soldats faileient des assemblées, il les sit appeller, & leur parla en cos termes. Mes Compagnons, je ne viens ies ui pam me fâcher ni pour me plaindre: aar que fart il de se facher, contre la Providence qui dispasse de tout comme il luy plais?-Rens-être que les plaintes poserroism êres plus permifes quand on souffre injustement comme je fais. En esset n'estil pas bien filcheux d'être moessamment jetté comme par des tempestes, dans de neuvielles guerres? Es bien berrible de se mair engage à une guerre civile? Mais weftent par encore & plus facheman per plus boscible, de mair qu'il n'y a plus de pdelite parmi les hommes, Es qu'un do ceux que je crojois le plus dans mes inser-ets s'est souloué contro mon sans que je luy apo jamais fait la moindre insustice, & que Jaga manqué en quoy que se fait à fau égard? Où est descriment la vertin qui pomera âtre est survie ? an est Pamitic qu'an tronvera sidalle? La boune fir, n'est elle par morte, & que pent-on esperer des bounnes aprés cela? Si ce danger ne regandait que moy-seul, je ne m'on mattreis pas funt em peino, car je ne lais pat. blique, nons fammas stone nonocez egalement.
D 7

Je vondrois bien que Cassius voulût venir icy, & que nous vuidassions tous nos differends devant vous, ou devant le Senat dans les formes ordinaires de la justice. Car sans combat de tout mon cœur je luy cederois l'Empire, si on jugeoit que ce fût une chose utile à l'Etat. Ce n'est que pour l'Etat que je supporte tunt de travaux depuis si long-tems, & que je m'expose à tant de fatigues. Ce n'est que pour buy que je vis depuis si long-tems éloigné d'Italie, vieux & infirme comme je fais, & que je ne prends no un seul repas sans chagron, no un seul moment de sommeil tranquille. Mais Cassius ne confentireit jamais à cette proposition : car comment se sierois-il à moy après sa noire persidie? Copendant mes Compagnons, pronez courage, les Colociens, les Syriens, les Egyptiens, & les fuifs n'ent jamais été, & ne seront jamais si vaillants que vons, quand ils servient autant au dessus de vous en nombre, qu'ils font presentement un dessous; Cassius luy-même, tout grand Capitaine qu'il est, & après toutes. les grandes actions qu'il a faires, ne dois être compté pour rien: car que peut faire un aigle qui ne mene au combat, que des colombes, & un lion qui ne mene que des biches? D'willeurs ce n'est pas Cassins qui a vaince les Arabes & les Parthes, c'est vous. En quelque repusation. qu'il ain aoquife dans cette guerre, vi avez-vous. pus Muerius Verner qui ne in cede en rien, &.

DE MARC ANTONIN. qui a mitant on plus contribué que luy à toutes mos victoires? Alais à l'heure qu'il est Cassius a peut bere apprie que je fuis en vie, & s'eft repenti de fa temerité: car s'il ne m'avoit cra mort', il n'auroit jamais fait cette entreprise. Et quand il y persisteroit encore, des qu'il apprendra que nous marchons contre luy, la crainpe & tanbonce late feront également comber les armes des mains. Liba feule chofe que j'apprebendar met compagnons, releft que Cassina n'ayant pas le front de fontemen nôtre presence, S de pareire à nos yeux, ne se tue luy-même, ou que quetque un scarbant que neus allens le com-Autre, ne nous rende ce méchant office, & ne me versuifu le princile plus glomeire que je puisse mtendre de ma victoire. u Quel est danc ce prix? Desspandenner à un conseins 3 de témoigner de l'amités à un bomme que a violé tous les droits de l'americ, & de demeurent fidele à un perfide. Cela vous pareitra pentactra incroyable, mais vous ne detre pas laiffer den dire perfuades: car enfin pene ce gir il y a de bien n'a pas entierement quitté la serre, G el nonscrefto encura quelques traces de l'ancienne verturn di les Dieux mei font la grace de mestre une heurense fin à ces desordres, j'aurai la fatisfattion de vous faire voir ce qui vous parest presentement impossible, & je tirerai au moins ca bien de ce grand mal, d'est que je compainerai les bonemen de cour importante vernés, qu'on peut faire re an bon usage, même des guerres civiles.

11

Il écrivit la même chose au Senat, qui déclara Cassius ennemi public, & conssiqua tous ses bions au profit de la Ville, l'Empereur n'ayant pas voulu que ce sût au sien. † Commode arriva oependant à l'armée; Antonin luy donna d'abord la puissance du Tribunat, & aprés avoir tout disposé pour la marche des troupes, il alla en Italie pour prendre l'Imperatrice, & ses autres ensans, qu'il vouloit mener à ce voyage. Etant asrivé au mont d'Albe, il écrivit ce billet à Faustine.

Verns m'écriveis la versié, quand il me donnois avis que Caffins venleix nfurper l'Empire. Je croy que vens avez emparles de ce que les Devineluy ons predit. Venez deuc an mant d'Albe en je vens assens, afin que fons le ben plaifer des Diennnous parliens de nos uffaires, es ne craignez rien.

Faustine luy sit cette réponse. J'insi demain au Mont d'Albe, camme vaus me l'ordennen: copendant je vous exborte, se vous aimez vos ensants, à experminer tous cu reballos s'est una methante conteme à laisser proudre aux Capitaines. U aux Soldant, qui vous oppriment onsis inmanquablement, se vous ne lez prevenez.

Faustine n'ayant pû partir pour aller au Mont d'Albe, Antonin luy écrivit de se rendre à Formies où il devoit s'embarquer, mais la maladie de leur sille aînée l'ayant retenue à Rome: elle lui écrivit cette Lettre.

. Dans

. .

.. Dans la revolte de Celfus l'Imperatrice Faustine ma mare exhantois Autoniu nôtre pere à avoir, permierament de la pieté pour les siens, & ensuite pour les exrangers: car un Empereur ne peut pas se dire piens squand il via par soin de sa semme, & de ses ensans. Vous voyez l'aga & l'état de nêtre file Commode, neire Gendre Pompejanus est vieun & etranger. Voyez douc ce que vous avez à faire de Cassius, & de ses complices. N'épargnaz paint des traines qui ne mus ont point épargné e qui n'auroient épargué no moi, ni ves enfans, i de digione vons à bant de leur energrife. Je vous suive ce incessament. La maladie de Padille m'a emplebé d'aller à Formies, mais le je ne pais vous 1 eller trouver, j'espere de vous joindre à Caponès le bon air de cette ville nous remettra moy G mes enfans. Je vous prie d'enveyer à Eormies your Mederin Severidas: car jo n'ay ancung constance en Sostibeus qui ne sçait pas traiter un enfant.

Calphurnius m'a rendu toutes vos lettres bien cachetées: 39 ferai réponse, si men départ est retardé, S je vous enverrai nêtre fidele Cacilius, qui aura ordre de vous apprendre de benche tout ce que la fomme de Cassins, ses enfant, S sen gendre disent de vous, S que je ne pais écrire.

Cassius qui étoit trop habile pour ne pas sçavoir que les grands crimes veulent être executez promptement, travailloit, à attirer la Grece dans son partir pour s'ouvrir plus surement le chemin d'Italie. Prevoyant donc que le credit, & l'eloquence d'Herode luy seroient utiles à ce dessein, il noublioit rien pour le gagner, & pour reveiller dans son esprit tout le ressentiment qu'il croyoit, qu'il avoit eu contre Antonin. Mais Herode sans écouter ses propositions, & sans achever de lire ses lettres, luy sit cette réponse & la seule

qu'il meritoit.

\*Herode à Cassius : Tu es fou. Cassius ne fut pas plus heureux ailleurs, il ne pût ébranler aucune ville considerable, ni attirer à son parti que des hommes perdus de debtes, & de vices. Ce mauvais succez commença à le décrediter parmi ses Soldats, & enfin aprés avoir plûtost songé qu'il étoit Empereur, que l'avoir été effectivement, il fut tué trois mois & six jours aprés sa revolte. On porta fa tête à l'Empereur, & elle luy fut presentée dans le tems qu'il passoit à Formies, commo on peut le voir par la réponse qu'il fit à la lettre que Faustine luy avoit écrite aprés qu'elle eût reçu la nouvelle de la mort de Cassius. On ne peut témoigner, ma chere Faustine, plus de tendresse & de pieté que vous en faites parostre pour moy, & pour nos enfans. s'ai là & relû à Formies la lettre par laquelle vous m'exhortez à punir les complices de Cassius. Mais pour moy s'ai resolu de pardonner à ses enfans .

<sup>\*</sup> Cette réponse étoit en un seul mot Mainn.

enfans, à sa semme, & à son gendre; & je vais écrire au Senat, asin que leur proscription ne son pas trop dure; ni leur punition trop se-vère. Car il n'y a rien qui rende si recommandable un Empereur Romain, que la clemence. C'est elle qui a élevé Cesar & Auguste au rang des Dieux, & qui a fait meriter le nom de Pieux à nôtre pere. Enfin si cette guerre avoit pû se terminer selon mes souhaits, Cassius même n'aurost pas été tué. Soyez donc en repos. † Les Dieux prennent soin de moy, & ma pieté leur est agreable. Pai nommé nôtre gendre Pompejanus Consul pour l'année prochaine.

Cette clemence étoit admirée des uns, & condamnée des autres. Un de ces derniers ayant pris la liberté de demander à Antonin ce qu'il pensoit qu'eût fait Cassius s'il eût vaincu, il sluy sit cette réponse : Nous n'avons pas si mal servi les Dieux, & nous wavons pas vécu de mamere, que nous ayons du maindes que Cassius pas pas que cassius que cassius pas que cassius pas que cas cas que ca

craindre que Cassius nous vainquit.

Il compta ensuite les Princes qui avolent eté chassez ou désaits par des rebelles, ou tuez par leurs sujets, & montra qu'ils s'étoient attiré leur malheur par leurs cruautez, ou par leure mauvaise conduite. En effet, dit-il, Neron, & Calignala ont été les seils Anteurs de leur infortune, Othon & Vitellius n'ont pas en le courage de regner; & Galba v'est perdu par son avarise. Il ajenta, qu'on ne + C'est un vers d'Horace. trouvetronveroit presque pas de bon Prince qui eût eu un pareil sort, & cita pour exemples Augu-ste, Trajan, Adrien, & Antonin le Pieux, qui avoient triomphé de leurs ennemis domestiques, dont la plûpart avoient été tuez contre les ordres du vainqueur, ou à son insçu. Il seroit à souhaiter que cette maxime fut vraye: mais on n'a que trop éprouvé dans les fiecles suivans, qu'elle ne l'est pas toûjours. Antonin écrivit ensuite au Senat, & voicy ce qui nous reste de sa lettre; En faveur donc de ma victoire, vous avez donné à mongendre Pompejanus vôtre agrément pour le Consulat. Il 7 a deja long-temps que son âge auroit du être bonoré de cette dignité, s'il ne s'étoit presensé des bommes d'un tres grand merite, envers lesquels il étoit juste que la Republique s'aquitât de ce qu'elle leur devoit. Peur ce qui regarde la revolte de Cassime, je vous prie, & je vous conjure de vous départir de vôtre severité ordinaire, & de ne pas faire ce ton à ma pieté, & à ma clemence, ou plûtest à la vôtre, de condamner personne à la mort. Qu'aucun Senuseur ne soit puni, qu'on ne verse le sang d'aucun bonomenoble: Rappellez les exilez, & que les proscripts jouissent de leurs biens. Phis à Dien pouvoir aussi retirer du tembeau ceux qui sont morts? Car je n'apprenve, nullement la vangeance qu'un Empereur prend de ses injures particulieres: elle paroit toujours prop grande, quelque juste qu'elle loit. Cest pourquoi vous pardonnerez, aux enfane

DE MARC ANTONIN. de Cassius, à sa femme, & à son gendre. Mais, que dis je, vous pardonnerez? Eh, ils n'out rien fait: qu'ils vivent donc en repos, & qu'ils sentent qu'ils vivent sons le regne de Marc Antonin. Qu'on leur rende le bien de leur famille, qu'ils ayant leur or, leur argent & leurs meubles, qu'ils soient riches sans crainte, & dans un entiere liberté; & que par tont où ils iront, ils y portent des marques de ma pieté, & de la vôtre. Ce n'est pas une grande clemence que de pardonner aux ensans. Es aux semmes des profériots, je vous prie ensans, & anx femmes des proféripts, je vons prie de faire davantage pour l'amour de mo; délivrez de la mort, de la proscription, de la crainte, de la haine, de l'insamie; en un mot metiez à couvers de touses sartes d'injures tous les complices qui sont du Corps des Senateurs, & des Chevaliers, & donnez cela à mon regne asin que dans le crime de leza-Majesté on approuve, ou du moins que l'on excuse la mort de ceux qui ont été tuez, dans le desordre de la guerre.

La lecture de cette lettre sur suivie de mille acclamations, & de mille benedictions. Cependant l'Empereur aprésavoir sait enter-rer la tête de Cassius, & témoigné la dou-leur qu'il avoit de samort, continua son voyage pour achever d'appaiser cette revolte, & désaire rentrer dans leur devoir les peuples, & l'armée d'Orient. Il commença par l'Egypte, & pardonna à toutes les Villes qui avoient pris le parti de Cassius, il laissa même

à Alexandrie une de ses filles pour gage de son amitié.

En arrivant à Pelusium il trouva qu'on y celebroit à l'honneur de Serapis des fêtes ou l'on accouroit de tous les côtez de l'Egypte, & qui donnoient lieu à mille débauches, & à mille excez; sans craindre donc le murmure des peuples qui ne souffrent pas volontiers qu'on touche à leur Religion, il abolit ces fêtes, & ordonna que les sacrafices du Dieu seroient faits en particulier par les Prêtres, sans que le peuple y pût assister. Par tout où il passoit, il alloit dans les Temples, dans les écoles, & dans tous les lieux publics, & instruisoit les peuples, en sentretenant familierement avec eux, & en leur expliquant les plus grandes difficultez de la Philosophie, de sorte qu'il laissa par tout des marques de sa sagesse.

La premiere chose qu'il fit en Syrie, ce fot de brûler toutes les lettres qui avoient été trouvées dans lencabines de Cassius, afin de n'être pas forcé malgré luy de hair quels qu'un. D'autres pretendent que Mar, tius Verus, on que l'Empereur avoit envoyé devant luy en Syrie, dont il luy avoit donné le Gouvernement pour le recompenser de, sa fidelité, les avoit déja brûlées de sa propre autorité, disant que cela seroit agreable à l'Empereur; mais que s'il. avoit

DE MARC ANTONIN. avoit le malheur de luy déplaire, il ne seroit pas fâché de mourir pour sauver la vie à tant de gens. Cet exemple de l'amour du prochain est bien rare dans un Payen, mais je ne sçai s'il n'est pas aussi rare dans un Courtifan.

Sur la fin de cette année, Antonin fut proclamé Imperator pour la huitième fois, car les medailles joignent ce viii. titre avec la xxix. année de sa puissance Tribunitienne.

Faustine mourut dans ce voyage au pied du mont Taurus, Antonin sut sensiblement touché de sa mort; & le Senat croyant qu'elle l'auroitaigri contre les complices de qu'ene l'auroitaigni contre les complices de la revolte, & qu'il ne pouvoit rece-voir de plus grande consolation que de les voir immoler à sa douleur, augmenta sa se-verité par complaisance, & par flaterie, vi-ces qui souvent ne regnent pas moins dans les compagnies les plus illustres, que dans le cœur des particuliers. Mais l'Empe-reur averti de cette disposizion du Separ luve reur averti de cette disposition du Senat, luy écrivit une seconde fois pour l'assûrer que cet-te severité ne feroit qu'irriter sa douleur, il les pria de ne faire mourir personne, Et finit sa lettre par ces paroles: Si jene puis obtenir de vous la vie de tous les camplices, vous me ferez souhaiter la mort.

Afin qu'il n'arrivât plus de semblables re-

voltes, il ordonna qu'à l'avenir personne ne commanderoit dans la Province où il seroit né

De tous les enfans de Cassius, l'aîné appellé Mecianus Gouverneur d'Alexandrie sut tué dans son gouvernement le même jour que son pere le sut en Syrie. Heliodore sut seul envoyé dans une selle, les autres surent simplement bannis, et on leur laissa leur bien. Sa sille Alexandra & son mari Druncianus eurent la liberté de se retirer où ils voudroient, ou de demeurer à Rome. Antonin leur conserva tous leurs privileges, & eut toûjours tant d'égards pour eux que dans un grand procez qu'ils eurent devant le Senat, il désendit à leurs parties de leur reprocher ni directement, ni indirectement les malheurs de leur samille, & qu'il en sit condamner à l'amande pour y avoir manqué.

Cependant le Senat qui vid, qu'il ne pouvoit faire sa cour au Prince par ses cruautez; tâcha de la faire en inventant de nouveaux honneurs pour Faustine. Il ne se contenta pas de luy élever un temple il luy sit faire une statuë d'or, & ordonna que toutes les sois que l'Empereur iroit au theatre, on placeroit cette statuë dans le lieu d'où l'Imperatrice avoit accoûtumé de voir les jeux, & que les principales Dames Romaines seroient autour de son siege. Mais voici une of E M A R C A N T O N I N. 97 espece de flaterie bien plus nouvelle, il décerna à Antonin & à Faustine des statuës d'argent, les sit placer dans le Temple de Venus, & leur érigea un autel, où il ordonna que toutes les filles de Rome iroient saire des sacrisces le jour de leurs nôces avec leurs siancez.

Antonin remercia le Senat de tous ces honneurs, & de son côté, à l'exemple d'Antonin le Pieux, il fonda une societé de filles, qu'il fit élever à ses dépens, & qu'il appella Faustinienes, & bâtit un Temple à sa femme dans le Bourg où elle étoit morte. Ce temple eut en suite un sort digne de la Divinité qui y présidoit: car il sut consacré à l'Empereur Heliogabale qui étoit le veritable

Dieu de l'impurité.

Aprés avoir rétabli de calme dans l'Orient, Antonin reprit le chemin de Rome. Il fit quelque sejour à Smyrne; & comme tout le monde l'étoit alle salüer, il se souvint un soir qu'il n'avoit pas vû Aristide, & craignit de l'avoir negligé: car c'étoit une de ses principales maximes de distinguer, & d'honorer toûjours la vertu, & de traiter chacun selon son merite. Il témoigna son inquietude à ses Courtisans, & sur tout aux Quintiliens, qui étoient Gouverneurs de la Grece. Ils l'assurerent qu'Aristide n'étoit

pas venu, car ils n'auroient pas manqué de le démêler dans la foule; & de le luy presenter. En effet ils le luy amenerent le lende-main. Dés qu'Antonin le vid, Aristide, luy-dit-il, d'où vient que vous avez tant tardé à nous venir voir? Je travaillois, répondit A-ristide, & vous sçavez mieux que personne, que quand on travaille, l'esprit ne peut soufque quand on travaille, l'esprit ne peut souffrir que rien vienne interrompre sa meditation.
L'Empereur charmé de ce caractere simple, & naturel, luy dit: Quand vous
entendrons-nous donc? Vous n'avez, repliqua
Aristide avec la même liberté, qu'à me donner aujourd'huy un sujet, & vous m'entendrez
demain: car nous ne sommes pas de ceux qui
hazardent leurs discours, mais de ceux qui les
travaillent: je vous demande seulement la permission de faire entrer tous mes amis. Je le veux,
dit l'Empereur. Mais à condition - 2001dit l'Empereur. Mais à condition, ajoûta Aristide, qu'ils battront des mains tant qu'il leur plaira, qu'ils applandirons, & qu'ils crieront comme si vous n'étiez, pas present. Oh pour cela, repartit l'Empereur en souriant, c'est ce qui dépendra de vous, vous en serez le maître. Aristide prononça le lendemain l'éloge de la ville de Smyrne avec beaucoup de succez, nous avons encore cette Oraison parmi ses ouvrages.

De Smyrne Empereur alla à Athenes, où

DE MARC ANTONIN. 99 ilfut initié selon ses souhaits aux grands mysteres de Cerés, qui étoit la plus solennelle, & la plus religieuse de toutes les devotions des Payens. Car pour y être admis, il falloit avoir toûjours mené une vie tres innocente, & n'avoir pas le moindre crime à se reprocher. C'étoit même la coûtume de s'y preparer par un examen general qu'on faisoit devant un Prêtre commis pour juger de l'état de ceux qui se presentoient.

Il fit beaucoup d'honneurs aux Atheniens, & établit dans leur ville des Professeurs de toutes sortes de Sciences avec de gros appointemens; leur sit à tous des presens magnisques, & leur accorda beaucoup de privileges, & d'immunitez. En repassant la mer, il es-suya une horrible tempesse où il pensa perir. Dés qu'il sut à Brindes, il quitta l'habit de guerre, & le sit quitter à tous ses soldats qui sous son regne ne surent jamais vûs qu'en robe dans l'Italie.

\*Il fut reçu à Rome avec toutes les marques de joye. Et d'abord, parce qu'il avoit esté prés de huit ans absent, il distribua à tout le peuple huit pieces d'or par tête; leur remit tout ce qu'ils devoient au Tresor public & particulier depuis soixante ans, sit brûler au milieu de la place tous leurs billets, donna à son sils Commode la robe virile, le sit E 2



Prince de la jeunesse, l'associa à l'Empire, triompha avec luy, le nomma Consul pour l'année suivante, & pour honorer son Confulat suivit à pied son char aux jeux du Cirque. Il se retira en suite pour quelque tems à Lavinium entre les bras de la Philosophie, qu'il appelloit sa mere, en l'opposant à la Cour qu'il nommoit sa maratre. Il avoit toûjours dans la houche ce mot de Platon: que les pen-ples servient heureux, si les Philosophes évoient Rois, on si les Rois étoient Philosophes. Cependant comme il sçavoit bien qu'un peuple victorieux & passible, ne peut le passer de fpectacles, & que la prudence veut même qu'on l'amuse par des jeux innocens, pour le délasser de fon travail; & pour l'empêcher de penser à des nouveautez qui sont toûjours funcses à la Republique, il lui en donna de magnissques, quoyque naturellement il prît luy-même peu de part à ces divertissemens.

\* Pendant que Rome jouissoit de la prefence de son Empereur & des delices de la prix que ses travaux luy avoient procurée, Smyrne sur ruinée par le seu, & par un tremblement de terre, qui accabla sous les ruines de ses édifices la plus grande partie de ses habitans. Aristide écrivit sur cela de luy-même à l'Empereur une lettre si touchante,

<sup>\*</sup>Ar. de I.C. 177.

DE MARC ANTONIN. chante, qu'il ne pût s'empêcher de pleurer en la lisant, & sur l'heure même il donen la lisant, & sur l'heure même il donna ses ordres, établit les sonds necessaires,
& commit un Senateur pour faire rabâtir
cette ville, de maniere qu'elle n'eût aucun sujet de regreter son ancienne magnissence.
Les habitans de Smyrne pleins de reconnoissance pour Aristide, luy érigerent une statuë de bronze au milieu de la grande place.
Chose assez singuliere, & qui seule peut
marquer un siecle heureux, l'honneur qui
étoit dû à la seule liberalité du Prince, sut
rendu tout entier à l'éloquence de l'Orateur.
Antonin recompensa en cette occasion la sidelité de Smyrne, & les services qu'elle
avoit rendus. Car dans la revolte des Parthes. Atidius Cornelianus qui commandoit thes, Atidius Cornelianus qui commandoit en Syrie ayant été chassé & blesse, & ses troupes pillées & mises en suite, Smyrne les recueillit, enterra Cornelianus qui mourut de ses blessures, & le peuple se piqua à l'envi de bien traiter les Soldats, & leur donna à tous des habits, desarmes, & de l'argent, comme Venuse avoit fait autresois à ceux qui s'étoient sauvez de la defaite de Cannes. Ce que l'Empereur fit pour Smyrne, il l'avoit déja fait en Italie, & ailleurs pour plusieurs autres villes qui avoient eu le même sort, comme Carthage, Ephese, & Nicomedie.

E 3 Les

Les dépenses de ses spectacles, les pre-fens qu'il fit au peuple, les sommes immen-ses qu'il donna pour faire rebâtir les villes ruinées par les tremblemens de terre, & par le feu, & les remises qu'il fit au peuple des impôts dans ses necessitez les plus pressantes, suffisent pour détruire le reproche qu'on luy a fait de n'être pas liberal. Il étoit veritablement fort économe, & à l'exemple de son pere Antonin le Pieux, il menageoit avec beaucoup de soin ses finances; mais lors-qu'il s'agissoit de la gloire de l'Etat, ou du foulagement des peuples, il poussoit ses lar-gesses jusqu'à la prodigalité, persuadé que ce sont les seules occasions où il est permis aux Princes d'être prodigues, & que l'avarice est alors un mal tres-dangereux. Il avoit même accoutumé de dire que les sujets qui voient un Prince liberal en public, & menager dans fon domestique, payent les Charges avec plus de joye, perce qu'ils sont convaincus que ses richesses sont la source de leur abondance, & de leur felicité. Le peu de justice qu'on rendoit sur cela à Antonin ne doit pas surprendre: les largesses mal entenduës des Princes sont les seules que le peuple honore du beau nom de liberalité, celles que reglent la raison & la prudence passent pour avarice dans son esprit: car il n'a jamais

CO11-

connu la difference qu'il y a entre donner & perdre, & il ne juge des dons que par son avidité. Il est certain que Rome n'avoit jamais tu un Prince si bien-faisant, qu'Antonin, aussi su il le premier qui bâtit un Temple a la Déesse qui preside aux bien-faits, & qui étoit peut-être la seule vertu à qui les Romains n'avoient point encore rendu de culte. Mais il n'appartenoit d'introduire ce culte nouveau qu'à celuy qui ensçavoit si parfaitement toutes les ceremonies & tous les usages, & qui les pratiquoit sans aucune interruption. Les medailles marquent qu'il reçut sur la fin de cette année pour la neuvième sois le titre d'Imperator, qu'elles joignent avec la xxxI. année de sa puissance Tribunitienne.

Fabia, dont il a déja été parlé, qui avoit été la maîtresse de Verus, quoy qu'elle sût sa sœur, & qui n'avoit pas moins d'ambition que d'impudence, tâchoit detirer de ses appasmourants DE MARCANTONIN 103

pudence, tâchoit detirer de ses appasmourants un dernier service, & n'oublioit rien pour obliger Antonin à l'épouser. L'Empereur qui la connoissoit mieux qu'il n'avoit con-tou Faustine, & qui d'ailleurs ne songeoit en aucune maniere à se remarier, resista toûjours à ses sollicitations. On a écrit que pour ne pas donner une maratre à ses enfans il prit une concubine. Il n'est pas toûjours bien sûr de vouloir resuter ce qu'on dit des hommes, sous

E 4

LAVIÈ

pretexte que cela est contraire à leurs discours car il n'y a pas toûjours une harmonie parfaite entre leurs paroles & leurs actionsi Mais comme la vie d'Antonin répond parfaitement par tout à ses maximes, on peut sûrement douter de cette particularité; & il ne faut d'autre marque de sa fausseté que le remerciment admirable qu'il fait aux Dieux dans son premier Livre, de n'avoir pas été élevé plus long temps auprés de la concubine de son Ayeul. Comment auroit-il voulu donner à ses ensans un exemple qu'il remercie les Dieux de n'avoir pas eu long tems dans la maison où il fut élevé.

La paix dont on jouissoit alors ne dura pas deux ans. Les Scythes & les peuples du Nort reprirent les armes, & attaquerent les Lieutenans de l'Empereur qui n'étoient pas en état de faire une longue resistence. Cela obligea Antonin à se preparer au départ: il alla donc au Senat, & pour la premiere fois luy demanda l'argent du tresor public.

Cet argent étoiten son pouvoir, s'il avoit voulu se servir de son autorité; mais il disoit que les Empereurs n'avoient rien à eux en propre, non pas même le Palais où ils habitoient, qui appartenoit, ce sont ses termes, au Senat, & au peuple. Il maria en suite son fils à † Crispine, fille de Brutius Valens hom-

DE MARCANTONIN. 105 me Consulaire, & aprés avoir fait les nôces sans aucun faste, & comme un simple particulier, il alla dans le Temple de Bellone, & y fit la ceremonie du Javelot. Cette ceremonie étoit fort ancienne; & on ne la faisoit, que lors qu'on alloit porter la guerre au de-là de la Mer dans des pays des fort éloignez.

L'Empereur entroit dans le Temple, prenoit le javelot sanglant qui y étoit gardé, &
le lançoit par dessus a colonne qui étoit vis-àvis dans le Cirque Flaminien.

Les Romains voyant l'Empereur vieux
& cassé, pêt à partir pour s'aller encore ex-

poser à tous les dangers d'une nouvelle guerre, & craignant en même tems de se voir privez de ce Prince & de la Sagesse qui sembloit ne respirer que par luy, s'assemblerent devant le Palais pour le prier de ne les quitter qu'aprés leur avoir donné des preceptes pour leur conduite, afin que si les Dieux le retiroient, ils pussent avec ce secours continuer de marcher dans le chemin de la vertu où illes avoit fait entrer par son exemple. Antonin touché de ces bonnes disposi-tions passa trois jours entiers à leur expli-quer les plus grandes difficultez de la morale, & à leur donner des maximes courtes pour regler toutes leurs actions.

Il partit en suite avec Commode au

106

commencement d'Août, & donna le commandement de l'Armée à Paternus. Les Scythes perdirent la meilleure partie de leurs troupes dans le premier combat, qui fut si opiniâtre, qu'il dura depuis le matin jusqu'au soir. L'armée proclama alors pour la dixiéme fois Antonin Imperator.

Il seroit à souhaiter qu'on eût un détail exact de ces dernieres campagnes qui furent si glorieuses à ce Prince, mais comme il ne nous reste aucun Auteur qui en ait écrit, il saut se contenter de sçavoir que cette guerre ne sut pas moins difficile que les premieres; que le Roy des Scythes sit trancher la tête à plusieurs de ses Officiers suspects d'avoir quelque intelligence avec les Romains; qu'Antonin donna plusieurs combats tressanglants où la victoire sur toûjours dûë à sa sanglants où la victoire fut toûjours dûë à sa prudence, & aux grands exemples de valeur qu'il donna à ses troupes; qu'il sut toûjours à leur tête dans les lieux les plus exposez; qu'il bâtit des Forts, où il mit de bonnes garnifons pour tenir le Païs en bride, & que dans le
tems qu'il alloit ouvrir la troisième campagne au commencement de Mars il sut attaqué à Vienne \* d'une maladie qui l'emporta
en peu de jours. On prétend que ses Medecins avancerent sa mort pour faire leur cour

<sup>\*</sup>En Austriche. D'autres disent à Syrmium.

DE MARC ANTONIN. 107 cour à Commode: si cela est vrai, comme Dion l'assure, Antonin avoit plus de raison qu'il ne pensoit de se dire à luy-même, comme il faisoit souvent. Combien de choses avons-nous qui font dessrer nôtre mort à une infinité de gens? Ceux que j'ai le plus aimez sont ceux qui veulent que je meure, esperant que ma mort leur procurera peut-être quelque soulagement. Et il ne manqua pas de pratiquer en cette occasion le precepte qu'il se donnoit en même tems: Ne sors pourtant pas de la vie en leur vousant du mal, mais au contraire selon ta bonne coûtume, témoigne leur tous les sentimens d'amitié, de douceur, & de bienveillance: car le même Dion rapporte qu'il eut un tres DE MARC ANTONIN. d'amitié, de douceur, & de bienveillance: car le même Dion rapporte qu'il eut un tres grand soin de cacher la cause de sa mort, qu'il recommanda son fils à l'armée; & que quand le Tribun vint à l'ordre, il le luy renvoya en disant: Allez an soleil levant. Mais la grande jeunesse de Commode qui n'avoit encore donné aucune marque d'un naturel si vicieux, rend cette particularité peu vray-semblable, & elle est manisestement contredite par Herodien qui sait voir que ce Prince ne se corrompit qu'aprés la mort d'Antonin. La haine qu'il s'attira bientôt par ses cruautez, sit sans doute qu'on luy imputa volontiers un parricide, asin qu'il n'y eût point de crime, dont il ne se sût noirci, les peuples E 6 cro108

croyant toûjours facilement que les Princes ont fait tout ce que leurs dernieres actions font voir qu'ils ont été capables de faire. La maladie d'Antonin fut bientôt deseprée. Dans cette extremité qui est ordinairement l'écueil de la fermeté de tous les hommes, ce fage Empereur fit connoître que les veritez dont il avoit toûjours fait profession, étoient si profondement gravées dans son cœur, que rien n'étoit capable de les esfacer. Mais si d'un côté sa soûmission aux ordres de la Providence luy faisoit recevoir la mort agreablement, de l'autre l'amour qu'il avoit pour ses peuples, remplissoit son cœur d'amertume, & de crainte. A mesure que sa derniere heure approchoit, il sentoit augmenter ses inquietudes, & le jour qui preceda celuy de sa mort, il le passa dans une continuelle agitation. Les exemples de tous les Princes qui étant montez fort jeunes sur le Trône n'avoient pas eu la force de resister à leurs vices, à leur fortune, & à leurs flateurs; luy repassoient incessament dans l'esprit. La vie de Neron & celle de Domitien augmentoient encore son trouble, & il craignoit que son fils ne pouvant fe soûtenir dans un pas si glissant, n'oublist la bonne éducation qu'il luy avoit donnée, & que laissant perdre toutes les semences de vertu qu'on avoit cultivées avec tant de soin, il ne se plongest dans toutes sortes de débauches, &c

DE MARCANTO'NIN. 109 & ne devint enfin le Tyran de ses peuples, au lieu d'en être le pere & le protecteur. D'un autre côté il voyoit ses conquêtes du Nord malaffermies, des peuples enclins à la revolte, & des ennemis qui avoient encore les armes à la main, & qui étoient alors d'autant plus à craindre, qu'ils avoient été souvent vaincus. Il apprehendoit donc avec beaucoup de raison que sa mort ne reunit tous ces peuples, & ne les partat à profiter de la jeunesse, se du peu d'experience de son fils, pour effacer la honte de leurs défaites. Combattu par toutes ces pensées, flotant entre la crainte & l'esperance, & l'ame accablée de soins, il commanda qu'on siste en crainte de commanda qu'on siste en commanda qu'on sis Quand il les vit autour de fon lit, il fit approcher Commode; & ramassant le peu qui luy restoit de force, il se mit en son séant, & leur parla en ces termes.

séant, & leur parla en ces termes.

La douleur que vous temoignez de me voir en l'état où je suis, ne me surprend point.

La compassion est naturelle aux hommes, & les maux qu'ils voyent eux-mêmes, l'augmentent toûjours. Mais je suis persuadé que ces larmes que je vois couler partent pour moy d'une autre source; & les sentimens que j'ay pour vous, me font raisonnablement attendre de vôtre part une amitié reciproque. Voic) le tems savorable qui va nous donner lieu, à moy de connoître si j'ay bien

bien place l'estime & la consideration quej'ay touiours en pour vous, & à vous de me temoigner vôtre reconnoissance, en faisant voir que vous n'avez, pas oublié les bienfaits que vous avez reçus de moy. Vous voyez devant vas yeux mon fils que vous avez élevé vous-mêmes, & qui venant d'entrer dans l'âge de l'adolescence comme dans une mer orageuse, a besoin de sages Gonverneurs, de peur qu'emporté par les passions, comme par des vents impetueux, il n'aille se jetter dans les vices. Au lieu donc d'un pere qu'il vaperdre, faites qu'il en retrouve plusieurs en vous 3 ayez soin de sa jeunesse; donnez-luy les conseils dont il a besoin; representez luy que ni toutes les richesses du monde ne sont suffisantes pour remplir le luxe des Tyrans; ni les Gardes qui veillent autour de leurs Palais ne sont capables de les désendre contre la haine des peuples. Faites luy remarquer qu'on ne voit de regnes longs & tranquilles, que des Princes, qui au lieu d'exciter la haine par leurs cruantez, & par leurs violences, ont au contraire par leur douceur fait naitre l'amour dans le cœur de leurs Sujets. Dites luy sans cesse que ce ne sont jamais ceux qui servent par contrainte, mais ceux qui obeissent volontaire-ment qui demeurent fideles dans toutes sortes d'épreuves, & qui ne peuvent en ancune rencontre être soubçonnez ni de flaterie, ni de dissimulation. Qu'il sçache que voilà les seuls qui ne tombent jamais dans la desobeissance, à moins gu'ils

## DE MARC ANTONIN.

qu'ils n'y soient forcez par les mauvais traitemens. Mais en même tems ne vous lassez point de luy remettre devant les yeux combien il est disside O necessaire dans un pouvoir absolu de moderer ses desirs, & de leur donner des bornes. Si vous l'instruisez de ces veritez, si vous le faites incessament resouvenir de ce qu'il vient d'entendre, avec la satisfaction de former un bon Empereur pour vous, & pour tout l'Empire, vous aurez la consolation de rendre à ma memoire le plus grand de tous les services, puisque vous l'im-

morsaliserez par ce moyen.

En disant ces dernieres paroles, il fut surpris d'une foiblesse qui luy ôta l'usage de la voix; il tomba sur son lit, & mourut le lendemain, laissant un regret infini à ceux de son siecle, & un souvenir éternel de sa vertu à la posterité. Dés que la nouvelle de sa mort sut publique, ce sut une affliction generale dans l'armée, & dans toute l'Italie. Jamais on n'avoit vû un si grand deüil, & jamais on n'avoit vû un si grand deüil, & jamais Rome n'avoit été dans une consternation pareille. Il sembloit que la gloire, que la felicité de l'Em-pire, que tout sût mort avec Antonin: les uns l'appelloient leur pere, les autres leur fre-re; ceux-cy leur vaillant Capitaine, ceux-là leur bon Empereur, leur Prince prudent, sage, & le modele de toutes les vertus, & ce qui est tres-rare, parmi tant de milliers d'hom-mes qui luy donnoient tous des louanges differentes, il n'y en avoit pas un seul qui ne dît la verité. Le Senat & le peuple l'adorerent avant même que ses funerailles sussent achevées; & comme si ç'eût été peu de chose que de luy élever une statuë d'or dans la chambre\* Julienne, & de luy décerner tous les honneurs divins, on déclara facrileges ceux qui n'auroient pas dans leur maison, selon leur fortune, ou un portrait, ou une statuë d'Antonin.

Ainsi mourut à cinquante neuf ans presque accomplis le meilleur & le plus grand Empereur que Rome eût jamais eu. Il regna neuf ans avec son frere, & dix ans tout seul. Et le plus grand bonheur de sa vie sut de mourir avant que d'avoir connu les méchantes inclinations de son fils qui sut un monstre en toute

forte de vices.

\* Lieu où le Senat s'assembloit.

FIN.



# REFLEXIONS MORALES,

DE.

# L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

#### LIVRE PREMIER.

'Ai appris de mon ayeul Verus, à avoir de la douceur & de la complaisance. II. La

## EMARQUES

S U R

#### PREMIER LIVRE.

Reflexions de l'Empereur Marc Assonin.] On a expliqué en vingt manieres le Titre de ce Livre, mais il me paroît qu'elles sont toutes mauvai-ses. Le Grec dit, Douze Livres de l'Empereur Marc Tom. I. E 2

Antonin à soy même, Toi ets sauvor, ce qui ne peut jamais signifier ici ni de soy-même, ni pour son usage. Ce sage Empereura voulu marquer par ce titre; que ces douze livres ne sont qu'un recueil de reflexions qu'il faisbit en se parlant à luy-même, en s'adressaut à luy. En esse tantonin ne parle jamais qu'à lui dans tout l'ouvrage, & cette maniere de s'entretenir soy-même est la plus courte, ou, pour mieux dire, la seule voye pour se corriger de ses desauts & pour guérir son ame de tous les vices qui la corrompent. On ne sauroit donner une idée plus juste de cette methode d'Antonin qu'en la comparant à ce qu'Horace dit qu'il faisoit lui-même en se servant de sa raison.

Noquo enim cum lectulus aut me Porticus excepit, defum mihi. Rectius hoc eft: Hoc faciens vivam melius: fic dulcis amicis Occurram; hoc quidam non belle. Nunquid ego illi Imprudens olim faciam funile? hac ego mecum Compressis agiso labris.

Car quand je suis dans mon lit, ou que je me promene sous les portiques, je mets à prosit tout ce temps-là; Cela est mieux fait, dis-je en moy-même; en suivant certe maxime je vivray plus beureux; je me rendray par là plus agreable à mes amis; un certain bomme ne s'est pas bien trouvé d'avoir fait cety; serois-je assez malbenreux pour commettre jamais une telle faute; Voila les restexions que je sais en moy-même; & c'est precisement aussi ce que faisoit Marc Antonin. Le peu de loitir que lui pouvoit laisser le soin d'un grand Empire, estoit employé à ces sortes de conversations; qu'il écrivoit sur le champ, asin de s'en mieux souvenir, & asin qu'elles servissent de témoin contre luy-même, s'il luy arrivoit jamais de violer quelqu'un des engagemens qu'il y avoit pris.

I. J'ay appris de nom ayenl Verus. ] C'est d'Annius Verus, qui fut trois fois Consul, Gouverneur de Ro-

me,

II. La reputation que mon pere a laissée aprés luy, & la memoire que l'on a conservée de seactions, m'ont enseigné à estre modeste, & à n'avoir rien d'effemine.

III. Ma mere m'a formé à la pieté, elle m'a enseigné à estre liberal, & non-seulememt à ne faire jamais de mal à personne, mais à n'en a-

YO

me, & mis au rang des Senateurs par les Censeurs Tite & Vespasien. Antonin ayant perdu son pere fort jeune sut élevé dans la maison de cet Annius Verus son ayeul. Mais une chose qui me paroit bien remarquable, c'est qu'un Empereur d'une noblesse si ancienne ne parle pourtant ici que de son pere, de son ayeul & de son bisayeul, & laisse la les autres ancestres dont la pluspart des hommes sont si entestez.

II. La reputation que mon per a laissée après lui, de la memoire que l'on a conservée de ses actions. Il étoit fort jeune quand son pere Annius Verus mourut, & il pouvoit à peine se souvenir de l'avoir vû. Mais la memoire de sa vertu avoit été pour lui un flambeau qui l'avoit toûjours éclairé. Cet Annius Verus reçoit ici de son fils un honneur que peu d'enfans peuvent tendre à leurs peres: car peu de peres vivent de maniere qu'aprés leur mort leur vertu puisse servient de guide à leurs ensans. Il n'y a pourtant rien de plus glorieux à un pere, que d'assurer ainsi l'éducation de ses ensans, quoi qu'il luy arrive. On peut après sa mort lui appliquer ce mot de l'Ecclessassique: Mortuus est pater corum, de quass non est mortuus. Leur pere est mort, de il est comme n'étant point mort.

III. Ma mere m'a formé à la pieté. ] Il ne donne pas cette loüange à fa mere pour en exclure fon pere & fon ayeul. Mais comme ordinairement les meres commencent l'education de leurs enfans, c'est à elles aussi à jetter d'abord dans leur cœur & à faire germer cette heu-

voir pas même la pensée. De plus elle m'a accoûtumé à la frugalité, & à suir le luxe des riches.

IV. Mon bis-ayeul m'a enseigné à n'aller point aux Ecoles publiques, à avoir chez moy

reuse semence qui est la source de toutes les autres vertus. La mere d'Antonin étoit Domitia Calvilla Lucilla,

fille de Calvisius Tullus qui fut deux fois Consul.

De plus elle m'a accontumé à la frugalité, & à fuir le luxe des riches. ] Cette louange me paroît aussi grande, ou, si je l'ose dire, plus grande même que la premiere. Il n'y a presque point de Dames de qualité qui n'élevent leurs ensans à la pieté. Quand elles ne le feroient pas par raison, elles le feroient par bienseance & par coutume: mais il n'y en a pas une qui les accoutume à la frugalité & à fuir le luxe. Elles font presque toutes comme la femme de Strepsia de dans Aristophane, qui disoit à son sils en le caressant: Mon sils, quand tu seras grand, il faut que tu sasse se sourses de chevaux. & que vêta d'or & de pourpre tu entres triomphant dans la ville, comme ton oncle Megaclés.

IV. Mon bisayeul. Il est question de savoir de quel bisayeul il parle; si c'est du paternel ou du maternel. On s'est declaré pour le premier, mais sans aucun sondement. Le premier Annius Verus bisayeul d'Antonin étoit mort long-temps avant que cet Empereur sût en âge de pouvoir rien apprendre de lui. Il parle assurément de son bisayeul maternel Catilius Severus, qui l'avoit

adopté, & dont il porta le nom.

M'a enseigné à ne point aller aux écoles publiques.]
Quelques critiques pretendent qu'il faut lire dans le texte tout le contraire, m'a enseigné à aller aux écoles publiques, & ils sondent cette correction sur ce que Capitolin dit de Marc Antonin: frequentavit & declamatorum scholas publicas: il alloit entendre les Declamaturas

### Marc Antonin. LIV. I.

les plus habiles Maîtres, & à connoître, qu'en ces sortes de choses on ne sauroit jamais trop dépenser.

V. J'ai l'obligation à mon Gouverneur, de

dans leurs Ecoles. Mais pour moi, je croi que l'on s'est trompé. Tous les jeunes gens de cette qualité, & de plus grands Seigneurs encore, alloient aux écoles publiques; & il me paroftroit extraordinaire que cet Empereur eût voulu louer Catilius Severus de l'avoir porté à faire une chose que tout le monde faisoit comme lui. Il n'y a pas d'apparence. Catilius Severus, qui estoit un homme fort sage & d'une grande austerité de mœurs, ne voulut pas que son petit-fils allast aux Ecoles publiques, parce qu'il estoit persuadé qu'elles corrompoient plus le cœur, qu'elles ne formoient l'esprit, & contre la coutume de ce temps il voulut qu'il fût élevé chez lui, & qu'on n'épargnast rien pour avoir les plus habiles Maîtres. Capitolin n'a parlé sans doute que de ce qu'Antonin faisoit quelquesois estant Empereur, & Antonin parle ici de ce qu'il faisoit estant écolier & simple fils de Preteur. Et ce qui me confirme dans cette pensée, est ce que rapporte Philostrate, qu'un Philosophe appellé Lucius voyant Marc Antonin, qui étoit déja Empereur, aller chez Sextus, s'écria en levant les mains au cicl : O Dieu! l'Empereur des Romains déja vieux, avec le porte-feuille sous son bras, s'en va à l'école comme les enfans!

Et à comoître qu'en ces sortes de choses on ne sauroit trop dépenser. ] Il seroit à souhaiter que la pluspart des peres voulussent profiter de ce precepte: car il n'y a point de dépense à laquelle ils ayent tant de regret, qu'à celle qu'ils sont pour l'éducation de leurs ensans, quoi que ce soit le seul bien qu'ils soient surs de leur laisser, & le seul que leurs ensans ne puissent jamais perdre.

V. J'ay l'obligation à mon Gouverneur, ] Je croi avoir

de ne pas favoriser plus un parti que l'autre dans les courses de chariots, ni dans les combats des Gladiateurs, d'estre patient dans les ravaux, d'avoir besoin de peu, de savoir travailler de mes mains, de ne me messer point des affaires des autres, & de ne donner nul accés aux délateurs.

VI. Diognetus m'a appris à ne m'amuser point à des choses vaines & frivoles, à ne point ajoûter foy aux Charlatans & aux Enchanteurs & à ne rien croire de tout ce qu'on dit des

con-

là quelque part le nom de ce Gouverneur; & si je se me trompe, il s'appelloit Charilais. Mais je say bon gré à Marc Antonin de ne l'avoir pas nommé. Il l'a traité comme son pere & comme son ayeul. En esset il n'essoit pas moins connu. Il n'en use pas ainsi à l'égard de ses Maîtres, parce qu'il en avoit plusieurs.

De ne pas favoriser plus un partique l'autre, &c.] Le Grec dit, de n'estre partisan du vert ni du bleu, ni du Thrace, ni du poursuivant. Dans les courses de chariots ib y avoit d'ordinaire quatre sactions, qui estoient distinguées par les couleurs. La blanche, la rouge, la verte & la bleuë, & il y avoit de differentes sortes de Gladiateurs, les Thraces, les Mirmillons, les Samni-

tes & les Poursuivans, fecutores, &c.

De savoir travailler de mes mains. ] On trouve aujourd'hui ces sortes d'occupations indignes des Princes. En Grece & à Rome les plus grands hommes ont pourtant sçu travailler de leurs mains; & Homere n'a pas crûque ce sût une chose indigne de ses Heros. Mais chaque temps a ses manieres.

VI. A ne rien croire de tout ce que l'on dit des conjurations des demons. ] Il semble que Marc Autonin ait envelo-

рé

conjurations des Demons, & de tous les autres sortileges de cette nature. Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir de cailles, ni estre attaché à ces sortes de divertissemens & de superstitions. J'ai appris de lui à soufrir qu'on parle de moy avec une entiere liberté, & à m'appliquer entierement à la philosophie. C'est luy qui est cause que j'ay eu pour Maîtres, premierement Bacchius, ensuite Tandasis, & aprés cela Mecianus; que je me suis

péles exorcismes desChrétiens dans les superstitions payennes, que Diognetus lui avoit appris à ne pas, croire, Mais comment accorder cette incredulité avec l'histoire que Baronius rapporte de Lucille fille de cet Empereur, laquelle estant tourmentée par un demon dans le voyage

qu'elle fit pour aller trouver Verus en Syrie, en fut délivrée par l'Evesque de Hierapolis, qui reçut de l'Empereur une aumosne de trois mille boisseaux de bled par an, pour nourrir les pauvres de son Eglise?

Et de tous les autres sortileges de cette nature. ] C'est à dire de tous les secrets de la magie, dont Lucien a su si bien se moquer dans son. Dialogue de l'Incredule ou du

Menteur.

Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir de cail-les. Les Romains nourrissoient des cailles, pour les faire combatre ensemble, & pour juger de l'avenir par le succésde ces combats. Ils avoient pris des Grecs cette superstition. On peut voir Pollux dans le Chapitre VII. du Livre IX.

Bacchius, Tandasis & Mecianus.] Les deux premiers noms sont inconnus. On a voulu en substituer d'autres en leur place, & peut-ëtre sans raison. Pour Mecianus, c'est sans doute L. Volusius Mecianus, cet habile Jurisconsulte,

qui enseigua le Droit à Antonin.

accoûtumé à écrire des Dialogues des mon enfance, an'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lir couvert d'une peau, & à imiter én tout la maniere des Philosophes Grees.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois! besoin de corriger mes mœurs, & d'en prendre soin, que je devois éviter l'orgueil des Sophistes: ne point écrire sur les sciences: ne

Que je me suis accoutumé à écrire des Dialogues des mon enfance. ] Il regarde cela comme une grande obligation qu'il avoit à Diognetus, parce que ces sortes d'ouvrages sont plus simples & plus familiers que les autres, & qu'ils accoutument à estre plus naturel. C'est ce qui donna lieu à Cassius d'appeller cet Empereur te. Dialogiste.

A n'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau. ] Casaubon pretend qu'Antonin parle ici de certains petits lits de repos où l'on travailloit. Mais ce ne seroit pas là une grande austerité. Il parle as-

furement d'un lit à se coucher.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs. ] Voila une belle leçon, & qu'on peut encoro donner aux plus fages & aux plus parfaits, comme Rustieus la donnoit à Antonin. Ceux qui croyent. n'avoir plus besoin de corriger leurs mœurs, sont dan-

gereusement malades.

Que je devou éviter l'orgueil des Sophistes.] Les Sophistes estoient en ce temps-là pour la Philosophie ce que les heretiques, les faux Docteurs & les hypocrites sont aujourd'hui pour la Religion. Par une fausse apparence de science, ils trompoient les simples. C'est contre cette espece de faux Philosophes que Socrate combat fi louvent dans Platon.

Ne point écrire sur les sciences, ] Ces sortes d'ouvrages'

9

point faire de harangues pour le plaisir: ne pas chercher à faire admirer au Peuple ma patience & l'austerité de ma vie: n'étudier ni la rhetorique, ni la poëtique, & ne pas m'attacher à l'élegance du discours: N'estre point en robe dans ma maison, & ne rien saire qui sentit

sur les sciences ne peuvent pas manquer de déplaire à un homme qui cherche la verité, car par là il s'en éloigne, au lieu de s'en approcher. Il est au de-là du but. Il s'agit de faire, & non pas d'écrire.

Ne point faire de harangues pour le plaiser. ] C'est ainsi que j'explique \(\pi \) por \(\pi \) s' m' des discours faits fur des sujets feints, pour s'exercer & pour faire admirer son éloquence. Les Latins ont appellé ces discours

fuaforias & hortatorias orationes.

Ne pas chercher à faire admirer au peuple ma patience de l'austerité de ma vie, ] Les Philosophes Payens croyoient aussi-bien que les Chrètiens, qu'il falloit mortifier le corps pour dompter ses desirs & les reduire sous le
joug de la raison. C'est pourquoi ils pratiquoient de
fort grandes austeritez, jeûnoient & veilloient beaucoup; souffroient le chaud & le froid; & il y en avoit
qui pendant les plus violentes chaleurs; dans la soif la
plus ardente, se contentoient de mettre un peu d'eau
dans leur bouche, & la rejettoient en même temps. Les
veritables Philosophes pratiquoient tout cela sans aucun
saste & pour eux seulement, au lieu que les autres n'avoient en veue que l'admiration du peuple.

N'estre point en robe dans ma maison. ] C'estoit une marque d'orgueil que de porter chez soi la robe qu'on portoit en public. Voilà pourquoy les gens sages estoient chez eux en simple tunique; & quand il faisoit froid, ils prenoient le manteau. Antonin le Pieux en usoitainsi selon la remarque de Capitolin. Sur quoi Ca-

sentît le faste: Ecrire mes lettres d'un stile simple, & tel que celuy de la lettre qu'il écrivit à ma mere, lorsqu'il étoit à Sinuesse. Estre toûjours prest à pardonner à ceux qui m'auroient offencé, & à les recevoir toutes les sois qu'ils voudroient revenir à moy: Lire avec application, ne pas me contenter d'entendre superficielement les choses, & ne pas croire facilement les grands parleurs. Enfin je lui ai l'obligation de m'avoir sait connoître les Commentaires d'Epictete, dont il me sit present.

VIII. J'ai appris d'Apollonius à estre libre

saubon s'étonne de ce qu'Antonin a mieux aimé tenir de Rusticus ce qu'il pouvoit avoir de son pere. La seule réponse qu'on peut faire, c'est que Marc Antonin avoit apris cela de Rusticus avant que d'avoir pû prositer de l'exemple d'Antonin le Pieux.

Escriret mes Lettres d'un stile simple, & tel que celui de la lettre. ] Cette simplicité de stile rendoit les Lettres d'Antonin admirables, comme on peut en juger par celles que l'on a rapportées dans sa vie. Aussi Philostrate dit que ceux qui lui paroissoient avoir le mieux réussi dans le genre epistolaire parmi les Philosophes, c'étoit Tyaneus & Dion, parmi les grands Capitaines Brutus, & parmi les Empereurs Antonin, dans les Lettres duquel, outre la simplicité & la justesse des termes, on remarque la constance & la fermeté de ses mœurs.

Les Commentaires d'Epitlete, dont il me fit present.]
C'est ce qui me persuade qu'Epictete étoi: mort avant le regne de Marc Antonin; & je croy qu'on pourroit le prouver d'ailleurs.

VIII. J'ay apris d'Apollonius. ] C'est le Philoso-

& ferme dans mes desseins, à ne suivre jamais que la raison, mesme dans la plus petite chose, à estre toûjours égal dans les douleurs les plus aiguës, dans la peute des enfans, & dans les longues maladies. J'ai connu par son exemple qu'on peut être en même tems severe & doux, il m'a fait voir qu'il ne saut avoir ni chagrin ni emportement, quand on enseigne les autres, & que la moindre de toutes les vertus, c'est la science, & la facilité que l'on a à la communiquer. Ensin j'ai appris de lui, de quelle maniere il saut recevoir les biensaits de ses amis, sans ingratitude, & sans bassesse.

IX. Sextus m'a enseigné par son exemple, à estre doux, à gouverner ma maison en bon pere de famille, à avoir une gravité simple, sans affectation, à vivre conformément à la

na-

phe Apollonius de Chalcis, qu'Antonin le Pieux sit venir d'Athenes pour estre Precepteur de nôtre Empereur, & sur lequel Demonax dit ce bon mot, quand il le vid partir avec ses disciples: Voila Jason & ses Argonautes, pour lui reprocher qu'il alloit à la Cour pour s'y enrichir, comme Jason alloit à Colchos pour la toison d'or.

IX. Sextus m'a enseigné à estre doux. ] C'est le Philosophe Sextus, petit-fils de Plutarque. On vouloit que ce sût Sextus Empiricus Pyrrhonien, dont on a encore les Dissertations contre les autres sectes de Philosophes. Mais il estoit mort quelque tems auparavant & ce qui est dit ensuite ne lui convient point du tour.

A vivre conformement à la nature. ] Autonin appelle

nature, à tâcher de deviner & de prevenir les souhaits & les besoins de mes amis, à soufrir les ignorans & les presomptueux qui parlent sans penser à ce qu'ils disent, & à m'accommoder à la portée de tout le monde : ce qu'il pratiquoit si heureusement, que quoy-qu'il eust dans le commerce plus de douceur & de complaisance que les slateurs mesmes, il ne laissoit pas de conferver l'autorité, & de s'atirer le respect qui lui estoit deu. Personne n'a jamais esté plus propre que lui à trouver & à ranger methodiquement les preceptes ne-cessaires pour la conduite de la vie; il n'a jamais donné la moindre marque de colere, ni d'au-cune autre passion: cependant au milieu de cette espece d'insensibilité qu'il avoit contractée, il ne laissoit pas d'estre capable d'une veritable amitié. Il jouissoit d'une fort gran-de reputation sans la moindre vanité, & il possedoit une science universelle, sans aucune offentation.

X. J'ai

pelle vivre conformement à la nature, estre tellement soumis aux ordres de Dieu, qu'on ne pense & ne fasse jamais rien qui ne lui soit agreable, & qui ne soit con-

forme aux regles qu'il nous prescrit.

Personne n'a jamais esté plus propre que lui à trouver à ranger methodiquement les preceptes pour la conduite de la vie. ] C'estoit l'occupation des premiers Philosophes, qui ne voulant travailler qu'à reformer les mœurs, s'appliquoient entierement à mettre en ordre

34

Marc Antonin. LIV. I. 13
X. J'ai appris d'Alexandre le Grammairien, à ne dire point d'injures dans la dispute, & à ne reprocher, ni un barbarisme, ni un solecisme, ni aucune autre faute contre la langue; mais à proposer adroitement la question comme elle doit estre proposée, en faisant semblant de répondre, ou d'appuyer ce qu'on a dit, ou de vouloir aider à rechercher la verité de la chose, sans se mettre en peine des

XI. Fronton m'a fait connoître que les Rois

mots, ou enfin par quelque autre maniere d'avertissement indirect, mais qui n'ait rien de

des maximes courtes, qui estoient comme un abregé de la sagesse. Tels estoient les ouvrages de Solon, de Pythago-

re, de Phocilide & de Theognis.

rude.

X. Alexandre le Grammairien. ] Il estoit de Cotyaie ville de Phrygie. C'étoit un homme d'un savoir infini &t d'un grand merite. Il a voit sait d'excellens Commentaires sur Homere. Aristide sit son oraison surchre, où il est tres-bien louié. Mais la louange que lui donne ici Antonin, est au-dessus de tout.

XI. Fronton m'a fait connoître, Goc. ] C'est Cr-

nelius Fronto, Orateur Latin.

Que les Rois sont environnez d'envieux, de sourbes d'hyporites. ] Le Grec en cet endroit peut aussi signifier, que les Tyrans sont pleins d'envie, de fraude de d'hypocrisse. Si c'est-la le veritable sens, Marc Antonin a voulu marquer ici cette maxime de Fronton, pour s'en souvenir toujours, & pour s'empescher de tomber dans un estat qui l'exposeroit a estre devoré par tous ces monstres inseparables de l'injustice. Mais l'autre sens m'a paru d'un plus grand usage.

XII.

Rois sont environnez d'envieux, de sourbes & d'hypocrites, & que ceux qu'on appelle les

Nobles, sont sans affection.

XII. Alexandre le Platonicien m'a appris qu'on ne doit jamais sans la derniere necessité, dire ni écrire à personne, je n'ay pas le tems de faire telle ou telle chose, ni alleguer les affaires dont on est accablé, pour s'empescher de rendre à tout le monde tous les bons officés que le lien de la societé exige de nous.

XIII. Ca-

n'ont

XII. Alexandre le Platonicien. ] C'étoit sans doute Alexandre de Seleucie, qui fut deputé de son pais auprés d'Antonin le Pieux, & que Marc Antonin sit ensuite son Secretaire pour les lettres Grecques. Philostrate a é rit sa vie. C'estoit un homme éloquent : mais il estoit sur tout recommandable par son abondance & par la facilité qu'il avoit à s'exprimer. Car lors qu'il avoit prononcé quelque discours, il le redisoit sur le champ en d'autres termes. Herode le Sophiste pour une seule louange qu'il en avoit receue. lui donna un jour dix valets, dix chevaux, dix échansons, dix Secretaires, qui avoient l'art d'écrire par abbreviation, vingt talens d'or, beaucoup d'argent, & deux jeunes ensans du bourg de Cotytte.

Qu'on ne doit jamais sans la derniere necessité dire ni scrire à personne: Je n'ay pas le tems de faire telle ou telle chose. ] Ce precepte est divin. On seroit trop heureux qu'il n'y eust qu'un veritable accablement d'affaires qui empeschast les hommes de rendre à leur prochain ce qu'ils luy doivent. Mais il n'y a rien de plus ordinaire que de voir des gens qui dans un fort grand loisir & au milieu d'une ennuyeuse oisiveté, pour se dispenser de rendre le plus leger service, supposent des embarras qu'ils

XIII. Catulus m'a appris, que nous ne devons jamais mépriser les plaintes de nos amis, quelques injustes qu'elles puissent estre, mais au contraire qu'il faut tacher par toutes sortes de voyes, de guerir leurs soubçons, & de regagner leur confiance; qu'il faut toûjours dire du bien de ses precepteurs, comme faisoient Domitius & Athenodotus, & aimer veritablement ses enfans.

XIV. Je dois aux enseignemens de mon frere Seve-

mont point, & joignent à l'inhumanité un honteux menfonge.

XIII. Catulus. ] Cinna Catulus, Philosophe Stoi-

Comme faisoient Demitius & Athenodotus. ] Ces noms me sont inconnus. Il y a de l'apparence que s'e-froient deux hommes qui s'estoient rendus fort celebres par la reconnoissance qu'ils avoient toujours temoignée à leurs

precepteurs.

Et aimer veritablement ses enfans. ] Cela dit plus qu'on ne pense. Tel croit aimer ses ensans, qui neles aime pas veritablement, & qui n'aime que luy-même. Cet amour veritable dont parle Marc Autonin, est bien rare, & elle engage à bien des choses, que l'on neglige au-

jourd'huy plus que jamais. XIV. Je dois aux enseignemens de mon frere Severus.] Les critiques ont crû qu'il falloit lire icy, de mon frere Verus. Mais ce Verus estoit trop jeune pour avoir pû enseigner toutes ces belles choses à Antonin. D'ailleurs il est parlé de luy dans l'article XVII. Je croy donc qu'Antonin parle icy de Claudius Severus Philosophe Peripateticien, qu'il appelle apparemment son frere, a cause de la tendresse qu'il avoit pour luy. Peut-estre

Severus, l'amour que j'ai pour mes parens, pour la verité & pour la justice. C'est lui qui m'a fait connoître Thrasea, Helvidius, Caton, Dion & Brutus, & qui m'a donné l'envic de gouverner mon Estat avec des Loix tousjours égales pour tout le monde, & de regner de maniére

même que du costé de sa mere il avoit quelque parent qui portoit le nom de son Bisayeul, qui se nommoit Catilius Severus. Quoy qu'il en foit . il est constant que Verus n'a nulle part à cecy.

C'est luy qui m'a fait connoistre Thrasea, Helvidius. C'estoit Severus qui luy avoit fait lire l'histoire de Thrasea Petus & de son gendre Helvidius, dont Neron sit mourir le premier, & exila l'autre, comme Tacite le raconte dans le xvi. Livre de ses Annales.

Caion, Dion & Bruins. ] dont on lit les vies dans Plurarque. Nous avons encore aujourd'huy une lettre

que Platon écrivoit à ce Dion .

De gouverner mon Eftat avec des leix tousjours égales pour tout le monde. ] Il est impossible que la justice sub-siste sans cette égalité de loix. Aussi sont-elles descenduës du ciel, & il ne dépend pas des hommes de les changes à leur fantaisse, & de leur faire approuver ou pardonner dans une occasion ce qu'elles condamnent dans une autre. Sophocle a fort bien dit, que dans les loix il y a un Dieu puissant qui triomphe de l'injustice des hommes, & qui ne vicillit jamais.

Et de regner de maniere que mes Sujets ayent une entiere liberté. ] Antonin n'est pas le premier qui ait su allier la Royauté avec la liberté des Sujets. Avant luy Nerva avoit esté loué d'avoit fait ce delicieux mélange: Quòd res elim dissociabiles miscuerit, principatum & liberturem; & Trajan d'avoir augmenté certe facilité de l'Empire. Car je ne veux pas gaster ce beau mot de Tacite, Imperii fa-

cilitatem, en le traduisant.

nière que mes Sujets ayent une entiere liberté. C'est de lui que jai appris à avoir pour la philosophie un sidele attachement, sans que rien m'en puisse jamais détourner; à estre biensaisant & liberal, à avoir tousjours de l'esperan-ce, à ne soubçonner jamais que mes amis puissent manquer d'amitié pour moi, à ne leur cacher en aucune rencontre le sujet qu'ils pourroient me donner de me plaindre d'eux, & z faire en sorte qu'ils n'ayent jamais la moindre peine à deviner mes sentimens sur ce qui m'est agreable ou desagreable. Enfin c'est luy qui m'a appris par son exemple, à estre sincere & naturel.

XV. Maximus m'a fait voir qu'il faut estre le maistre de soy-mesme, & ne se laisser jamais emporter à ses passions; conserver du courage dans les maladies & dans tous les accidens de la vie les plus facheux; Avoir les mœurs ailées & mellées de douceur & de gravité; ex-

pe-

A ne soupcomer jamais que mes amis puissent man-quer d'amisis pour moy. ] Ce principe est fort beau & fort bon, mais cet Empereur le poussoit peut-estre trop loin, & c'est sans doute ce qui l'empeschoit de voir les deportemens de Faustine.

XV. Maximus. ] Claudius Maximus Philosophe Stoieien, qui estoit mort quand Antonin écrivit cecy, commecela parois par la suite & par le troisiéme livre, où il dit: Secunda a enterré son mari Maximus.

pedier ses affaires sans se plaindre & sans estre chagrin. Il estoit d'une probité si reconnuë, que quoy qu'il dist, on estoit persuadé que c'estoit ses veritables sentimens; & quoy qu'il fist, que c'estoit sans aucun mauvais dessein. Il n'admiroit jamais rien, il n'estoit surpris ni étonné de rien; il agissoit sans precipitation & sans lenteur; on ne voyoit jamais sur son visage aucune marque d'irresolution, d'abatement, de chagrin, de colere Il aimoit à faire du bien & à ou de defiance. pardonner; il haissoit le mensonge, & il avoit un naturel si heureux, & un esprit si droit & si juste, qu'on voyoit bien que ces rares qualités estoient plustost en luy des presens de la nature, que des fruits de l'étude & du travail. Jamais il n'a donné lieu de foubçonner qu'il méprisast quelqu'un, ou qu'il s'estimast plus que les autres. Enfin il aimoit la raillerie, mais c'estoit une raillerie qui n'avoit rien ni de bas ni de piquant.

XVI. La

Expedier ses affaires sans se plaindre & sans estre chagrin. ]
Cette maxime est excellente pour tout le monde, mais sur
tout pour les Princes & pour ceux qui sont à la teste des affaires.

Il n'admiroit jamais rien. ] Et par consequent il estoit sans desir &t sans crainte. On peut voir la vi. Epitre du 1. Livre d'Horace, & ce qui a esté remarqué sur cette heureuse admiration.

Marc Antonin. LIV. I.

XVI. La vie de mon Pere a toujours été pour moy une leçon continuelle de clemence & de fermeté inébranlable dans les desseins formez aprés une meure déliberation. Il étoit insensible à la vaine gloire qui accompagne ce qu'on appelle ordinairement les honneurs: Il aimoit le travail assidu: Il étoit toûjours prest à écouter favorablement ceux qui avoient à proposer quelque chose qui pouvoit estre utile à l'Estat: aucune consideration ne pouvoit l'empescher de traiter chacun selon son merite & selon les qualitez qu'il reconnoissoit en luy. Il savoit user à propos de severité & d'indulgence; il avoit renoncé de bonne heure à l'amour: Il estoit modeste, civil & honneste: Il laissoit à ses amis la liberté de manger, ou de

ne

XVI. La vie de mon pere. ] Il parle d'Antonin le Picux, qui estoit son pere adoptif. Ce Chapitre est parfaitement beau, & donne une grande idée de ce Prince. Il seroit à sou-

haiter qu'il fust plus lu.

Il laissoit à ses amis la liberté de manger ou de ne point manger aveclui.] Ces paroles ont besoin de commentaire pour estre entendues en ce temps où les manieres de la Coursont si differentes de celles de ces temps-la. Parmi les plus grandes marques de hauteur & de mépris que les Princes pouvoient donner, on comptoit celle de manger seul, qui paroissoit insupportable. Mais l'autre extremité où ils tomberent ensuite, le sut encore plus: car en faisant l'honneur à ceux qu'ils aimoient de les recevoir à leur table, ils leur en firent un devoir & une necessité: de sorte qu'ils n'osoient manquer à un seul repas sans permission, ni mesme demander cette permission.

ne point manger avec lui; il n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans ses voyages; & ceux que la necessité de leurs assaires avoient empesché de le suivre, le retrouvoient tousjours le mesme pour eux à son retour. Dans les conseils il recherchoit avec un tres grand soin & une patience infinie ce qu'il falloit faire, & jamais pour avoir plustost sini, il ne se contentoit des premiers expediens qu'on lui proposoit. Il avoit une amitié tousjours égale pour ses amis, dont il ne se lassoit jamais, & dont il n'estoit jamais entesté. En quelque estat qu'il se trouvast il estoit tousjours content, & paroissoit tousjours guay.

de peur de déplaire. Antonin le Pieux fut un des premiers, qui connoissant qu'il n'y avoit rien de plus inhumain que de convertir cet honneur en servitude, délivra ses Courtisans & ses amis d'un joug qui ne pouvoit estre que fort pesant. Marc Antonin suivit son exemple. 11 recevoit ses amis à sa table quand ils vouloient y aller, & que leurs affaires le leur permettoient.

Il n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans ses voyages. ] Marc Antonin imita si bien cette indusernce, qu'il dispensa Galien son meilleur medecin de le suivre à une de ses expeditions contre les Marcomans, & qu'il lui accorda la priere qu'il lui sit de le laisser à Rome, comme Julien nous l'apprend luy-mesme dans un de ses Traitez.

Il avoit une amitié tousjours égale pour ses amis, dont il ne se lassoit jamais en dont il n'estoit jamais entesté. ] Antonin remarque cela comme une chose fort extraordinaire. En estet il n'y a rien de plus rare que de trou-

ver

Il prevoyoit de loince qui pouvoit arriver, &c dans les choses de la plus petite consequence il donnoit les ordres necessaires sans aucune ostentation. Il s'opposoit de tout son pouvoir aux acclamations du peuple & à toutes les autres marques de flaterie. Il conservoit avec soin ses revenus qui sont les ners de l'Empire, & il moderoit autant qu'il suy estoit possible ses dépenses ordinaires, sans se mettre en peine des plaintes & des reproches que cette exactitude suy attiroit. Il n'estoit point superstitieux dans le culte qu'il rendoit aux Dieux, & ne tâchoit point de gagner la faveur du peuple par des presens, par des flateries & par des douceurs. Mais il estoit moderé en tout, tousjours serme, tousjours égal, & aussi attaché

ver des hommes qui ne soient pas ou entestez on ennu-

yez de leurs amis.

Il conservoit avec soin ses revenus, & il moderoit autant qu'il lui esteit possible ses dépenses. ] Une marque certaine que la liberalité & la magnificence ne sont pas des vertus proprement Royales, c'est qu'elles s'ajustent parsaitement avec la tyrannie. Quelle gloire donc pour des Souverains, que de paroistre avec éclat par des dépenses excessives? il n'y a rien de plus digne d'un grand Prince, que de regler ses dépenses domestiques, persuadéqu'elles n'ajoutent rien à sa grandeur; & de bien ménager ses revenus, dont il doit estre un dispensateur sage & prudent, qui veut pouvoir toujours soutnir aux besoins de son Estat, sans somenter par des largesses mai entendues les vices de son peuple.

F 7

taché à toutes les bienseances, qu'ennemy declaré de toutes les nouveautez. Pour les commoditez de la vie, qu'une grande fortune ne ne manque jamais de donner, il en joüisfoit avec beaucoup de liberté & sans aucun faste, mais avec la mesme simplicité dont il savoit en joüir, il savoit aussi s'en passer. Il s'est tous jours conduit de maniere que personne n'a jamais pû dire de luy qu'il sût un Sophiste, un diseur de bons mots, un homme qui sentist l'école, au contraire il a toujours passé pour un homme sage, consommé dans les affaires, entierement éloigné des bassesses de

On n'a jamais pû dire qu'il fust un Sophiste, un diseur de bons mots, un homme qui sentist l'Ecolo. ] Ces trois defauts sont fort ordinaires à ceux qui ont eu une méchante éducation, & qui sont tombez entre les mains de méchans maîtres. Les Princes n'y sont pas sujets aujourd'huy, parce qu'ils ne s'appliquent point au Sciences. Le mot grec que j'ay traduit un diseur de bons mots, signiste proprement un flateur, un adulateur, qui fait le plaisant & qui réjoüit les autres, versula, scurra.

Pour un homme sage, consommé dans les affaires, entierement éloigné des bassesses de la staterie. ] Ges trois caracteres sont directement opposez aux trois desauts dont il vient de parler. L'homme sage est opposé au Sophiste; l'homme esloigné des bassesses de la flaterie est opposé au discur de bons mots, c'est à dire au bouffon & à l'adulateur; & l'homme consommé dans les affaires l'est à l'homme qui sent l'Ecole, & qui est accoutume à parler sans dessein, sans sujet & sans raison.

SHOR.

la flaterie: & tres capable non seulement de se conduire, mais aussi de conduire les autres. Il honoroit veritables Philosophes, & supportoit ceux qui ne l'étoient pas. Il estoit d'un commerce aisé. & agreable, & d'une conversation enjoüée & plaisante, mais qui ne fatiguoit jamais. Comme un homme qui n'estoit point attaché à la vie; il avoit un soin mediocre de sa personne, sans rechercher la bonne grace, & sans la mépriser; & ce qu'il avoit de plus en vûë, c'estoit de se mettre en estat de n'avoir besoin que rarement ni de Medecins ni de toutes leurs drogues. Il cedoit sans envie à ceux qui excelloient ou en éloquence, ou dans la connoissance de l'Histoire, de la Morale & des Loix, ou de quelqu'autre science que ce peust estre, & leur accordoit sa protection, afin qu'ils peussent acquerir la gloire qu'ils devoient attendre. En toutes choses il suivoit exactement les coûtumes de nos peres, & n'affectoit point de faire pa-

Il bonorois les veritables Philosophes, & supportoit ceux qui nel'estoiens pas. ] La derniere disposition est un este te une suite de la premiere. Car un homme ne peut honorer les veritables Philosophes, s'il ne les connoist, & il ne peut les connoistre sans savoir cette maxime tres importante, que nul n'est privé de la verité que malgré lui. Or tout homme qui est privé de quelque bien malgré luy, merite bien plus nostre compassion & nos soins, que nostre mépris & nostre haine.

paroistre que son but estoit de les imiter. Il n'étoit ni impatient ni inquiet, & il ne se lassoit jamais ni d'estre dans un mesme lieu, ni de travailler long-temps à une mesme affaire. Dés que les violens maux de teste, ausquels il étoit fort sujet, estoient passez, il reprenoit tout aussi tost & avec une nouvelle vigueur ses occupations ordinaires. Il avoit peu de secrets, & ceux qu'il avoit regardoient toûjours l'Estat. Il faisoit paroistre beaucou pde prudence & de moderation dans les spectacles qu'il donnoit, dans tous les ouvrages publics, & dans les largesses qu'il faisoit au peuple; & en toutes choses il regardoit plustost à ce qu'il falloit faire, qu'à la gloire qui luy en pouvoit revenir. Il ne se mettoit jamais dans le bain à une heure induë; il n'aimoit pas à

Il ne se mettoit jamais dans le bain à une heure induë. ]
Dans ce seul trait il y a deux louanges considerables. La
premiere regarde la temperance. Car il y avoit des
gens si déreglez; qu'ils se jettoient dans le bain avant &
après le repas. On peut voir ce qui a esté remarqué sur
cepassage de la VI. Epître du I. Livre d'Horace:

\_\_\_\_ cruditumidiquelavamur;

& la seconde regarde la bonté qu'Antonin avoit pour ses domestiques & ses Courtisans: car en prenant toûjours le bain à la même heure, ou plutost à l'heure destinée pour le bain, qui estoit la huitième ou la neutvième heure, c'est à dire à deux ou trois heures après midy, il suivoit leur commodité, & ne les obligeoit pas à rien déranger dans leur façon de vivre ordinaire.

Il n'aimoit pas à bâtir. ] Antonin veut donner par la

bâtir; il n'estoit ni delicat pour sa bouche, ni dissicile pour ses habits, ni soigneux d'avoir de beaux esclaves. Les robes qu'il partoit ordinairement à sa maison de Lorium, estoient saites dans le village prochain. A Lanuvium il n'avoit le plus souvent qu'une tunique, & quand il prenoit un manteau pour aller à Tusculum, il se croyoit obligé d'en saire des excuses. Voyla quelles estoient ses manieres. Il n'avoit rien de rude, rien d'indecent

une grande louange à son pere. Cependant je ne sai si c'est plustost, un desaut qu'une vertu dans un Prince d'aimer les batimens. S'il en est des Princes comme des particuliers, qui se détruisent en construisant, pour me servir de ce mot de Lucullus, c'est un détaut sins contredit: mais si celà a est point; & que mesme un Prince qui bâtit, répande par là ses richesses dans tout son estat & les distribue à une infinité de gens qui n'y auroient aucune part sans leur travail; c'est une vertu. Cependant je remarquerai qu'icy Antonin parle des batimens que les Princes sont pour leur usage, & non pas de ceux qu'ils sont pour le public. Car ces derniers ont toûjours esté soite de tout le monde. Antonin le Pieux ne bâtit qu'un palais à Lorium où il avoit esté essevé: mais il sit plusieurs édifices publics à Rome & ailleurs.

Ni delicat pour sa bouche. L'expression Grecque est remarquable: Il n'essoit ni inventif pour le manger, &c. C'est à dire qu'il n'employoit ni son temps ni son esprit à inventer de nouveaux ragouts. Antonin se moque par là de certains Princes qui uniquement occupez du soin de leur table, ne travailloient qu'à y raffiner &c à devenir plus habiles en sauces que leurs Officiers

mémes.

16 decent, rien d'outré, enfin rien qui passaft les bornes d'une juste moderation. Et tout ce qu'il faisoit, c'estoit avec tant de suite, tant d'ordre, tant de fermeté, & il y avoit un si grand raport entre toutes ses actions, qu'il sembloit tousjours qu'il avoit eu du temps pour s'y preparer. On pourroit luy appliquer ce qu'on a dit de Socrate, qu'il savoit egalement se passer & jouir des choses dont la pluspart des hommes ne peuvent, ni se passer lans foiblesse, ni jouir sans emportement; & il n'y a pas de plus grande marque d'une ame forte & invincible, que de pouvoir se posse-der dans l'un & dans l'autre de ces deux estats. Il fit paroitre encore une constance merveilleuse dans la maladie de Maximus.

XVII. Je dois remercier les Dieux de m'avoir donné de bons ayeux, un bon pere, une bonne mere, une bonne sœur, de bons precepteurs, de bons domestiques, de bons amis, & tout ce qu'on peut souhaitter de

XVII. Je dois remercier Dien. ] Ce Chapitre est tresremarquable. Voila Antonin persuadé que tout le bien que les hommes peuvent faire vient de Dieu, & qu'ils ne peuvent rien par eux-mêmes.

Une bonne [œur.] Annia Cornificia qui fut mariée à

Quadratus.

Et tout ce qu'on peut souhaiter de bon. ] Antonin parle ainsi, parce qu'il n'y a rien de plus ordinaire aux hom-mes que de demander à Dieu des choses qui leur sont mauvailes. Aussi Socrate n'approuvoit rien tant que cette

bon; de m'avoir fait la grace de ne rien faire qui ait pû les desobliger, quoy que je me sois trouvé quelquetois en de certaines dispofitions où quelque chose de semblable auroit bien pû m'échaper, si l'occasion s'en sur presentée; mais par un bienfait tout parriculier des Dieux, il ne s'est jamais offert aucune de ces occasions qui auroient pû me faire tomber dans ce malheur.

n'ay pas esté élevé plus long tems auprés de la concubine de mon ayeul, & de ce que j'ay prefervé ma jeunesse de toutes sortes de taches. C'est par un effet de leur bonté que j'ay eu pour pere un Prince qui seul auroit pû me gue-

cette priere des Lacedemoniens : Grand Dieu, donnez nous les choses qui nous sont bonnes, quoique nous ne vous les demandions pas, & refusez-nous celles qui nous sont mauvaises.

quoique nous vous les demandions.

Dece que je n'ay pas esté eslevé plus long-temps au-prés de la concubine de mon ayeul. ] Il y a là une honnêtere & une bienseance merveilleuses. Antonin remercie les Dieux de ce qu'il n'a pas esté long-temps auprés de la concubine de son ayeul, parce que les mauvais exemples domestiques sont pernicieux aux enfans. Dés leurs plus tendres années on ne leur doit rien faire voir que de sage & de saint. Quoique le concubinage fust permis ou soussert, il estoit pourtant honteux dés le temps mesme de Numa, qui par cette raison désen-dit aux concubines de toucher à l'autel de Junon, &c ordonna à celles qui en approcheroient immoler tout échevelées, une brebis pour reparer cette profanation.

rir de toute sorte d'orgueil, & me faire connoître qu'un Empereur peut vivre de maniere; qu'il n'aura besoin ni de gardes, ni d'habite d'or & de pourpre, ni d'avoir la nuit dans son palais, de ces slambeaux soutenus par des statuës, ni de toutes les autres choses qui marquent le saste; mais qu'il peut estre habillé simplement, & vivre en tout comme un par-

Qu'il autre besoin ni de gardes ni d'habits d'or és de pourpre. ] La veritable grandeur des Princes ne confiste ni dans leurs gardes ni dans toute la pompe qui les environne & qui les suit. Eslevez au-dessus des autres hommes, ils ne peuvent croistre qu'en se rabaissant, & ils ne sont jamais si surs de leur grandeur, que quand ils

la quittent.

Ni d'avoir la nuit dans son Palais de ces stambeaux soutenus par des statues. Antonin parle icy des statues qui estoient dans les palais des Princes & des grands Seigneurs, & qui soutenoient de grands stambeaux pout éclairer pendant le nuit. Cette sorte de magnificence estoit sort ancienne: car Homere en parle dans le vii. de l'Odyssée en décrivant le palais d'Alcinoüs: Il y avoit sur de magnisques piédestaux de jeunes enfans d'or, qui tenoient dans leurs mains des stambeaux pour éclairer pendant la nuit ceux qui essoient à table. C'est passage que Lucrece à traduit dans ces beaux vers du I. Livre:

Si non aurea funt juvenum fimulacra per edes , Lampadas igniferas manibus retinentia dextris , Lumina nocturnis epulis ut fuppeditentur .

Mais qu'il peut estre habillé simplement, & vivre en tout comme un particulier, &c.] Car c'est ce qu'Antonin · Marc Antonin. LIV. I.

particulier, sans pourtant manquer ni de vigueur ni de courage pour se faire obéir dans les choses où le bien de l'Estat demande qu'il seserve de son pouvoir: Que j'ay eu un frere dont les grandes qualitez & les bonnes mœurs

tonin le Pieux pratiquoit parfaitement. Capitolin dit de luy: Imperatorium fastigium ad summam civilitatem deduxit. Nec omnino quidquam de vita privata qualitate mutavit. Il civilisa, s'il faut ainsi dire, la majesté de l'Empire, 👉 mena toujours la vie d'un simple particulier, sans y rien changer. Cependant ja-mais Empereur n'eut plus de majesté ni plus d'autorité auprés des étrangers mêmes: sans troupes & sans places fortes, il donnoit ses ordres aux Rois, & les Rois luy obéissoient.

Que j'ay eu un frere.] Il parle de Lucius Verus son frere d'adoption, & avec qui il avoit partagé l'Empire. Il louë les bonnes mœurs de ce frere & la complaisance qu'il avoit pour luy, parce qu'en effet Verus se contrefit les premiers années, luy témoigna beaucoup de tendresse, & luy rendit tous les respects qu'il auroit pû attendre, je ne dis pas d'un Prince, mais d'un sujet. Il parut aussi assez attaché à la Philosophie. Antonin dissimula toujours les débauches où il tomba dans la suite, ou les imputa à sa jeunesse. & voulut mesme les excuser. Il ne faut donc pas s'étonner qu'aprés sa mort il air voulu couvrir des fautes qu'il avoit si bien cachées durant sa vie. Capitolin luy donne sur cela cette belle louange : Tante autem sanctitatis fuit Marcus , ut Veri vitia & celaverit 19 defenderit, quum ei vehementissime displicerent. La sainteté d'Antonin estoit si grande, qu'il cacha toujours les vices de son frere, & les excusa, quoi qu'ils lui déplussent extrémement. Mais dira-t'on la sincerité & la pieté ne sont-elles pas un peu blesses dans ce remerciement qu'il fait aux Dieux, Point

pouvoient me donner une noble émulation, & qui ne manquoit pour moy ni de respect ni de tendresse, & des enfans de corps & d'esprit bien fait. Je dois encore rendre graces aux Dieux de n'avoir pas permis que j'aye fait un plus grand progrez dans la rhetorique, dans la poëtique, & dans toutes les autres sciences de cette nature, qui m'auroient peut estre retenu par leurs charmes si j'y avois mieux

Point du tout. Quand les hommes, & sur tout les hommes simples comme Antonin, viennent à perdre un homme avec qu'ils ont vêcu, qu'ils ont aimé, & dont ils sont mécontents, tout leur ressentiment & toute la haine qu'ils avoient pour luy, s'enferment dans le mesme tombeau, & leur premiere tendresse se réveille, & se se renouvelle. Cela est naturel & il y a peu de gens

qui ne puissent l'avoir éprouvé.

Des enfans de corps & d'esprit bien-fait.] Antonin avoit eu de Faustine trois fils, Commode, Verus & Antonin. Et trois, ou selon d'autres, quatre filles, Lucille & Fadilla. On ignore le nom des deux dernieres. Tous ces enfans estoient fort beaux & fort bienfaits. Lucille estoit comme sa mere un prodige de beauté, & Commode estoit le plus beau Prince du monde. Antonin ignoroit alors les desordres de sa fille, & son fils ne se corrompit qu'aprés sa mort.

De n'avoir pas permis que j'aye fait un plus grand progrés dans la Rhetorique & dans la poètique. ] Les Stoïciens méprisoient toutes ces Sciences, & les regardoient comme des choses vaines qui ne sont que pour l'ostentation, & qui essoignent les hommes du chemin qu'ils doivent suivre, & qui mene à Dieu. Dans leurs principes, comme dans les nostres, il n'y a qu'une chose

necessaire, & quinous doive occuper.

réussi; De ce que j'ay élevé de bonne heure ceux qui ont eu soin de mon éducation aux dignitez & aux emplois qu'ils m'ont paru souhaiter; & de ce que sous pretexte qu'ils estoient jeunes, je ne les ay pas renvoyez en les slatant de l'esperance que je les avancerois dans un autre tems. Ensin de ce que j'ay connu Apollonius, Rusticus, & Maximus. C'est par une grace toute particuliere de ces mêmes Dieux que je me suis souvent appliqué à connoistre veritablement qu'elle est la vie la plus consorme à la nature; de sorte qu'il n'a pas tenu à eux, à leurs inspirations, ni à leurs conseils que je ne l'aye suivie, & si je ne puis encore vivre selon ces regles, c'est ma faute; cela vient de ce que je n'ai pas obei à leurs advertissemens, ou plustost, si je l'ose dire, à leurs

De forte qu'il n'a pas tenu à eux, à leurs inspirations, ni à leurs conseils. ] Antonin reconnoist icy que Dieu agit incessamment en nous ou par des mouvemens secrets ou par des conseils qu'il nous donne : de sorte que quand nous faisons le mal, nous résusons ses lumières & rejettons son secours.

De ce que je n'ay pas obsi à leurs ordres & à leurs preceptes. ] Ce passage est beau, & Antonin marque par là qu'il sentoit bien ce que Dieu fait pour les hommes, Dieu ne se contente pas de les avertir; de simples avertissemens ne satisferoient par sa tendresse. Ils marqueroient une sorte d'indissernce que Dieu n'a point, il nous donne des ordres & des preceptes, & c'est ainsi que les peres en usent envers leurs enfans.

leurs ordres, & à leurs preceptes: Qu'un corps aussi foible & aussi valetudinaire que le mien a pu resister à toutes les satigues que j'ay essuyées: Que je n'ay point eu de commerce criminel avec Benedicte ni avec Theodotus, & que j'ay été gueri de bonne heure de toutes les amours qui avoient surpris mon cœur: Qu'ayant esté souvent en colere contre Rusticus, je n'ay rien fait dont je pusse me repentir dans la suite: Que ma mere ayant à mourir sort jeune, a pourtant passé les dernieres années avec moy: Que toutes les fois que j'ay voulu assister quelque pauvre, ou d'autres gens

Qu'un corps aussi foible & aussi valetuulinaire que le mien.] Dans sa jeunesse il cstoit assez robuste, car il combatoit armé & tuoit à la chasse les plus grands sangliers. Mais son application aux affaires & à l'étude, son austerité & ses abstinences le rendirent si insirme, qu'il n'eut pas un moment de santé pendant son regne. Aussi l'Empereur Julien le represente dans ses Cesars les yeux ensoncez, les joues tirées & le corps aussi luisant & aussi transparent que l'air le plus pur.

Avec Benedifie & avec Theodotus. ] Ces Deux perfonnes sont également inconnues. C'étoit apparemment de ces personnes corrompues, dont les Cours des

Empereurs estoient ordinairement pleines.

Qu'ayant esté souvent en colere contre Rusticus, je n'ay rien sait. ] Antonin reconnoist que ce n'est que par le secours de Dieu qu'il s'est moderé dans sa colere. Ce qui merite d'estre remarqué, & il l'en remercie comme d'un fort grand bonheur. En esset la colere est de toutes les passions celle qui precipite les Princes dans les malheurs les plus terribles.

Que

gens qui avoient besoin de mon secours, on ne m'a jamais répondu que je n'avois point de sonds pour le faire: Que je ne suis jamais tombé dans la necessité de recevoir ce mesme secours des autres: Que j'ay une semme si douce & si complaisante, pleine de tendresse pour

Que je ne suis jamais tombé dans la necessité ae recevoir ce mesme secours des autres. ] Antonin ne se contente pas de reconnoistre que c'est par un bien-fait de Dieu qu'il a toujours eu dequoy assister les pauvres, il ajoûte que c'est par une grace particuliere qu'il n'est pas tombé dans la mesme necessité. Car il estoit convaincu que la pauvreté & les richesses sont également des dons de Dieu, qui les distribue comme il luy plaist &

a qu'il luy plaist.

Que j'ay une semme si douce & si complaisante, plei-ne de tendresse pour moy, & d'une merveilleuse simplicité de mœurs. ] Antonin ne connut jamais les dereglemens de sa femme; & cela ne doit pas paroistre bien surprenant si l'on considere d'un costé la simplicité d'Antonin, & de l'autre l'esprit de Faustine, qui n'avoit pas moins d'adresse que de beauté, & qui avoit pris l'Empereur par toutes les demonstrations extérieures d'une tendresse qui paroissoit d'autant plus grande, qu'elle estoit fausse. La moitié moins auroit sussi pour tromper un homme beaucoup plus défiant & plus soubcon-neux qu'Antonin. Si après cela on s'opiniâtre à s'étonner de cette ignorance, j'y consens, persuadée que tel s'en étonne qui est encore dans le même cas. Car tout est plein de ces exemples, & il n'y a rien dont les femmes soient plus capables, que de cette dissimulation. On pourroit dire qu'Antonin ne s'excuse pas sur cette ignorance dans les Cesars de l'Empereur Julien; car il ne pousse le reproche qu'on luy fait d'avoir trop aimé Tom. I. une

Reflexions Morales de l'Emp. pour moy, & d'une merveilleuse simplicité de mœurs: Que j'ay trouvé des Precepteurs habiles pour mes enfans. Une grande marque encore du soin des Dieux pour moy; e'est que dans mes songés, ils m'ont enseigné des remedes pour mes maux, & particulierement pour

une débauchée, que par cette maxime d'Achille dans le 1x. Livre de l'Iliade: Tout homme de bien & de bon sens aime sa semme, & en a som, par l'exemple de ses predecesseurs, qui avoient fait les mesmes honneurs à leurs semmes, quoy qu'elles n'eussent pas esté plus sages. Mais apparemment que Julien a esté bien-aise de donner ce tout à la désense d'Autonin, afin de trouver moyen d'enveloper dans cette satyre la femme d'Adfien, celle de Vespasien, & celle d'Auguste mesime.

Que j'ay trouvé des precepteurs babiles pour mes en-Jans. ] Herodien n'a pas oublié de marquer au commen-cement de son histoire, que le principal soin d'Antonin fut de chercher par tout les plus sçavais hommes, pour les mettre auprès de ses enfans : Il donna à Commo-

de Onesictitus, Antistlus Capella, Attejus Sanctus pour precepteurs, & pour gouverneur Pitholaus.

C'est que dans mes songes ils m'ont enseigné des remedes pour mes maux.] Rien n'est plus commun dans les Anciens que les temedes indiquez aux malades dans leurs fonges; & cela étoit fi generalement reçu dans l'Antiquité, qu'on alloit coucher dans les temples, croyant que les Dieux se communiquoient là plus vo-lonniers, & reveloient aux malades péndant leur sommeil les choses qui pouvolent operer leur guérison. Et c'est le reproche qu'Esaie sait aux Payens : In sepulcres & specubus dormiunt propter somnia. Ils couchent dans les sombeaux & dans les cavernes de leurs Idoles, pour avoir des songes. Mais je ne m'arresterois pas beaucoup

pour mes vertiges & pour mon crachement de fang, comme cela m'arriva à Gayette & à Crisse : Qu'ayant une trés-grande passion pour la philosophie, je ne suis tombé entre les

aux coutumes des peuples toujours credules & superfitieux, si des gens tres-sages & tres-dignes de foy n'avoient parlé de ce qui leur estoit arrivé dans leurs songes d'une maniere qui ne permet presque pas d'en douter. Aristide témoigne qu'il a eté tres-souvent guéri par des remedes qui luy avoient esté revelez en songe. Synclius affure que par le même fecours il avoit évité de trés-grands dangers. On sait ce que Socrate dit de ses songes. Mais, dit on, les songes ne sont que des illusions qui naissent des vapeurs de l'estomac, & l'Ecriture fainte nous défend d'y croire. Cela est vray de la pluspart des songes, mais cela n'empesche pas qu'il n'y en ait de veritables, & nous n'en saurions douter, sont les songes que Dieu envoye comme il luy plaist & à qui il luy plaist. Aussi l'Auteur de l'Ecclesiastique dit: Niss ab Altissimo fuerit emissa visitatio, ne dederis in illis cor tuum; multos enim errare fecerunt somnia, & exciderunt sperantes in illis, Si les songes ne sont envoyez de Dieu, n'y mets point ton cœur : car ils ont trompé une infinité de gens , 🔄 coux qui s'y font attendus, ont efté deçus dans leurs efperances. Homere avoit reconnu cette verité, quand il difoit:

κομ γας τ' ο νας έκ Διός εςιν.

Il y a des songes qui viennent de Dieu.

Comme cela m'arriva à Gayette & à Chryse.] Je ne doute pas que ce ne soit le veritable sens de ce passage, que de sçavans hommes ont voulu corriger de vingt saçons, toutes indignes d'Antonin. Chryse estoit une ville de la Troade, & sous la protection d'Apollon. Il en est parlé dans Homere.

Je ne suis tombé entre les mains d'aucun Sophiste. ] Ce

36 Reflexions Morales de l'Emp, &c. les main d'aucun Sophiste, que je ne me suis point amusé à lire leurs livres, ni à demesser les vaines subtilitez de leurs raisonnemens, ni à vouloir penetrer dans la connoissance des choses celestes. Tous les avantages dont je viens de parler ne peuvent venir que des Dieux & de la fortune.

Cecy a esté écrit dans le camp au pays des Quades sur le bord du sleuve Granua.

RE-

bonheur est d'autant plus grand, qu'il y avoit beaucoup de Sophistes parmy les Stoiciens. Car la pluspart de ces Philosophes en voulant toujours dire quelque chose de nouveau, & contrarier les autres, tomboient le plus souveat dans des sophismes & des absurditez. On n'a qu'à lire les Traitez que Plutarque a faits sur cette matiere.

Ni à vouloir penetrer dans la comoissance des choses celestes. }
Caril n'y a rien de plus éloigné de la veritable Philosophie, que cette connoissance, dont les hommes font tant les

vains.

Que des dieux & de la Fortune. ] La fortune n'est point icy cette Divinité aveugle dont tout le monde parle, & que personne ne connoist. C'est la dessinée, le fatum des Stoiciens, c'est à dire la providence divine, qui selon ses vues éternelles a reglé chaque chose, & luy a

marqué son temps.

Cecy a esté écrit dans le camp au pays des Quades. ] Ce fut sans doute dans une des dernieres expeditions d'Antonin aprés la mort de Verus. Cette subscription & celle du livre suivant sont bien remarquables: car elles nous apprennent le bon usage que cet Empereur faisoit de son temps dans ses expeditions les plus difficiles, & en presence même de l'ennemy.



#### REFLEXIONS

# MORALES

D E L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN.

## LIVRE SECOND.

L faut se dire le matin quand on se leve: Aujourd'huy j'aurai affai-re à un importun, à un ingrat, à un brutal, à un fourbe, à un en vieux, à un méchanthomme. Tous ces vices ne viennent à ces gens-là que de l'igno-rance où ils sont du bien & du mal. Mais pour moy, qui aprés avoir examiné la nature de l'un & de l'autre, ay connu que le bien n'est autre chose que ce qui est honneste, & le mal que ce qui est honteux, & qui aprés avoir soigneusement reflechi sur la nature de ceux

ceux qui pechent, ai vu qu'ils font tous mes parens, non seulement par le saps, mais par l'esprit & par cette portion de la Divinité sont ils font participans, je ne faurels james ni estre offense par aucun d'eux, car il n'est pas en leur pouvoir de me faire tomber dans aucun

## REMARQUES

# SUR LE LIVRE SECOND.

I. O'ils sont tous mes parens, non seulement par le sang, mais par l'esprit, I Car tous les hommes estant formez d'une même terre, & soutes les ames venant de la même source, il s'ensuit de là necessairement qu'ils sont tous parens & par le sang & par l'esprit, & plus en-

core par ce dernier, que par l'autre.

Par cette portion de la Divinité, dont ils sont participani, ] Les Storciens croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité, comme si Dieu estoit un estre divisible, & qui cust des parties. Les Manichéens renouvellerent ensuite cette erreur, qui a este solidement resutée par les saints Peres, qui ont enseigné que l'ame estoit une creature, & non pas une partie de Dieu: Creaturam non partem Dei ab illo factum, non de illo; & cette doctrine est si bien établie, que ce langage des Storciens ne peut plus estre dangeroux, & que nous pouvons même nous en servir selon nos principes, en faisant entendre que nostre ame est une portion de la Divinité, & une Divinité, par l'esperance que nous avons qu'elle en fera adoptée: comme dit faint Augustin: the ejess genus adoptandam mirabili dignatione gratia, non parili dignitatenatura.

Car il n'est pas en leur pouvoir de me faire tomber en

Marc Antonin. L. 1 V. II.

cun vice: ni me fâcher contre un homme qui m'est si proche, un le hair: car nous sommes nez pour nous aider les uns les autres, comme les pieds, les mains, les paupieres, les dents. Il est donc contre la nature de se nuire les uns aux autres, & c'est nuire que d'avoir de la haine ou de l'aversion.

II. Tout ce que je suis, c'est un peu de chair, un peu d'esprit, & une ame. Quitte donc les livres; ne te travaille plus tant; tu n'en as pas le loisir: mais reconnoissant que tu commences déja à mourir, n'aye que du mépris pour cette chair qui n'est qu'un peu de sang mêlé avec de la poussière, des os, une peau & un tissu de veines, de nerss & d'artéres. Considere ensuite ce que c'est que tes esprits, un vent qui n'est pas toujours le mes-

aucun vice. ] Il n'y a rien de plus vray que ce principe, ni qui s'accorde mieux avec ce que J. C. nous a en-

feigné.

Es c'est nuire que d'avoir de la haine ou de l'aversson. ] Cette consequence est d'une verite constante. Ce n'est pas l'execution qui fait le mal, c'est la volonté. La Religion nous l'enseigne. C'est pourquoy saint Jean dit que † quiconque hait son frere, est homicide, & qu'il demeute dans la mort.

II. Quitte danc les livres, pe travaille plus tant tu n'en as pas le loifer.] La pluspart des hommes font pour les livres & pour les sciences ce que Marthe fait dans l'Evangile pour preparer tout ce qui luy paroissoit necessaire, ils s'empressent & se proublent dans le soin + Epist. I. c. 1111.

me, & que l'on attire & rejette incessamment par la respiration. Il ne reste que la troisséme partie, qui est l'ame. Fais donc ces reflexions: Tu es vieux; ne soufre plus qu'elle soit esclave, ne soufre plus qu'elle soit emportée par des mouvemens contraires à sa nature, comme une mariennette est remuée par des ressorts étrangers. Ne soufre plus qu'elle se fâche de ce que les destinées luy ont envoyé, ni qu'elle veuille éviter ce qu'elles luy preparent.

III. Tout ce qui vient des Dieux, porte les marques de leur providence; ce que l'on impute mesme au hazard & à la fortune, se fait ou par la nature, ou par la liaison & l'en-

chaî-

de beaucoup de choses: mais il n'y en a qu'une seule necessaire; & quand on la connost, les livres sont inutiles; & ce n'est pas tant un secours & une aide, qu'un obstacle & qu'un embarras.

Comme une mariemette est remuée par des ressorts étrangers.] Cette belle comparaison est prise du premier livre des Loix de Platon, où un Athenien dit: Les passions sont dans nos corps ce que les petites cordes sont dans les marionnettes. Elles nous remuent, & nous sont saire des mouvemens tout contraires, selon qu'elles sont opposées entre elles.

III. Se fait par la nature ou par la liaison & l'enchaînement des causes que la Providence regit. ] Antonin n'est pas de ceux qui opposent la nature à Dieu, & qui enseignent qu'elle produit tout au hazard & par elle-même, sans l'aide d'aucun esprit intelligent qui la gouverne; en un mot, qu'elle est l'ouvriere, & non pas l'internations de la limite de l'environne de la limite de

#### Marc Antonin. LIV. II.

chaînement des causes que la Providence regit; toutes choses prennent de là leur cours. De plus il y a une necessité absolue que tu ne faurois changer, & il en revient une utilité pour tout l'Univers, dont tu fais partie. Or ce qui est utile au Tout, & qui contribue à sa conservation, est en mesme temps utile à chacune de ses parties, & l'Univers n'est pas moins

ftrument dont Dieu se sert. Cet Empereur reconnoît au contraire qu'elle obéit aux ordres du Souverain, & que dans tout ce qu'elle produit, elle suit les loix de la Providence. Ainsi cet ou du texte n'est pas une particule disjonctive, mais copulative. Elle explique la pensée d'Antonin, qui n'est point du tout de faire la nature indépendante, mais servante & soumise, telle que la veritable Religion nous la donne, en nous enseignant que les cheveux de nostre teste sont comptez, & qu'il n'en tombe pas un que par la volonté de Dieu.

De plus il y a une necessité absolue que tu ne saurois rebanger. ] Cette absolue necessité n'est point icy la fatale destinée, satum. Car la fatale destinée n'est que le decret de la Providence. Ainsi Antonin ne diroit que ce qu'il a déja dit. Ce sage Empereur se dit à luy même trois raisons qui doivent le porter à soussirir tout ce qui luy arrive. La premiere, qu'il y a une Providence qui gouverne tout, & qui par consequent a soin des hommess. La seconde, que c'est une necessité indispensable de soussir ce qu'elle a ordonné; & qu'ainsi il n'y a que la patience à opposer à cette necessité absolue; & la troissième, que ce qui luy arrive, est utile à tout l'Univers, dont il est une petite partie. Ce n'est donc pas un mal. Tout cela est fort bon pour un Payen: mais aujourd'huy neus avons de plus fortes & de meilleures raisons pour nous encourager à soussirir les maux de cette vie: car

moins conservé & entretenu par les divers changemens des estres composez, que par les changemens des élemens. Que cela testissifise; que ce soient là tes maximes & tes regles : mais défais-toy de cette soif insatiable de livres, afin que tu ne sortes pas de la vie en murmurant, mais avec une veritable joye, & en remerciant les Dieux de tout ton cœur.

IV. Souviens-toy depuis quel temps tu remets à faire ces reflexions, & combien de fois tu as refusé de te servir des occasions que

ans les deguiser & sans leur faire perdre leur nom, la Religion nous enseigne que nous devons estre bien-aises de souffrir, parce que nos souffrances ne peuvent jamais estre comparées avec la gloire qu'elles produiront,

Quepar les changemens des élemens. ] Car les Philosophes enseignent que la terre se change en eau, l'eau en air, l'air en seu, &c. Voyez la remarque sur le chapitre 48. du livre sv.

Mais défais-toy de cette fois infatiable de livres, afin que su ne fortes pas de la vie en murmurant.] Ceux qui sont si avides de science, & qui en matiore de livres ne disent jamais, c'est assez, ne peuvent presque sortir de la vie sans murmure: car la mort les surprend toujours, & vient rompre quelque grand dessein, & il arrive alors immanquablement ce que Salomon dit dans l'Ecclesiaste: In multa sapientia multa sit indignatio: & qui addit stientiam, addit & laborem.

IV. Es combien de fois tu as refusé de te servir des ecensions que les Dieux t'ont presentées. ] Nous avons encore plus de sujet qu'Antonin de nous faire ce reproche: car Dieu ne se lasse point de nous presenter les occasions de Mare Antonio. LIV. II.

les Dieux t'ont presentées. Il est pourtant déja tems de connoître de quel monde tu fais partie, & que tues descendu de cet Esprit qui gouverne l'Univers. Souviens toy aussi que le temps de ta vie est limité, & que si tu ne t'en sers pour te rendre tranquille, il s'envolera, t'emportera avec luy, & ne revien-

drajamais.

V. A toute heure applique-toy fortement,
& comme homme & comme Romain, à faise avec gravité, avec douceur, avec liberté & avec justice tout ce que tu fais, & à
éloigner toutes les autres pensées qui pourroient t'en détourner. Or le meyen le plus
sur de les éloigner, c'est de faire chaque action
comme si elle devoit estre la dernière de ta vie,
sans temerité, sans aucune revolte contre la

raifon

de nous repentir; il nous y exhorte sans cesse & nous entendons tous les jours sa voix, mais nous méprisons les richesses de sa patience, de sa bonté & de sa longue attente.

Il est pourtant déja temps de connoître dequel monde su fais partie. ] C'est à dire de connoître le rapport que la nature de ton corps avec celle de l'Univers: car cette connoissance te preparera à n'estre ni surpris ni étonné de quoy que ce soit qui lui arrive.

Et que tu es destendu. ] C'est à dire, ton ame est des-

cenduë.

Et que se su ne s'en sers pour te rendre tranquille. ]

Pour acquerir cette tranquilité pure; qui consiste à n'obair à augune passion, & à ne tomber dans aucun
vice.

raison, sans déguisement, sans amour propre, & avecun parfait acquiescement aux ordres des Dieux. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a à pratiquer pour mener une vie heureuse & divine: car les Dieux ne demanderont rien davantage à celuy qui suivra ces regles.

VI. Tu te deshonores, mon ame, tu te deshonores: cependant! tu n'auras pas toujours le tems de t'honorer toy-mesme: car
la vie de chacun s'entuit, & la tienne s'est
presque entierement écoulée pendant que tu
negliges d'avoir du respect pour toy, & que
tu fais consister ta felicité dans les jugemens

des autres.

VII. Pourquoy les choses du dehors t'occuperoient-elles? Fais toy du loisir pour appren-

V. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a à pratiquer pour mener une vie heureuse & divine. ] Cela paroissoit peu de chose aux Stoiciens, qui avoient une grande idée des forces de la nature. Mais Antonin n'en jugeoit pas ainsi. Il reconnoissoit que les forces de la nature viennent de Dieu, & avec ce secours, qui ne manque jamais à ceux qui tâchent de faire le bien, il trouvoit tout facile.

VI. Tu te deshonores mon ame. ] Cet expression est prise du cinquiéme livre des Loix de Platon, qui dit que personne n'honore son ame comme il faut. On peutvoir ce qui est remarqué sur le chap. xvi. de ce même livre.

VII. Fais toy du loiser, pour apprendre quelque chose de bon & d'honnête. ] Il dépend toujours de nous prendre quelque chose de bon & d'honneste, & cesse de courir çà & là comme si tu estois agité par un tourbillon. Il y a encore un autre abus à éviter : C'est que la plus part des actions de ceux qui travaillent le plus en ce monde, ne sont qu'une laborieuse oissveté & des niaiseries d'enfant, parce qu'ils n'ont pas un but certain, auquel ils dirigent toutes leurs pensées & tous leurs efforts.

VIII. II

nous faire celoifir, & les affaires que nous alleguerons ne se-

ront pas une bonne excuse.

Et cesse de courir ça & là comme si tu estois agité par un tourbillon. ] Rien ne peint mieux la vie des hommes qui tracassent toujours dans le monde, & vont & viennent sans savoir pourquoy, plus chargez de leur oissiveté, que de leurs affaires. Ennius a bien dit sur cette inquietude vagabonde:

Imus buc, hinc, illuc. Cum illuc ventum, ire illinclubet.

Incerté errat animus, prater propter vita vivitur.

Nous allons la , de là nous allons ailleurs, & quand nous y fommes, il nous tarde d'en partir. Nostre esprit erre sans savoir où il va ni où il veut estre, & la vie se passe ainsi sans des-

fein & sans but.

Parce qu'ils n'ont pas un but certain. ] Les Stoïciens, à l'exemple de Socrate, se sont plus attachez que les autres Philosophes à faire voir que le sondement de la vertu & de tous les devoirs de la vie civile consiste à avoir un but certain; & ce but estoit pour eux l'utilité publique, à laquelle ils disoient que le sage devoit toujours viser, comme Antonin s'en explique dans la suite.

VIII. Mais

VIII. Il arrive bien difficilement qu'on soit malheureux pour ne pas savoir ce qui se passe dans le cœur des autres; mais il est impossible qu'on ne le soit, si l'on ignore ce qui

se passe dans son propre coeur.

IX. Il faut avoir toujours devant les yeux quelle est la nature de l'Univers, & quelle est la tionnes quel rapport a celle-ey avoc celle-là, & quelle partie de quel tout elle est, & se souvenir qu'il n'y a personnequi puisse t'empecher de dire & de faire des choses convenables à cette nature, dont tu es une portion.

X. Theophraste, dans la comparaison qu'il a faite des pechez, autant qu'il est possi-

Ыe

VIII. Mais il est impossible qu'on ne le soit, si on ignore et qui se passe dans son propre cœur. ] On peut appliquer à ce-la ce vers d'Homere que Socrate avoit toujours dans la bouche:

#### \* ીં. જારે દેશ μεγαίροισε, κακόν τ' તેγαθόν τε સંτυκીવ્યુ.

C'est à dire dans le sens de Socrate, que tout ce qui se fait de bien & de mal pour nous, se fait chez nous; & il s'en servoit pour détourner les hommes de toutes les sciences inutiles & de toutes les vaines éuriositez, pour les porter à l'étude de la morale & au seul examen de leur propre cœur.

X. Theophraste dans la comparaison. ] Voila Antonin declaré contre l'égalité des pechez que ceux de sa secte avoient toujours soutenue si opiniatrement & avec

bis de les comparer en suivant les vues generales, decide en grand Philosophe, que ceux qui viennent de la colore : car ecluy que la colore fait agir, semble resister à sa raison malgré luy & cavec une secrette dou-leur : mais celuy qui obéit à sa concupiscence, vaincu par la volupté, paroist plus intemperant & plus effeminé dans ses sautes. C'est donc avec beaucoup de mison, & avec une verité qui sait honneur à la Philosophie. verité qui fait honneur à la Philosophie, qu'il a ajoûté que le crime qu'en fait avec plaisir, est plus grand & plus punissable que celuy qu'on fait avec douleur & avectristesse. En effet coluy qui est en colere, ressemble beaucoupplus à un homme qui a reçu quelque offense, & que sa douleur force à se venger; au lieu que voluptueux se porte de son propre mouvement à l'injustice, pour assouvir sa passion.

XI. Fais & pense chaque chose comme pouvant sortir de la vie à chaque moment.

S'il y a des Dieux, ce n'est pas une chose bien fâcheuse que de quiter le monde, car ils ne te feront aucun mal; & s'il n'y en a point, ou

qu'ils

tant d'injustice. Mais ce n'est pas la seule chose où il s'est éloigné des sentimens outrez des premiers Stoï-

XI. Car ils ne te ferent aucun mal. ] Comme les Storciens n'avoient aucune idée ni de peines ni de recom-

qu'ils ne se messent pas des nssaires des hommes, qu'ay-je affaire de vivre dans un monde sans Providence & sans Dieux? Mais il y a des Dieux; & ils ontsoin des hommes: & ils ont donné à chacun le pouvoir de s'empescher de

penses éternelles après la mort, & que le plus grand caractere qu'ils reconnoissoient en Dieu, estoit une bonté infinie, ils estoient persuadez qu'après cette vie on n'avoit rien à craindre, & que c'estoit une chose entierement opposée à la nature de Dieu, de faire du mal. La veritable Religion a tiré les hommes d'une securité si pernicieuse, en leur apprenant que nul ne pourra subsister devant la justice de Dieu, si Dieu ne luy fait misericorde.

Et ils ont donné à chacun le pouvoir de s'empescher de tomber dans de veritables maux. ] Car Antonin ne reconnoist pour veritable maux que les pechez & les vices; & quand il dit que Dieu a donné le pouvoir de s'empescher de tomber dans le vice, il s'éloigne encore du sentimens des autres Stoïciens, qui pretendoient que l'homme avoit par luy même cette force fins le secours de Dieu. Mais quoy que ce sentiment d'Antonin soit plus épuré que celuy des autres Philosophes de la même secte, il pourroit encore induire à l'erreur que les Pelagiens adopterent ensuite, si on ne l'expliquoit favorablement. Car il sembleroit que cet Empereur eust voulu dire, que Dieu ayant donné aux hommes le franc arbitre, ils peuvent éviter le mal & faire le bien par leur propre choix & par leur seule volonté, sans aucun nouveau secours. Ce qui est faux & impie; & ce n'a pas esté le sentiment d'Antonin, puis qu'il reconnoist ailleurs un nouveau secours à chaque moment & à chaque bonne action. Il a donc voulu dire que Dieu a donné à l'homme le pouvoir d'éviter le vice. & que ce pouvoir est entretenu & comme renouvellé à tous momens.

de tomber dans de veritables maux; & si dans toutes les autres choses qui arrivent necessairement il y avoit aussi des maux qui fussent de ce nombre, les Dieux y auroient pourvû, & nous auroient donné les moyens de les éviters mais ce qui ne peut même rendre l'homme pire qu'il n'est, comment pourroit-il rendre la vie de l'homme plus malheureuse? Car si la nature avoit sousert ee desordre, ce seroit donc ou parce qu'elle l'auroit ignoré, ou parce que l'ayant connu, elle n'auroit pû ni le corriger, ni le prevenir. Or il est absurde de penser que la nature qui gouverne le monde, ait fait ou par ignorance, ou par impuissance une si lourde faute, que de permettre que les biens & les maux arrivent indiferemment & fans di-

& cela est conforme aux veritez que la Religion nous enseigne.

Car si la nature avoit souffort ce desordre. ] La Nature est icy cet esprit intelligent qui gouverne l'Univers; c'est à dire Dien.

Ou parce que l'ayant comu, elle n'auroit pû mi le corriger, ni le prevenir. ] Antonin écrit icy pour refuter cer-tains Philosophes qui soutenoient que la matiere estoit si foible & si corrompue, que Dieu n'avoit pû la retablir. Ce sentiment est impie, & les saints Peres l'ont combatu dans leurs écrits.

Or il est absurde de penser que la Nature. ] Ce raisonnement est tres-solide. Ou Dieu n'a pû empescher ce desordre, ou il l'a ignoré. S'il l'a ignoré, il est aveugle; ou il l'ayant connu il n'a pas voulu y remedier, il est envieux : & s'il ne l'a pû, il est impuissant. Ordonne peut Reflexions Morales de l'Emp.

distinction aux méchans & aux bons, la mort, & la vie, l'honneur & le deshonneur, la douleur & le plaisir, la pauvreté & les richesses. Toutes ces choses n'étant par elles mes mes ni honteuses ni honnestes arrivent également aux bons & aux méchans. Elles ne peuvent donc estre ni de veritables maux, ni

de veritables biens.

XII. Il est d'une nature intelligente de penfer avec quelle vitesse tout s'evanouit : que
l'Univers absorbe bien-tost tous les corps, &
que le temps en ésace incontinent la memoire :
quels sont tous les objets sensibles, & particulierement ceux qui nous attirent par la volupté; ou qui nous rebutent par la douleur, &
ceux ausquels l'orgueil des hommes a attaché
un éclat si generalement vanté: combien tous

ces

peut dire ni l'un ni l'autre sans un sacrilege horrible & sans

une detestable impieté.

Elles ne peuvent donc estre ni de veritables maux, ni de veritables biens. Cette consequence est sure, & la Religion nous enseigne cette verité, que les maux produisent des biens infinis à ceux qui aiment Dieu, & que les biens sont une source de maux pour ceux qui n'ont pas sa grainte.

XII. Il est d'une nature intelligente. ] Qu'il y 2 peu de ces natures intelligentes! Si on pratiquoit ce qu'Antonia enseigne dans ce chapitre, on se procureroit une veritable liberté.

Et ceux aufquels l'orgueil des hemmes attaché un éclas generalement vanté. ] Comme les dignitez, les emplois Marc Antonin. LIV. II.

ces objets sont vils, méprisables, honteux, sujets à la corruption & à la mort mesme. Elle doit penser encore qui sont ceux dont les opinions& les suffrages donnent la reputation & dispensent la gloire, ce que c'est que la mort, & se souvenir que si l'on considere cette mort en la separant dans son imagination des fausses idées qu'on y attache, on trouvera que ce n'est autre chose qu'un ouvrage de la frature. Or de craindre un ouvragede la nature, c'est estre enfant; & non seulement c'est un ouvrage de la nature, mais un ouvrage même qui Juy est utile. Sur tout elle doit bien considerer de quelle maniere l'homme est uni à la Divinité, par quel endroit il en fait partie, &

plois, les charges, la naissance & toutes les autres choses dont les hommes sont fi entêtez.

Dui font ceux dant les apinians et les suffrages dannent la reputation e diffensant la gloira. ) Rien no seroit plus propre à gorriger un ambitieux, que de penser qui sont ceux dont il brigue les suffrages: car il auroit honte de sa bassesse & de de lacheré, de voulois eftre éftimé par des efclaves qu'il n'ostime point & qui ne sauroient legitimement s'estimer euxmomes.

En la separant dens son imagination des fausses idées qu'on y attache. ) D'ordinaire les hommes ne craignent pas tant la mort, que l'appareil quil'accompagne. Ils sont tous comme ces malades foibles, qui craignent plus les opera-tions de la chirurgie quand ils voyent deployer pluficurs inftrumens.

Mait un ouvrage maine qui luy est utile. ) Cari le monde ne s'entrationt que par ces changemens, & on peut dire

ce que deviendra cette partie, quand elle aura

quité le corps.

XIII. Il n'y a rien de plus miserable qu'un homme qui veut tout connoître & tout embrasser, & qui non content de sonder les abysmes de la terre, veut encore par ses conjectures penetrer dans l'esprit des autres hommes, sans se souvenir qu'il luy doit suffire de connoître cette Divinité qu'il a au-dedans de luy, & de luy rendre le culte qui luy est dû. Le culte qu'elle demande, consiste à la tenir libré de passion, à la garantir de la temerité, & à faire qu'elle ne soit jamais sâchée de ce que sont les Dieux ou les hommes : car ce que sont les Dieux, merite nos respects à cause de leur vertu; & ce que sont les hommes merite nostre amour à cause de la parenté qui est entre nous. Il arrive quelquesois aussi qu'il merite en quelque maniere nostre compassion à cause de l'ignorance où ils sont des biens & des

direque nous ne vivons que par la mort, mortibus vivimiu, comme disoit un ancien.

XIII. Veus encore par ses conjectures penetrer dans l'esprit des ausres bommes. ] Antonin ne parle pas icy de la fausse vanité de ceux qui pretendent connoître les hommes par la physionomie. Il parle de la curiosité qui est naturelle à tous, & qui fait que nous travaillons bien plus à deviner ce que les autres pensent, qu'à savoir ce que nous pensons.

Il arrive quelquefois aussi qu'il merise en quelque maniere mostre compassion. ] Antonin met cette restriction., des maux: car cette ignorance est un aveuglement aussi pitoyable que celui qui empesche de discerner le blanc & le noir.

XIV. Quand tu aurois à vivre trois mille ans, & trente mille encore par-dessus, souviens-toy que l'on ne perd d'autre vie que celle que l'on a, & qu'on n'a que celle qu'on doit perdre. Il n'y a donc point de difference entre la plus longue & la plus courte vie : car le temps present est égal pour tout le monde, quoyque celui qui est passé ne le soit pas. Or le temps

temps

en quelque maniere, pour ne pas choquer trop ouvertement le dogme des Stoïciens, que la compassion est un vice. Nous

verrons ailleurs ce qu'il en penfoit.

XIV. Quand tu aurois à vivre trois mille aus. ] Ce raisonnement d'Antonin est seur. Il est absurde de dire qu'il y a un temps passé & un tems futur. C'est même une contradiction dans les termes. Il n'y a'donc que le temps present, & par consequent la vie est égale pour tout le monde. Mais, dit-on, un jeune homme qui meurt à vingt ans, perd plus que celuy qui meurt à quatre vingts, car il perd l'esperance d'un avenir plus long. Plaifante objection! Comme si la vie se mesuroit par l'esperance, c'est à dire, comme si on mesuroit une chose qui est par une autre qui n'est point. D'ailleurs, peut-on faire la moindre comparaison des choses qu'on espere en cette vie avec celles qu'on attend aprés la mort? N'est-ce pas dans l'autre vie que subsistent veritablement les choses que nous ne voyons icy qu'en songe, & comme à travers d'épaisses tenebres, qui les déguisent ou qui les cachent? La mort ne peut donc que convertir en realitez toutes nos esperances. & c'est dequoy beaucoup de Philosophes Payens ont esté tres-persuadez.

Quoy que celuy qui est passe, ne le soit pas. ] Il ne l'est

Reflexions Morales de l'Emp.

temps qu'on perd en perdant la vie; n'est
qu'un moment: car personne ne peut perdse
ni le passé, ni l'avenir. En esset comment se
roit-il possible d'ôter à quelqu'un ce qu'il n'a
pas? Il faut donc se souvenir de ces deux
points; l'un que de toute éternité toutes choses sont semblables, qu'elles sont toujours un
cercle, & qu'il n'y à point de difference entre
voir les mêmes choses pendant vingt ou trente
ans, & les voir pendant un temps infini; &
l'autre, que celuy qui vit le plus long-temps &
celuy qui meurt fort jeune, sont tous deux la
mesme perte: car ils ne perdent que le temps
present, qui est le seul dont ils jouissent; per-

sonne, comme je l'ai déja dit, ne pouvant jamais perdre ce qu'il n'a pas. XV. Tout n'est qu'opinion. Cela est assez

elai-

pas par le nombre, mais il l'est par l'existence: car il ne peut pas y avoir de disserence de ce côté-là entre les choses qui ne sont plus, ou qui sont englouties dans un infini qui les réodégales. C'est pourquoy \* saint serome disoit fort bien: Entre celuy qui a vêcu dix ans en celuy qui en a vêcu mille, aprés qu'ils sont morts tous deux, tout le temps passé ist égal. La seule difference qu'il y a, c'est que le vieillard est plus chargé de pechez, que le jeune. Car les pechez subsistent indépendamment du temps.

XV. Tour n'est qu'opinion. ] Antonin veut direque nos sens & nos lumieres nous trompent, & que nous ne sommes émus & conduits que par l'opinion que nous avons des chotes. & nullement par les choses mêmes. Ce qui est vray. Nous nous imaginons savoir, & nous ne savons rien, † ou

nous ne lavons pas comme il faut.

\* Epift. 111. + 1 Cor. 8.

Mare Antonin. L I V. II. 97 elairement prouvé par ce que Monyme Philosophe Cynique en écrit dans les Ouvragesa L'utilité de ce qu'il dit est assez sensible, il on n'en prend que cé qui est conforme à la vertité.

XVI. L'ame de l'homme se deshonore en plusieurs manieres dont voici les principales. Elle se deshonore, lors qu'elle devient, autant qu'il est en son pouvoir, comme une essece d'abces & d'enslure dans le corps du mon-

Monyme Philosophe Cynique. ] Disciple de Diogene & de Cratés.

Si on n'en prend que ce qui est conforme à la verité. Le sage Empereur ajoûte cela, pour donner aux esprits un antidote contre le posson répandu dans les Ouvrages de Monyme, qui pour faire douter les hommes des veritez les plus constantes, rendoit sa these si generale, qu'il y rensormoit les choses spirituelles, & toute la Religion.

XVI. L'ame de l'homme se deshonore en plusseurs manieres. ] Antonin a eu en vuèle commencement du livre v.des
Loix de Platon, qui dit que l'homme deshonore sen ame,
quand il s'occupe du soin d'amasser dés richesses; quand il a
pour elles de la complaisance; qu'il se croit tout permis, &c
qu'il s'abandonne aux voluptez; quand au lieu de s'accuser
de ses pechez, ils les rejette sur les autres; quand il commet des actions qui doivent estre suivies du repentir, quand
il ne sousser pas courageusement les travaux, les blessuies, &c. quand il estime cette vie comme un grand bien; quand il presere la beauté a la vertu, car c'est presere
la terre au ciel; quand il ne suit pas de tout son pouvoir ce
que la oy condamne, & ne recherche pas ce qu'elle approuve, &c.

Elle

monde: car d'estre sachée de ce qui arrive, c'est seretirer & se separer de la nature universelle, qui comprend & enserme en elle même toutes les natures de tous les estres particuliers. Elle se deshonore quand elle à de l'aversion pour quelqu'un, & qu'elle va contre luy pour luy nuire, comme cela arrive dans la colere. Elle se deshonore, lors qu'elle se laisse vaincre par la volupté & par la douleur. Elle se deshonore, lors qu'elle use de dissimulation, & que dans ses paroles, ou dans ses actions, elle employe la feinte ou le mensonge. Elle se deshonore, lors qu'elle ne raporte à aucun but ses actions ni ses mouvemens, mais qu'elle agit temerairement, sans dessein & sans suite: car jusques aux moindres

Elle se deihonore lors qu'elle use de dissimulation, Es que dans ses paroles ou dans ses actions elle employe la seinte ou le mensonge. Les Payens ont eu plus de respect pour la verité, que beaucoup de Chretiens, qui croyent qu'il est permis d'user de seinte, de dissimulation & de mensonge, Ciceron dit dans le 111. Livre des Offices; Ex omni vita simulatio & dissimulatio tollenda est, La seinte & la dissimulation doivent estre bannies de tout commerce. Et ratio igitur postulat, ne quid insidiose, ne quid simulate, ne quid fallaciter. La raison veut donc qu'on n'employe jamais ni la fraude, ni la seinte, ni la surprise. Entre tous les Payens, même les plus corrompus & les plus aveugles, on n'en trouvera pas un seul qui se soit avisé de sauver le mensonge & la mauvaise soy par le pernicieux secours des équivoques, & des restrictions.

Marc Antonin. LIV. II.

dres choses, tout doit estre raporté à une sin; or la sin que tout homme raisonnable doit se proposer, c'est de suivre la raison & les loix de cet Univers, qui est la plus ancienne des Villes & des Republiques.

XVII. Tout le temps de la vie de l'homme n'est qu'un point; la matiere dont il est composé, n'est qu'un changement continuel; ses sens sont emoussez & incertains; son corps n'est qu'une corruption, l'esprit qui l'anime qu'un vent subtil, sa fortune qu'une nuit obscure, & sa reputation qu'un fantôme.

Pour

Qui est la plus ancienne des Villes & des Republiques.] Cet endroit me sait souvenir d'un beau passage de Plutarque, qui dit en quelque endroit de ses Morales, que Dieu qui a tout créé, qui est tout-puissant, souverainement juste, & ouvrier tres-parsait, comme dit-Pindare, a créé le monde comme une ville commune aux hommes & aux Dieux, afin qu'ils y habitent avec la justice & la vertu.

XVII. Tous le temps de la vie de l'homme n'est qu'un point.] On ne fauroit trouver quelque part que ce soit un plus beau portrait de l'homme. Il est bien difficile de le bien lire &

d'avoir encore de la vanité.

La matiere dont il est composé, n'est qu'un changement continuel. ] C'est pourquoy Platon faisoit cette admirable desinition de l'homme par rapport au corps: L'homme est ce qui n'est point. Je ne sai si tout le monde la goûtera; pour moy j'en suis charmée. Socrate & les Platoniciens avoient puisé ce sentiment dans la doctrine de Parmenide, qui avoit enseigné, que dans la nature, ou dans l'Univers, il y a deux parties; l'une inconstante, vagabonde, sujette au changement, & qui sans cesses tom. Il.

58

Pour tout dire en un mot, ce qui est du corps, à la rapidité d'un sleuvé; ce qui est de l'esprit. est une sumée & un songe; la vie un combat perpetuel & un voyage dans une terre étrangere, ensin la reputation dont l'homme se flatte aprés sa mort, n'est qu'un oubli. Qu'est ce donc qui peut le conduire heureusement dans une route si dissicile? C'est la Philosophie seule. Cette Philosophie consiste à conferver son ame entiere & pure i toujours maîtresse de la volupté & de la douleur; à ne permettre jamais qu'elle fasse rien timerairement.

autrement & autrement disposée: c'est à dire la matiere, qu'il appelle par cette même raison, sujette à l'opinion; & l'autre toujours durable, incorruptible, toujours semblable à soy-même, & exemte de toute forte de changement; en un mot, qui est toujours. & toujours une: & c'est la partie intelligente, c'est à dire Dieu; & cela s'accorde parfaitement avec le nom que Dieu prend dans l'Ecriture sainte, \* Je suis celui qui suis, parce qu'à luy seul appartient proprement l'estre permanent, & que toutes les autres choses changeant perpetuellement, & passant toujours d'un estre à un autre, sont & ne sont pas.

Ensin la reputation dont l'homme se flatte après sa mort, n'est qu'un oubli. ] Car la plus grande teputation comparée à l'éternité, n'est qu'un moment & pas même un moment.

C'est la Philosophie seule. ] La Philosophie proprement prise n'est que la connoissance des choses divines & humaines, la Religion.

<sup>\*</sup> Exod. 3. 14.

ment, qu'elle use de dissimulation, ni qu'elle s'éloigne de la vérité, & à faire en sorte
qu'elle soit toujours suffisante à elle-même,
qu'elle n'ait-jamais besoin qu'un autre fasse
quelque chose, ou qu'il ne la fasse pas, de
plus, qu'elle reçoive tout ce qui luy arrive
comme venant du même lieu d'où elle est sortie; qu'elle attende toujours la mort avec un
esprit tranquille, & comme sachant bien que
cette mort n'est autre chose que la dissolution
des élemens dont chaque animal est composé.
Car s'il n'arrive jamais rien de sâcheux aux
élemens mêmes qui sousrent ces changemens

Quelle soit toujours suffisante à elle-même. ] Elle ne le peut

sans le secours de Dieu.

Qu'elle n'ait jamais besoin qu'un autre sasse quelque chose, ou qu'il ne la sasse pas. ] Antonin voudroit rendre l'homme sage trop indépendant, s'il parloit icy des choses temporelles & des secours que les hommes se doivent les uns aux autres; aussi n'est ce pas son sens; il ne parle que de ce qui regarde le veritable bonheur, qui ne sauroit jamais dépendre

del'action d'autruy.

Que cette mort n'est autre chose que la dissolution des élemens, dont chaque animal est composé. C'estoit l'opinion des Platoniciens, qui l'avoient prise d'Empedocle, que la naissance & la durée des corps n'estoient que l'union & l'assemblage des premiers principes, & la mort leur separation; & qu'ainsi, comme rien ne naissoit, c'est à dire, qu'il n'y avoit pas de création nouvelle, rien ne perissoit non plus; il n'y avoit ni procreation de rien, ni reduction à rien; & ceta est veay pour la matiere depuis que le monde a esté diré du neant. 60 Reflexions Morales de l'Emp. Marc. Ant. continuels & qui ne font que passer toujours de l'un à l'autre, pourquoy apprehenderoits on la dissolution & le changement de tout le corps, puisque ce changement & cette dissolution sont selon la nature. Or tout ce qui est selon la nature ne peut estre un mal.

Cecy a été écrit à Carnunte.



RE-



#### LEXI

# MORALES

D E

### L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

#### LIVRE TROISIE ME.

On seulement il faut penser que nostre vie se consume chaque jour, & devient plus courte: mais encore il faut confiderer que si on vit long temps,on n'est pas assuré de conserver

# REMARQUES

#### LE TROISIE'ME LIVRE

Jon seulement il faut penser que nostre vie se con-sume chaque jour. ] Antonin exhorte les hom-mes par les motifs les plus pressans, à tout quiter, pour s'adonner entierement à l'étude de la sagesse H 3

la même force d'esprit & le jugement necessaire pour la contemplation & pour l'intelliséence des choses divines & humaines car des le moment qu'on tombé en ensance. On conserve bien les facultez de transpirer, de se nour-rir, d'imaginer, de desirer, & toutes les autres de cette nature: mais de se servir de soymème, de remplir ses devoirs, d'examinér la verité de ses prejugez & d'estre en état de juger s'il est temps de quiter la vie, enfin tout ce qui demande une raison mâle & bien exercée, tout cela est déja éteint en nous; Il faut donc se hâter, non seulement parce qu'on approche tous les jours plus prés de la mort:

avant que l'âge vienne leur ôter, ou affoiblir leur rai-

Dés le moment qu'on tombe en enfance. ] Cela est fondé sur le proverbe qui ne se trouve que trop souvent veritable, Vieit;

lards deux fois enfans.

Et d'estrejen état de juger s'il est temps de quitter la vie. ]
Les Stoiciens croyoient qu'il estoit d'un homme sage, de quitter la vie dans les necessitez pressantes, ou lors qu'il se voyoit en état de ne pouvoir plus tremplir ses devoirg. Il est étonnant qu'Antonin n'ait pas resormé une opinion si injuste & si contraire à la raison & à la nature même, sur tout Socrate luy ayant appris que Dieu nous amis dans ce monde comme dans un poste que nous ne devons jamais quitter sans sa permission.

Il faut donc nous hâter. ] Il veut dire qu'il faut se hâter de connoître & d'apprendre. Mais, dire-t'en, à quoy sert-il d'apprendre quand on est si prés de la mort? Cela sert à ne pas la craindre, & à sortir de la vie avec plus de

t anquillité,

mais aussi parce que la connoissance & l'intelligence des choses nous abandonnent souvent

avant que mourions.

rivent fortuitement ou necessairement aux estres que la nature produit, ont quelque chose d'agreable & de charmant, comme ces parties du pain, qui dans le four s'entr'ouvrent & se separent; car ces mêmes parties que la force du seu a separent se désunies contre le dessein du boulanger, ne la issent pas de donner certaine grace au pain, & d'exciter à le manger. Tout de même les sigues les plus mûres se rident & se fendent, & ce qui appro-

Antonin combat icy le sentiment de ces athées, qui voyant dans la nature plusieurs choses qui leur paroissent ou
dissormés ou inutiles, ou même nuisibles, pretendent titer de là des consequences seures, qu'il n'y a point de Dieu,
ou que s'il y en a, il ne se messe point de tout des affaires des hommes, & laisse aller le monde au hazard. Il
leur apprend donc que ces mêmes choses ne sont rien moins
que ce squ'ils prétendent, & qu'elles ont leurs graces &
leurs beautez, en ce qu'elles sont ou les suites ou les accompagnemens des estres où elles se trouvent. Antonin n'a eu garde de tomber dans le ridicule des anciens Stoïciens, qui soutenoient qu'il n'y avoit rien d'inutile dans
le monde, qu'une puce servoit à nous éveiller, & une
souris à nous rendre soigneux, comme Chrysippe l'avoit écrit dans ses livres.

Ou fortuitement ou necessairement. ] Antonin n'admet point de hazard. Il appelle necessaires les Choses qui sont H'4

proche de la pourriture, donne de la beauté aux olives qui commencent à mûrir. Les épics qui baissent la teste, la ferocité du lion, l'écume du sanglier, & plusieurs autres cho-ses semblables, si on les regarde separément, n'ont rien qui approche de la beauté: cepen-dant parce qu'elles accompagnent les estres que la nature produit, elles leur donnent de l'agrément, & plaisent aux yeux. Par la même raison, si quelqu'un a l'esprit assez fort & affez profond pour contempler & connoître toutes les choses qui arrivent dans cet Univers, il n'en trouvera presque pas une, non pas même de celles qui arrivent en consequence & à la suite des autres, qui n'ait ses graces particulieres, & qui ne serve à relever la beauté du Tout, dont elle fait partie. Ainsi il ne verra pas avec moins de plaisir les be-stes feroces vivantes, qu'il les verroit dans les ouvrages de Statuaires & des Peintres.

toujours les suites des autres; & formises, celles qui arrivent ou contre le dessein de l'ouvrier, ou sans aucune necessité apparente, quoy qu'elles viennent des causes que la providence conduit.

Si quelqu'un a l'esprit assex fort & assex prosond pour contempler & connoistre. ] En esset il n'y a que les esprits protonds qui soient capables de parvenir à cette connoisfance des causes & des essets des estres que la nature pro-

Qu'il les verroit dans les ouvrages des Statuaires & des Peinures.] Aristote écrit dans le Chap. Iv. de sa Poetique, Marc Antonin. LIV. III.

Il trouvera que les vieilles & les vieillards ont leur beauté, aussi bien que les jeunes gens, & il verra avec les mêmes yeux les uns & les autres. Ensin il découvrira dans une infinité de semblables sujets des beautez qui ne sont pas sensibles à tout le monde, mais seulement à ceux qui sont accoutumez à la nature & à ses

ouvrages.

III. Hypocrate, aprés avoir guéri plusieurs maladies, est mort luy-même de maladie. Ceux qui ont fait profession de prédire la mort aux autres, ont enfin subi leur destinée, Alexandre, Pompée, Cesar aprés avoir détruit de sond en comble tant de villes & désait tant de milliers d'hommes dans les combats, sont enfin morts à leur tour. Heraclyte ayant si long-tems discouru sur l'embrasement qui de-

que, que naturellement les hommes aiment si fort l'imitation, qu'ils voyent dans la peinture avec un tres grand plaisir les objets qu'ils n'oseroient regarder dans la nature. Anto-

nin a égard icy à cette verité.

Iltronvera que les vielles & les vieillards ont leur beauté. ]
Antonin a reduit icy dans ses justes bornes un sentiment outré des Philosophes de sa secte, qui preservient le laideur & la vieillesse à la jeunesse & à la beauté, & qui soûtenoient qu'il n'y avoit que cela d'aimable, & que l'amour qu'on avoit pour une laide personne, cessoit dés qu'elle devenoit belle. Ce paradoxe leur attiroit la raillerie des sonnesses gens, qui les comparoient à des moucherons qui suyent le bon vin, & qui n'aiment que le vinaigre.

III.

devoit consumer le monde, a fini par les caux qui ont rempli ses entrailles, & il est mort tout couvert de sumier. Democrite est mort mangé des poux, & c'est une autre espece de vermine qui a fait mourir Socrate.

A quoy aboutissent tous ces discours? Tu

ILI. A fini par les eaux qui ont remplises entrailles, & est mort tout couvert de sumier. ] Heraclite estant hydropique demanda à ses Medecins s'ils ac pourroient pas convertir cette inondation en secheresse. Les Medecins luy ayant répondu qu'ils n'avoient aucun secret pour cela il se mit dans du sumier au Soleil, croyant que la chaleur de ce sumier dissiperoit l'eau dont il estoit plein. Ce remede ne réussit pas, & il mourut dans le sumier. Antonin lui donne icy un ridicule qui est bien sensible. Ce Philosophe s'amuse à discourir de l'embrasement du monde, chose tres-éloignée, & qui ne le touche en rien & il ne voit pas qu'il va perir par un deluge d'eaux, dont il sera luy-mème la source.

Democrite est mort mangé des poux.] Antonin est le seul qui parle ainsi de la mort de Democrite. L'opinion commune est qu'il se sit mourir luy-même, voyant que la vieil-

leffe lui affoibliffoit l'esprit.

C'est une autre espece de vermine qui a fait mourir Soerate. ] Il parle des accusateurs de Socrate & du peuple qui le sit mourir. J'ai vû des gens du monde qui estoient choquez de cette expression, & qui la traitoient de turlapinade. C'est leur saute; rien n'est plus serieux. Comme les Philosophes ont comparé les Tyrans aux lions & aux tigres, ils ont aussi comparé le peuple aux animaux les plus dégoûtans & les plus vils: & il faut estre accoutumé à leur langage.

A quoy aboutissent tous ces discours? ] Tout ce qu'Antonin vient de dire sent l'homme, qui craint la mort & qui tâche de se rassermir par des exemples. Or

Marc Antonin. L. IV. III. t'es embarqué, tu as fait ta course, tu es abor-

dé où tu devois aller, sors du vaisseau. Si tu en fore pour arriver à une au re vie, tu y trouveras des Dieux; & si tu es privé de tout sentiment, tu cesseras d'être sous le joug des douleurs & des voluptez, & de fervir à un vase si fort au-dessous de ce que tu es: car icy sans contredit la partie qui sert est plus excellente, puisque c'est l'esprit, cette Divinité qui est audedans de toy, au lieu que l'autre n'est que du

fang & de la poussiere.

IV. Ne consume point le temps qui te reste à vivre à penser aux autres, quand cela n'est d'aucune utilité pour le public : car ces pen-Tées te priveront d'une autre chose qui t'est plus importante, je veux dire qu'ayant l'esprit occupé de ce que celui-cy ou celui-là fait, pourquoy il le fait, de ce qu'il dit, de ce qu'il pense, ou de ce qu'il veut entreprendre; toutes

ces

Ts

tous ces exemples sont inutiles & ne font rien à nostre fait. Il n'est pas question de savoir ce qui est arrivé aux autres. s'agit de connoître que la vie estant un voyage que les uns achevent plutoft, les autres plus tard aquand on est au port, il est ridicule de souhaiter d'estre encor le jouet des vents & des tempestes. Voila le sens de cette demande, à quoy aboutiffent tous ces discours ?

IV. Quand cela n'est d'aucune utilité pour le public. ] Car nous devons employer toutes nos pensees & tous nos talens à l'utilité publique, parce que ce sont des dons de Dieu \* 📀 que, comme dit faint Paul, les. Espris n'a esté danné à cha-

· sun que pour ce qui est utile à tous.

\* [ Cor . 12.

ces choses te feront errer hors de toy-même, & t'empescheront d'estre attentif à conduire & à observer ta propre raison. Il faut donc éviter toutes les pensées vaines & inutiles, sur tout celles que la curiosité & la malice font naître. Tu dois aussi t'accoûtumer à ne penser aucune chose, sur quoy si quelqu'un te demandoit tout d'un coup ce que tu penses; tu ne pusses répondre avec liberté & sur le champ: Je pensois cela & cela; afin que par là tu fasses connoître que tu n'as rien dans le cœur qui ne soit pur, simple, bon, & qui ne convienne à un homme qui est né pour la societé, qui rejette entierement les pensées de luxe & de volupté, qui méprise les vaines dis-putes, l'envie, les soupçons & enfin tout ce que tu ne pourrois avoüer sans honte. Un homme comme celuy-là, qui ne remet point de jour à autre à se rendre plus parfait, doit estre regardé comme le prestre & comme li

Ta propre raison. ] C'est à dire ton esprit, ton ame, qui

est ce que tu as de pur.

Tu dois aussi l'accoulumer à ne penser aucune chose, sur quoy si quelqu'un te demandois, &c. ] Ce precepte me paroit divin; il n'ya que les Saints qui puissent le mettre en pratique. Et à quel degré de sainteté ne faut-il pas même estre parvenu, pour pouvoir toujours dire tout ce que l'on pense, sans jamais rien dire dont on doive rougir?

Dois eftre regardé comme le prefire & comme le minifire des Dieux , servant toujours la Divinité, ] Cette

mc-

ministre des Dieux, servant toûjours la Divinité qui est consacrée au-dedans de luy comme dans un temple. C'est cette Divinité propice qui le rend indomptable à la volupté, invulnerable à la douleur, insensible aux injures & aux violences, & inaccessible aux vices & à tous les desirs déreglez. C'est elle qui le rend un vaillant athlete dans le plus grand de tous les combats qu'il faut soûtenir, pour ne se laisser vaincre par aucune de ses pasfions; qui luy donne une justice, dont il est entierement penetré. C'est elle enfin qui luy fait recevoir avec plaisir tout ce qui luy arrive par les ordres de la providence, & qui l'occupant tout entier, ne luy laisse le temps de penser à ce que les autres pensent, disent ou font, que dans des necessitez pressantes, & lors qu'il y va de l'interest du public. Car il ne s'occupe qu'à faire les choses qui sont de luy. & il ne pense qu'à celles qui luy sont assignées par la nature universelle. Il tâche de perfe-

pensée est grande & noble, & les Chrétiens en pourroient saire aujourd'huy un heureux usage, s'ils vouloient se regarder comme les prestres & les ministres du S. Esprit qui habite dans leurs cœurs, luy rendre le culte qui luy est dû, & ne l'assiger jamais par aucun desordre. Saint Pierre dit formellement que nous sommes le temple spirituel & les \* saints prestres pour offrir des victimes spirituelles.

Iltâche de perfettionner labeauté de celles là, & il. . \*\* \*\* 18. Pierre 1. \*\* H 7 \*\* est

70. Reflexions Marakes del Emp.

fectionner la beauté de celles-là, & il est convainch de la bonté de celles-cy. Car ce qui est dessiné à chacun, luy est convenable & utile, & tend avec luy à la même sin. Il se souvient qu'il y a une étroite union & parenté entre tous les estres raisonnables, & qu'il est de la nature de l'homme d'avoir soin de tous les hommes. Il ne recherche pas l'estime de tout le monde indisferemment, mais seulement de ceux qui vivent consormement à la nature; & pour ceux qui vivent d'une autre maniere, il a toujours devant les yeux quels ils sont dans leur domestique, en public, le jour

est convaince de la bonté de celles cy. ] On ne peut rien voir de plus parsait. Voila l'état où doit estre un veritable Chretien, estre convaincu que tout ce qui luy arrive, luy est bon, & travailler à faire que tout ce qui vient de luy, soit beau, c'est à dire, juste & agreable à Dieu.

Il ne recherche pas l'estime de tout le monde indisseremment.] Socrate prouve dans le Criton, que ceux qui preferent l'estime du peuple à celle des Sages, corrompent cette partie d'eux mêmes, qui ne vit que par la justice. & que l'injustice seule détruit. Mais pour bien savoir celuy de qui nous devons rechercher l'estime, voicy une regle qui ne trompe point: Comme un athlete ne recherche pas l'approbation des spectateurs, mais celle de ses juges; ainsi un veritable Chrêtien, dont toute la vie n'est qu'un combat, n'attend pas sa louange des hommes, mais de Dieu.

lla teujours devant les yeux quels ils feut dans leur domestique, en public, le jour, la nun. ] Si on suivoit bien cette idée d'Antonin, & qu'on examinast de prés Marc Actonin. Liv. III.

jour, la nuit, & dans quelles compagnies ils font confondus, & pour ainsi dire, embourbez. Ensin il ne fait aucun cas de plaire à des gens qui ne se plaisent pas à eux-mêmes.

V. Ne fais rien malgré toy, rien que tu ne rapportes à l'utilité publique, rien que tu n'ayes auparavant bien examiné, & rien enfin par caprice ou par passion. N'embellis point tes pensées par la beauté & l'élegance du discours; évite de trop parler, & ne te messe point de beaucoup d'affaires. Que le Dieu qui est au dedans de toy, conduise & gouverne un homme mâle, un bon vieillard, un citoyen,

la vie de la pluspart des hommes, on rougiroit de leur estime, & on se consoleroit aisément de leur mepris.

Dans quelles compagnies ils sont confondus. Es pour ainse dire embourbez. ] Antonin considere avec ration les méchantes compagnies comme des bourbiers, où la pluspart des

hommes achevent de se corrompre.

Il ne fait aucun cas deplaire à des gens qui ne se plaisent pas à eux-mêmes. ] Je suis charmée de cette definition des soux et des vicieux : Ils ne sauroient se plaire. On peut leur dire ce que Tiresias dit à Edipe dans Sophocle : Les gens de vostre naturel sont insupportables à eux-mêmes. En estet, le vice est une corruption de l'ame & une sedition intestine qui fait combattre le vicieux contre luy-même, le choque, le trouble, le travaille, ne luy laisse pas un seul moment de repos, & l'empesche de joüir même de ses prosperitez apparentes.

V. N'embellis point tes pensées par la beauté & l'de-Zance du discours. I Chrysippe avoit écrit dans le premier livr:

toyen, un Romain & un Empéreur, qui s'est luy-même mis en état, qu'il n'attend que le son de la trompette, pour sortir de la vie sans aucun retardement. N'ayes jamais recours au serment ni au témoignage d'autruy, pour confirmer tes paroles. Qu'il paroisse toujours de la gayeté surton visage. Accoutume-toy à te passer du service des autres & du

tivre de sa Rhetorique: Non seulement il saut negligier la collisson des voyelles, pour ne penser qu'à ce qui est pluis grand & de plus grande importance: mais il saut encore laisser passer certains desauts & certaines obsenitex. & saire même des solecismes dont d'autres rougiroient. Le même Philosophe disoit pourtant dans un autre endroit du même livre, que non seulement il salloit embellir son discours par des ornemens honnêtes & simples, mais qu'il falloit même avoir soin de ses gestes, de sa voix & de la composition du visage & des mains. Je ne sai si cette contradiction pourroit estre accordée. Ce qu'il y a de certain, c'est que les Stoïciens méprisoient sort l'eloquence, & la croyoient indigne de faire les soins du sage, qui n'est, comme dit Epictete, ni par ole, ni dission.

N'aye jamais recours au ferment ni au témoignage d'autruy pour confirmer tes paroles. Il n'y avoit presque que de l'orgueil dans les raisons qui portoient les Stoiciens à desendre le serment & à condamner ceux qui avoient recours au témoignage d'autruy pour confirmer leurs paroles. Car ils pretendoient que le sage meritoit d'estre cru par luy seul sans aucun serment. En effer, comme dit Eschyle, ce n'est pas le serment qui rend l'homme croyable, c'est l'homme qui rend croyable le serment. Mais la veritable Religion, qui nous enseigne à ne point jurer en vain & pour des choses de neant, à cause.

Marc Antonin. LIV.III.

repos qu'ils te peuvent procurer. En un mot, sois ferme & droit par toy-même, & n'aye

point d'autre appuy.

VI. Si dans la vie tu trouves quelque chose de meilleur que la justice, la verité, la temperance & la force d'esprit, en un mot qu'une ame contente d'elle-même dans tout ce qu'elle fait selon les regles de la raison, & satisfaite de sa destinée dans

cause de la sainteté & la Majesté du nom de Dieu, & qui veut que nos paroles foient oui & non, nous enseigne aussi que le serment est permis & louable même en certaines occasions. C'est la fin des differends de tous les hommes, & Dieu même a bien voulu confirmer ses promesses par le serment. Ce qu'il y a à dire, c'est qu'il n'en faut user qu'avec beaucoup de retenuë, & lors qu'on ne peut s'en empescher sans blesser la charité. Aussi Epictete ne l'avoit-il pas condamné absolument, car il s'estoit contenté de dire : N'aye jamais recours aus serment, si tu peux t'en empescher; & si tu ne le peux, ne s'ensers que le moins qu'il se sera possible. Les Anciens remarquent qu'Hercule ne jura qu'une seule fois dans toute fa vic.

En un mot, sois ferme & droit par toy-même, &, n'aye point d'autre appuy. ] Cela est fort bon, d'empescher les hommes de mettre leur confiance dans les creatures, mais en même temps il faut leur enseigner à ne presumer rien d'eux mêmes, & à n'attendre leur force. que de Dieu; & c'étoit le sentiment d'Antonin, qui en établissant le libre, arbitre n'ôtoit rien à la grace & au secours du ciel.

VI. Si dans la vietu trouves quelque chose de meil-leur.] Tout cet article me paroît admirable, & l'infinuation dont Antonin use, est bien plus essicace que les preceptes tout nuds. Car il n'y a rien que les hom-

74

dans tout ce qui luy arrive contre son gré; se tu trouves, dis-je, quelque chose de meilleur; attache-toy de tout ton cœur à ce bien inestique mable, & jouis de cetresor que turas trouvé. Mais si tu ne vois rien de meilleur que cette partie de la Divinité qui a son temple au de-dans de toy, qui se rend toujours la maîtresse de tous ses mouvemens, qui examine avec soin toutes ses pensées, qui, comme disoit Sociate, se délivre de la tyrannie des passions qui agitent les sens, qui est toujours soumisé aux Dieux, & qui a toujours soin des hommes: Si toutes les autres choses te paroissent petites & méprisables auprés d'elle, ne donne place à aucune: cart'y estant une fois soumis, il ne dépendra plus de toy de t'en desaire pour t'at-tacher uniquement à ce bien qui t'est veritablement propre, & qui est à toy. Il n'est pas juste que rien d'étranger vienne tenir teste à ce veritable bien qui est l'unique auteur de la societé & de la raison. Je dis, rien d'étranger, comme les applaudissemens du peuple, les Principautez, les richesses & les voluptez: carpour peu que nous donnions entrée à tout cela, & qu'il nous paroisse sortable, il prend d'abord le dessus, & nous entraine avant que nous y prenions garde. Choisis donc librement & Amplement tout ce qui te paroist le meilleur, & t'y attache de toutes tes forces. Ce qui est

meil-

meilleur, c'est ce qui est utile, & voicy une regleseure pour le discerner: Tout ce qui t'est utile, entant que tu es animal raisonnable, c'est ce qu'il faut retenir; & tout ce qui ne t'est utile qu'entant que tu es simplement animal, c'est ce qu'il faut rejetter. Conserve seulement ton jugement libre & dégagé de toutes sortes de prejugez, asin qu'il puisse faire surement cette difference.

VII Garde-toy bien d'estimer jamais comme utile une chose qui te forcera un jour à manquer de foy, à violer la pudeur, à hair soupçonner ou maudire quelqu'un, à estre dissimulé, à destrer des choses qui demandent des murailles ou des voiles pour estre cachées. Celuy qui n'estime que son ame, c'est à dire son propre genie; & le sacré custe qu'on rend à ses vertus, ne fait rien qui sente la tragedie. Il ne s'abandonne point aux gemissemens; il ne demande ni la solitude, ni le grand monde; & ce qui est

mes alment tant que d'avoio la liberté de choisis. Il semble que saint Paul ait voulu s'accommoder à cette inclination qui nous est si naturelle, quand il nous dit: Eprouvez toutes choses, & retenez ce qui est bon.

en-

Tout ca qui s'est utile entant que tu es animal raisonnable. ] Que cette regle est belle, & de combien de faux plaisirs severenit-elle les hommes, s'ils y faisoient reflexion!

WH. Ne fait rism qui sente le Tragedie.] C'est une expression pleine de torce & de sens. C'est pour dire qu'il

encore plus considerable, il vit sans crainte & sans desir. Il ne se met point en peine quel temps il a encore à jouir de la vie; il est tou-jours prest à la quitter, comme à faire toute autre action honneste & vertueuse; ensin son unique soin, pendant qu'il est sur la terre, c'est detenir toujours son ame en état de saire tout ce qui est propre à l'homme & utile à la societé.

VIII. Dans l'ame d'un homme temperant & purgé de toutes les passions, il n'y a jamais la meurtrissure, ni corruption cachée; jamais la Parque ne le surprend, & ne tranche sa vie avant qu'elle soit complette, comme si c'estoit un Comedien qui se retirât avant qu'il eût achevé de jouer sa piece. De plus il n'y a ni bassesse au orgueil, rien de force,

qu'il ne tombe jamais dans aucune de ces passions violentes & outrées qui regnent dans les Tragedies, & qu'il n'y a en

luy que simplicité & verité.

VIII. Dans l'ame d'un homme temperant & purgé de toutes les passions.] Purger les passions chez les Stoiciens, c'est à dire les chasser, les emporter toutes sans qu'il en reste une seule. Mais Aristote entend par purger les passions, les reduire à la mediocrité, de maniere qu'elles soient toujours soumises à la raison.

Jamais la Parque ne le surprend, ni ne tranche sa vie avant qu'elle soit complette. ] En effet il n'y a que nos passions vicieuses qui nous sont croire que quand nous mourons, nostre vie n'est pas encore complette. Cette reslexion d'Antomin, qui ne paroist rien d'abord, est tres-judicieuse & tres-solide.

ni de déchiré, rien qui craigne la censure, ni qui cherche l'obscurité.

IX. Respecte & cultive ton imagination, car tout dépend d'elle, afin qu'elle n'engendre point dans ton esprit des opinions contraires à la nature & indignes de la raison. Or ce que la nature & la raison demandent, c'est que tu retiennes ton consentement, que tu aimes les hommes, & que tu obeisses aux Dieux. Rejettant donc tous autres soins, ne t'attache qu'à ces trois choses, & souvienstoy que le seul temps qu'on vit, c'est le present, qui n'est qu'un point; tout le reste du temps est ou passé ou incertain. La vie de chacun n'est donc qu'un moment; le lieu où il la passe, qu'un petit coin de terre; & la repu-

Ni de déchiré. ] Ce terme est expressif. Il y a du déchiré dans un homme, quand il se separe des autres hommes, & qu'il rompt le lien de la societé. On peut voir le ch. 25. du livre viii.

IX. Respecte en cultive ton imagination.] Car c'est l'imagination qui produit les opinions. Ainsi on peut dire que c'est elle qui gouverne la vie des hommes. Par l'imagination Autonin entend icy la partie superieure de

l'ame; l'espritintelligent.

C'est que in retiennes ton consentement. Car toutes les choses terrestres estant douteuses, incertaines & entiercement inconnuës à l'homme, le sage n'en doit point juger. Tout au plus il doit imiter la retenuë des Philosophes Cyrenaiques, qui abandonnant le dehors & se renfermant uniquement dans leur sentiment, n'assuraite jamais d'une chose, Cela est, & disoient toujours, Il

putation la plus durable, qu'une chimere qui s'évanouit bien-toff, & qui passe successivement à des homines, qui mourant presque dés qu'ils sont nez, bien soin d'avoir le temps de connoître ceux qui sont morts avant eux; n'ont pas celuy de se connoître eux-mêmes.

X. A toutes les regles que je t'ai données, tu peux encore ajoûter celle-cy; c'est de faire toujours une désention ou une description exacte de tout ce qui peut tomber dans la pen-lée, de sorte qu'on voye precisément la mattiere, que l'on connoisse toutes ses parties se-parément, & qu'on sache son veritable nom & le nom des choses dont il est composé & dans lesquelles il sera dissous. Cartil n'y a rien qui rende l'ame si grande, sque d'examiner avec methode & avec verité tout ce qui peut arriver dans la vie, & d'y faire une telle attention, que l'on connoisse d'abord qu'elle

femble. Mais c'ne est qu'Antonin ne voluoir pas même se permettre; & avec raison: car dés que nous donnons lieu à ce seul il semble, c'en est assez pour nous rendre malheureux.

Et qui passe successivement à des hommes, qui mourant presque dés qu'ils sont nez. Ces cinq ou six dernières lignes sont une image admirable. Il y a une rapidité si grande, que l'imagination même ne sauroit presque l'égaler.

X. Car il n'y a rien qui rende l'amesigrande.] Ce n'est que la fausse opinion que nous avons des choses, qui nous rend inquiets, laches, injustes & faciles à vaincre

par-

Marc Antonin. LIV. III.

partie du monde cela regarde, à quel usage il est destiné, de quelle consideration il est par rapport à l'Univers & par rapport à l'homme, qui est le citoyen de cette ville celeste, dont toutes les autres villes ne sont que comme les hôtelleries & les maisons. donc qui trappe presentement mon imagination? de quoy est-il composé? quel doit estre le temps de sa durée? quelle vertu sautillui opposer? la douceur? la force? la verité? la fidelité? la simplicité? la frugalité? la sagesse? Sur chaque accident il faut donc dire: Cela vient de Dieu, c'est une suite des causes établies par sa providence, ou un effet du hazard. C'est l'action d'un homme qui vient de même lieu que moy, qui participe à

par les douleurs comme par les voluptez. Au lieu que l'examen qu'Antonin recommande icy, nous faisant connoître veritablement ce que c'est qui nous arrive, nous apprend en même temps à le mépriser.

Qu'est ce donc qui frappe presentement mon imaginuim; En donnant la regle, il donne en même temps l'exemple, & la met en pratique. Si sur chaque accident on suivoit cette methode, on ne seroit plus l'esclave de ses

Passions.

On un effet du hazard. ] C'est à dire de ce qu'on appelle vulgairement le hazard, & qui n'est qu'une providence plus cachée. Cela a déja esté expliqué.

C'est l'attion d'un homme. ] Ce qu'un tel vient de me faire &c. Antonin fait ses restexions sur chaque accident qui luy arrivoit.

la même raison, & qui ignore ce qui est propre & convenable à sa nature. Mais moy, je ne l'ignore pas: c'est pourquoy je me comporte envers luy humainement & justement, suivans les loix naturelles de la societé; & dans toutes les choses indifferentes, je tâche d'en juger de même, & de donner à chacune son veritable prix.

XI. Si tu suis la droite raison dans tout ce que tu sais, & qu'il te suffise de t'en aquiter avec soin, avec douceur & avec courage, sans y joindre rien d'étranger, & en conservant ton esprit pur & net, comme si tu devois le rendre sur l'heure; en un mot, si tu es uniquement appliqué à ce que tu sais, sans rien craindre, & content de faire une action qui est selon la nature & de dire la verité en tout, tu vivras bien. Or il n'y a personne qui puisse t'empêcher de le faire.

XII. Comme les Medecins tiennent toujours prests & sous la main tous les instrumens necessaires pour les operations imprévues qu'ils peuvent avoir à faire, aye de même tout prests

XI. Tuvivras bien.) Dans le langage de Zenon, comme dans celuy de Platon & d'Aristote, vivre bien c'est vivre heureux.

Tor il n'y a personne qui puisse l'empescher de le faire. ) Cette conclusion est admirable. Antonin ne s'amuse pas à la prouver car c'est une verité trop constante.

XII. Aye de même tout prêts les preceptes qui te pen-

prests les preceptes qui te peuvent aider à connoître les choses divines & humaines, & à faire la plus petite chose, en te souvenant toujours du lien qui lie les unes avec les autres. Car tu ne feras jamais bien aucune chose purement humaine, si tu ne connois les rapports qu'elle a avec les choses divines; ni aucune chose divine, si tu ne sais toutes les liaisons qu'elle a avec les choses humaines.

XIII. N'erre & netracasse pas davantage; tu n'auras le temps de lire ni les commentaires de ta vie, ni les faits des anciens Grecs & Romains, ni les recueils que tu as faits des anciens Auteurs, & que tu as mis à part pour t'en servir dans ta vieillesse. Hâte-toy donc de parvenir à ta fin, & renonçant à toutes tes vaines

espe-

vent aider.) C'estoit la methode des Stoïciens. Il enseignoient à leurs disciples à réduire toute la morale en preceptes & en maximes, afin qu'on les eût toûjours sous la main,

pour s'en servir dans les occasions.

Du lien qui les lie les unes avec les autres.) Car la divinité & l'humanité sont si naturellement & si essentiellement unies, qu'on ne peut connoître l'une sans l'autre, ni les separer sans les ignorer toutes deux. Le precepte qu'Antonin donne icy, est un des plus importans de tout son livre. C'est le sondement de la justice & de l'équité.

XIII. Niles Commentaires de ta vie. ] C'est ainsi que j'ay traduit ὑπομνηματιά σε, à cause de la suite. Car Antonin avoit fait l'histoire de sa vie, qu'il laissa à son fils. Ce li-

vre est perdu.

Hâte toy donc de parvenir à ta fin. ) La fin de l'hom-Tonne. I. , me esperances aide-toy toy-même, si tu as autant de soin de toy, qu'il t'est permis d'en avoir. XIV. Les hommes ne savent pas toutes les

XIV. Les hommes ne savent pas toutes les différentes significations qu'ont ces mots dérober, semer, acheter, se reposer, voir ce qu'il faut faire, c'est ce qui ne se voit pas avec les yeux du corps, mais avec certains autres yeux. XV.

me c'est de servir à l'utilité publique, en faisant du bien & en pratiquant les vertus. Mais les hommes font d'ordinaire sur cette pratique ce que les avares sont sur les richesses. Ils entassent preceptes sur preceptes, & ne s'en servent jamais.

Ayde-toy toy-même, si tu as autant de soin de toy qu'il t'est permu d'en avoir. ] Cela est fort bien dit. Nous attendons tout des autres, comme si rien ne dépendoit de nous. Mais il faut s'aider. Toutes les lumieres des autres ne nous sauvent point; il faut que nous travaillions nous-mêmes pour nous nourrir de la verité.

Qu'il t'est permis d'en avoir. ] Aujourd'huy nous devons

dire, qu'il t'est ordonne d'en avoir.

XIV. Les hommes ne savent pas toutes les disserentes significations qu'ont les mots, dérober, semer, acheter.] Cet article est plus difficile à entendre qu'aucun de ceux que nous avons vûs. Antonin veut dire que tous les mots ont veritablement une signification ordinaire & commune, qui étant marquée, s'il faut ainsi dire, au coing de l'usage, peut être apperceue des yeux du corps; de maniere que chaque mot n'est pas plûtost prononcé, que chacun voit & entend sans aucune reflexion ce qu'il signise: mais qu'outre cette signisfication, ils en ont encore d'autres, qui sont plus cachées, & qui ne peuventêtre aperques que par les yeux de l'esprit. Il n'y a que les spirituels qui les puissent entendre. Par exemple, tout le monde sait que dérober signise prendre le bien d'autruy: mais peu de gens savent que se priver de la

XV. Nous avons un corps, une ame animale & un esprit intelligent. Les sens appartiennent au corps, les mouvemens & les appetits à l'ame, & les opinions à l'esprit. Imaginer quelque chose, se faire une image d'un objet, cela nous est commun avec les animaux; estre remué & agité par ses passions comme une marionnette par ses ressorts, cela

nous

justice, induire les autres dans l'erreur, estre médisant, impie, &c. sont autant de manieres de dérober. On peut dire de même de tous les autres termes. Cette verité est si importante, que ce n'est que l'ignorance où les hommes sont de toutes ces différentes significations des mots, qui a produit toutes les heresies qui ont déchiré l'Eglise. On a regardé les textes de l'Ecriture avec les yeux du corps, & point du tout avec ceux de l'esprit. Or la lettre tuë, & l'esprit seul vivisée.

XV. Nous avons un corps, une ame animale. É un esprit intelligent.] C'est la même division que saint Paul sait dans une de ses Epîtres: \* Que vôtre esprit, vostre ame É vostre corps soient conservez sans tache pour l'avenement de nostre Seigneur. L'ame n'est autre chose icy que l'ame inferieure & sensitive, & l'esprit est la source de nos pensées. La division qu'Antonin sait dans cet article, me paroist admirable & d'une tres-grande utilité.

Les sens appartiennent au corps. ] Car les sens ne sont remuez que par les esprits animaux, qui sont eux-mêmes des corps.

Les mouvemens & les appetits à l'ame.] Parce que c'est l'ame inferieure & sensitive qui destre & qui est émuë par les

objets.

Et les opinions à l'esprit.] A l'esprit, c'est à dire à l'ame superieure & intelligente: qui juge & qui donne ou resuse son consentement.

\*. 1 . Theff. 5 .

84 Reflexions Morales de l'Emp , &c. nous est commun avec les bestes les plus seroces, avec tous les effeminez & avec les monstres, comme Phalaris & Neron; suivre son esprit pour guide dans toutes les actions exterieures qui paroissent des devoirs utiles, cela aussinous est communavec les Athées, avec ceux qui abandonnent lâchement leur patrie, & avec ceux qui commettent toutes sortes de crimes quand leurs portes sont bien fermées. Si donc toutes ces choses nous sont communes avec tout ce que je viens de dire, la seule qui reste, & qui est le propre de l'homme de bien, c'est d'aimer & d'embrasser tout ce qui lui arrive & qui lui est destiné, de ne point profaner ni troubler par une foule d'imaginations & d'idées ce Genie qui est consacré dans son cœur comme dans un temple: mais de se le conserver toujours propice, & de luy obeir comme à un Dieu, en ne disant jamais rien qúe

Suivre son esprit pour guide dans les actions exterieures qui paroissent des devoirs utiles. ] Ce passage est remarquable. Ce n'est pas la pratique des devoirs qui constitue l'homme de bien, mais la fin qu'il se propose dans cette pratique. Car un athée, un traitre, un débauché pratiquent souvent tous les devoirs exterieurs, quand ils leur paroissent utiles.

De ne point profaner ni troubler par une foule d'imaginations & d'idées. ] Dans cette foule d'imaginations & d'idées il ne peut y avoir que mensonge & que desordre. Or le mensonge & le desordre sont incompatibles avec le Saint Esprit qui habite dans nos cœurs,

REMAR

Marc Antonin. LIV. III.

que de vray, & en ne faifant rien que de juste. Que si tous les hommes s'opiniâtrent à ne vouloir pas croire qu'il vit simplement, modestement, & tranquillement, il ne se fâche pas contre eux, & il ne laisse pas de continuer le chemin qui le mene à la fin de sa vie, à laquelle il faut arriver pur, tranquille, libre, détaché de tout, en se conformant à sa destinée, sans violence & de tout son cœur.



### REFLEXIONS

## MORALES

DE

# MARC ANTONIN.

#### LIVRE QUATRIEME.

I. UAND la partie superieure de nous-mêmes suit sa nature, elle est disposée de maniere sur tous les accidens, qu'elle change d'objet sans peine, & va à ce qui est possible equi luy est presenté. Car elle n'a aucune prédilection pour aucune chose du monde; & quand elle se porte à ce qui luy a paru le meilleur, c'est toujours avec exception;

#### REMARQUES

SUR

#### LE QUATRIEME LIVRE.

I. Est toujours avec exception, & de toutes les cobstacles que le traversent, &c. ] Les hommes seroient bien malheureux, si le bien qu'ils ont eu dessein de faire, n'étoit mis en ligne de compte que quand

Marc Antonin. LIV. IV.

& de tous les obstacles qui la traversent, elle en fait l'objet & la matiere de son action, comme le seu qui se rend le maître de tout ce que l'on jette dedans. Des matieres entassées éteindroient une petite lampe, mais un seu bien allumé & bien ardent se les rend propres, les consume dans un moment; & n'en devient que plus sort.

II. Ne fais jamais rien legerement & sans y

employer toutes les regles de l'art.

III. Les hommes souhaitent des lieux de retraite à la campagne, sur le rivage de la mer, sur les montagnes; & c'est ce que tu souhaites, toy-même avec beaucoup d'empressement. Or cela n'est pardonnable qu'aux ignorant. A tout heure n'est-il pas en ton pouvoir de te retirer au-dedans de toy?

quand ils l'ont fait: car comme ils ne sont pas maîtres des obstacles qui peuvent survenir, ils ne sont pas assurez de les vaincre. Mais Dieu par un effet de sa bonté & de sa justice a bien voulu que l'obstacle même pût devenir, la matiere de leur action. En faisant un bon usage de cet obstacle, le bien qu'ils vouloient faire est accompli. Leur action change, mais leur dessein ne change point, & le succés est toujours le même. Cet article est parsaitement beau & digne d'un Chretien.

II. Ne fais jamais rien legerement & sans y employe: toutes les regles de l'art. ] Ce precepte est tres-important. Dés qu'on s'accoutume à se negliger dans les petites choses, on se fait peu à peu une habitude de sa negligence, & on se neglige immanquablement dans les plus grandes.

III

toy? L'homme n'a nulle part de retraite plus tranquille, ni où il soit avec plus de liberté, que dans sa propre ame, sur tout s'il a au-dedans de luy de ces choses pretieuses, qu'on n'a qu'à regarder pour estre dans une parsaite tranquilité. J'appelle tranquilité le bon ordre & la bonne disposition de l'ame. toy donc souvent dans une si délicieuse retraite; reprens-y de nouvelles forces, & tâche det'y rendre toy-même un homme nouveau; aves-y toujours sous ta main certaines maximes courtes & principales, qui se representant à toy, suffiront à dissiper tous tes chagrins, & à te renvoyer en état de ne te fâcher d'aucune des choses que tu vas retrouver dans le monde. Car de quoy te fâcherois-tu? De la malice des hommes? Si tu te souviens bien de cette verité, que les animaux raisonnables sont nez les uns pour les autres : que c'est une partie de la justice que de les supporter, & que c'est toujours malgré eux qu'ils pechent; si tu penses combien de gens, qui ont eu des inimitiez capitales, des soupçons, des haines, des querelles, sont morts enfin & reduits en cendrė.

III. Sur tout s'il a au dedans de luy de ces choses precieuses. ] Il veut dire des veritez reduites en maximes, en axiomes selon la doctrine des Stoiciens; ou plutost toutes les vertus, la temperance, la force, &c. qu'il regarde comme les meubles precieux de l'ame.

Marc Antonin. LIV. IV.

dre, tu cesseras de te tourmenter. Mais peutêtre seras-tu fâché des choses qui arriveront felon l'ordre de la nature universelle : Remetstoy d'abord dans l'esprit ce dilemme, Ou c'est laProvidence qui regle tout, ou c'est le hazard; ou pensemême aux argumens par lesquels on t'a prouvé que l'Univers est comme une ville. Mais les choses purement corporelles te tou-cheront: Tu n'as qu'à faire cette reflexion, que nostre ame, quand elle s'est bien recueil-lie en elle-même, & qu'elle connoît bien son pouvoir, ne se méle point du tout avec nos es-prits tourmentez par la douleur, ou slattez par la volupté, & tu n'as qu'à appeller à ton se-cours tout ce que tu as ouy dire de ces deux passions, & que tu as reçu pour vray. Quoy donc, sera-cele desir de la gloire que te déchirera? Pense avec quelle rapidité toutes choses tombent dans l'oubli; remets-toy devant les yeux le chaos & l'abîme infini du temps

On c'eft la Providence qui regle tout, ou c'est le hazard. ] Si c'est la Providence, il ne peut nous arriver aucun mal, comme cela a déja esté prouvé; & si c'est le hazard; comme le pretendoient les Epicuriens, il faut estre fou pour s'en plaindre.

Ne se meste point du tout avec nos esprits tourmen-ten par la douleur, on staten par la volunté.] Anto-nin explique icy une verité physique aussi ensiblement que l'auroit pu faire le plus grand Philosophe. Il est certain qu'il dépend de nous de separer nos pensées d'avec les mouvemens de nôtre sang & de nos esprits. Car l'a-

temps qui te suit & qui te precede, la vanité des acclamations & des applaudissemens, l'inconstance & le peu de jugement du peuple qui croit te louer, la petitesse du lieu où se bornent toutes ces louanges: car toute la terre n'est qu'un point; & tout ce qui est habité, n'en est qu'une tres-petite partie. Combien se trouvera-t-il de gens dans ce petit coin de terre, qui te loueront? & quelle espece de gens sera-ce? La seule chose que tu as donc à faire, c'est de te retirer dans cette petite partie de toy même, que je t'ay indiquée. Sur de toy même, que je t'ay indiquée. Sur tout, ne te tourmente point, ne sois point opiniâtre, mais sois libre, & regarde toutes choses comme un homme mâle & fort, comme un citoyen & un mortel. Parmi les veritez & les maximes que tu dois avoir toujours devant les yeux, il ne faut pas oublier ces deux-cy; la premiere, que les choses ne touchent

me n'ayant aucune part aux impressions que les objets font dans le cerveau par les mouvemens des nerss & des muscles, peut estre indépendante. Mais elle l'est plus ou moins, selon qu'elle est plus ou moins forte, & qu'elle connoît plus ou moins la veriré. Les Stoiciens ont poussé trop loin cette indépendance, comme on le verra ailleurs.

Du peuple qui croit te louer. ] Ce mot, qui croit te louer, me paroît fort beau. Le peuple croit nous louer: mais c'est à nous à ne pas croire qu'il nous loue.

Sur tout ne te tourmente point & ne te roidis point.]
La retraite dont parle Antonin, est inutile, si on veut

chent point d'elles-mêmes nostre ame; elles demeurent dehors fort tranquilles, & le trouble qui nous saisst, ne vient que de jugement que nous en faisons; l'autre, que tout ce que tu vois va changer dans un moment, & ne sera plus; & pour t'en convaincre, tu n'as qu'à penser à tous les changemens que tu as vus & qui se sont faits en ta presence. En un mot, le monde n'est que changement, & la vie qu'opinion.

IV. Si l'intelligence nous est commune à tous, la raison qui nous rend animaux raisonnables, l'est aussi. Si la raison l'est, la raison qui ordonne ce qu'il faut faire & ce qu'il faut éviter, l'est encore. Cela estant,

porter ses passions avec soy; Si on veut se tourmenter pour les choses du monde, & se roidir contre sa destinée, c'est a dire, sa revolter contre Dieu. C'est le sens

de ce passage.

IV. Si l'intelligence nous est commune à tous. ] Si l'on suit bien toutes les consequences qu'Antonin entasse dans ce chapitre, on en tirera des preuves tres-fortes & tres-convainquantes de toutes ces veritez, qu'il n'y a qu'une seule & même loy, & que l'ame est immateriel-le, & par consequent immortelle. C'est une demonstration.

La raison qui nous rend animaux raisonnables, l'est aussi.] Car si la raison n'estoit pas commune à tous, l'intelligence, qui a la raison pour objet, seroit donc inutile. Or cela ne se peut. S'il n'y avoit pas une raison, il n'y auroit point d'intelligence, & nous serions en tout semblables aux animaux.

La .

la loy est commune; la loy estant commune, nous sommes donc concitoyens; si nous sommes concitoyens, nous vivons donc sous une même police, & le monde est une ville par consequent. Hé, sous quelle autre police que sous celle du monde pourroit-on croire que tous les hommes sussent generalement reunis! Mais cette intelligence raisonnable & soumise à une même loy, d'où nous vient-elle? est-ce de cette grande ville, ou d'ailleurs; Car comme tout ce que j'ay de terrestre vient d'une

La Loy est commune. ] Antonin reconnoît donc icy une Loy naturelle qui estoit écrite dans le cœur de tous les hommes, comme saint Paul le témoigne lors qu'il dit: \* Les Gentils n'ayant pas la Loy, se tiennent à eux-mêmes lieu de loy, faisant voir que l'œuvre de la loy est écrite dans leurs cœurs. On peut dire même que la Loy écrite n'est venue qu'au secours de la Loy naturelle, à cause du mépris que les hommes en avoient fait. Et ideire data lex est per Moysen, dit saint serome, quia prima lex dissipata est. La Loy a esté donnée par Moyse, parce que les hommes avoient prosané la première Loy.

D'où nous vient elle? Est ce de cette grande ville, ou d'ailleurs? ] Si vous dites qu'elle nous vient d'ailleurs que de cette grande Ville, cela est absurde: car vous mettez un tout au delà du tout; & si vous dites qu'elle vient de cette grande Ville, il faut que vous en déterminez la source. Est ce de ce qu'elle a de visible? Non: car outre que l'intelligence a precedé le monde, on ne peut pas dire que ce qui n'est que matiere, produise ce qui est immateriel. C'est donc de ce qui est intelligible. Or ce qui est intelligible, n'est autre que

Dieu.

d'une certaine terre, que ce que j'ay d'humide vient d'un autre certain élement, que ce que j'ay de spirituel vient de l'air, & que ce que j'ay de seu vient de sa source particuliere, rien ne pouvant estre fait de rien, ni se reduire à rien, il faut tout de même que cette intelligence vienne de quelque endroit.

V. La mort, comme la naissance; est un mistere de la nature. L'une est le mêlange & l'union, & l'autre la dissolution & la separation des mêmes principes. Il n'y a rien là de honteux, car il n'y a rien qui ne soit propre à la nature de l'animal raisonnable, & conforme à l'ordre de sa constitution.

VI. Ces sortes de gens ne savent faire que de ces actions. Il y a une force majeure qui les entraine; & ne vouloir pas que cela arrive, c'est ne vouloir pas que le figuier ait un lait

Il faut tout de même que cette intelligence vienne de quelque endroit. ] En effet personne ne peut tirer son intelligence de son propre fonds, ni estre sa lumiere à luy-même. Il faut donc la tirer d'ailleurs, c'est à dire du sein de la Divinité. Veritéfort grande & fort importante.

VI. Ces sortes de gens ne savent faire que de ces actions.] Antonin venoit de recevoir quelque sujet de

se plaindre de quelqu'un, quand il fit cette reflexion.

Il y a une force majeure qui les entraîne.] Cette force majeure, c'est la corruption naturelle à l'homme, qui le porte même à faire le mal qu'il ne voudroit pas, & l'empesche de faire le bien qu'il voudroit.

lait amer. Enfin souviens toy que dans un petit espace de temps ni un telhomme, ni toy-même, ne serez plus, & que dans un autre petit espace, son nom & le tien seront entierement esfacez de la memoire des hommes.

VII. Chassel'opinion, & tu as chassé cette plainte importune, je suis perdu! Or cette plainte estant chassée, le mal ne subsiste

plus.

VIII. Tout ce qui ne rend pas l'homme dire qu'il n'estoit, ne sauroit rendre sa vie plus mauvaise, & ne le blesse ni au dedans ni au dehors.

IX. C'est pour son utilité propre que la

nature est forcée de faire ce qu'elle fait.

X. Situ examines exactement toutes chofes, tu trouveras que tout ce qui arrive, arrive justement, je ne dis pas seulement parce qu'il arrive en consequence de certaines
causes, mais parce qu'il arrive selon l'ordre
de la veritable justice, & qu'il vient d'un
Estre

VII. Chasse l'opinion, & tu as chassé cette plainte importune, je suis perdu. ] Car on n'est perdu que quand on croit l'estre, & le mal n'a d'autre pouvoir sur nous que celuy que

luy donne nostre opinion.

X. Mais parce qu'il arrive selon l'ordre de la veritable justice.] Grande verité. En esset, la justice est un des caracteres essentiels & inseparables de la Divinité. Toutes les voyes & tous les jugemens de Dieu sont justes. On ne peut rien voir de plus chressien que tout ce que dit icy Antonin.

Et

Marc Antonin. LIV. IV.

Estresuperieur, qui distribue à chacun ce qui luy est du. Prens-y donc bien garde, comme tu as deja commencé; & tout ce que tu fais, fais le dans la vue de te rendre homme de bien; je dis homme de bien veritablement & proprement, & non pas selon le langage ordinaire des hommes. Souviens-toy de cela dans toutes tes actions.

XI. N'ayes jamais des choses l'opinion que celuy qui t'offense en a, ou qu'il veut que tu en ayes: mais examine les, & voy ce qu'elles sont veritablement.

XII. Il faut que tu ayes toujours ces deux maximes; l'une de faire pour l'utilité des hommes tout ce que demande la condition de

Et non pas selon le langage ordinaire des hommes.) Car il n'ya rien que l'on donne à meilleur marché que le beau nom d'homme de bien. On a fait un terme de civilité d'une appellation grave, qui ne devroit, estre employée que pour marquer & pour distinguer la plus sincere vertu. Nous appellons un homme homme de bien, comme nous l'appellons Monsieur, & comme on appelle un Vaisseau le Victorieux, le Conquerant, avant qu'il ait vû la mer.

XI. N'aye jamais des choses l'opinion que celuy qui t'offense ena.) Le plus court & le plus seur moyen de nous venger de nos ennemis, c'est de leur ôter le plaisir de croire qu'ils nous ont fait du mal; & c'est le leur ôter, que de mépriser l'injure qu'ils nous ont faite, & que de ne pas la prendre pour injure.

XII. Tout ce que demande la condition de Legislateur.

de Legislateur & de Roy: & l'autre, de changer de resolution toutes les sois que des gens habiles te donneront de meilleurs avis. Mais il faut toujours que ce changement se sasse des motifs de justice & d'utilité publique, & jamais pour ton propre plaisir, pour ton interest, ou pour ta gloire particuliere.

XIII. As-tu la raison en partage? Oüy, je l'ay. Pourquoy donc ne t'en sers-tu pas? Et si tu t'en sers, & qu'elle fasse bien ses sonctions,

que demandes-tu davantage?

XIV. Tu as esté fermé comme une partie de cet Univers, & tu retourneras dans les mêmes parties qui t'ont formé, ou plutost aprés ce changement tu seras reçu dans la raison universelle, qui est le principe des choses.

XV.II

és de Roj. ] Car les Legislateurs n'ont ou ne doivent avoir d'autre but que le bien des peuples. C'est pourquoy les Rois estoient appellez anciennement biensaiteurs, comme cela paroît par ce passage remarquable de saint † Luc, és ceux qui sont les Maîtres des Nations, en sont appellez les biensaiteurs.

X I I I. Que demandes-tu davantage?) Pourquoy demandes-tu des louanges & des récompenies, puis qu'elles ne font

point partie de ta bonne action?

XIV. Tu seras reçu dans la Raison universelle, qui est le principe des choses.) C'est à dire dans le sein de la Divinité, qui renserme dans sa substance les idées, c'est à dire les modeles de tous les estres creez & possibles, comme un Architecte renserme sdans sa teste l'idée de la maison qu'il bâtit, & voila ce que Platon a entendu par Luc. 22.25.

Marc Antonin. LIV. IV.

XV. Il y a plusieurs grains d'encens sur un même autel; l'un tombe plutost dans le seu, l'autre plus tard: mais c'est toujours la même chose.

XVI. En moins de dix jours ceux qui te regardent presentement comme une beste feroce, ou comme un singe, te regarderont com-

ses idées, que l'on condamne si souvent sans les connottre. Et ce qu'Antonin dit icy, qu'aprés nostre mort nous retournerons dans la Raison universelle, d'où nous avons esté tirez, se doit entendre comme ce que saint \* Paul dit, que Dieu le Pere s'est proposé de réunir dans la plenisude des tems soutes choses en Jesus-Christ & par Jesus-Christ, tant ce qui est au ciel, que ce qui est sur lu terre.

XVI. Il y a plusieurs grains d'encens sur un même autel. I Nous sommes dans ce monde pour mourir, comme les grains d'encens sont sur un autel pour estre brûlez. Cette comparaison me paroît sort belle & fort convenable, car nous sommes tous les victimes de la mort.

X.V I. En moins de dix jours ceux qui se regardent presentement somme une beste feroce. ] Antonin fait une allusion maniseste à ce mot d'Aristote dans le 1. L 1 v. de ses Politiques, n Jeos n Inpiov ou une beste ou un Dieux, voulant dire que les peuples sont incapables de garder un juste milieu dans le jugement qu'ils sont des hommes. & sur tout des Princes, les regardant ou comme des monstres ou comme des Dieux. Antonin sit sans doute cette maxime dans une occasion, où par quelques reglemens extraordinaires il avoit excité le mécontentement du peuple. Il s'exhorte luy-même à demeurer serme & à ne point ceder au murmure de ces ignorans qui ne connoissent pas leur propre bien.

† Aux Ephel. 1. 1.

comme un Dieu, si tu retournes à tes maximes & que tu reprennes le culte de ta raison.

XVII. Ne fais pas comme si tu devois vivre encore des milliers d'années. La mort pend sur ta teste. Sois donc homme de bien pendant que tu vis, & que tu le peux.

XVIII. Combien de tems gagne celuy qui ne prend pas garde à ce que son prochain dit, fait, ou pense: mais qui est attentif, à ce qu'il fait luy-même, afin de se rendre juste & saint?

XIX. C'est un precepte d'Agathon, ne regarde point aux mœurs corrompuës de ton prochain, mais va toujours ton chemin tout droit, & marche sur la même ligne, sans jamais t'en détourner.

XX. Celuy qui est ébloüi par l'éclat de la reputation qu'il laissera aprés sa mort, ne se souvient pas que ceux qui parleront de lui, mourront bien-tost eux-mêmes; que ceux qui viendront ensuite, mourront aussi; & toujours de même, jusqu'à ce que sa memoire

XIX. C'est un precepte d'Agathon. ] Il y a deux Poëtes de ce nom; un Tragique, & un Comique. Je croy que le mot qu'Antonin rapporte, est du premier de celuy que Platon sait parler dans son Banquet.

Ne regarde point aux mœurs corrompües de ton prochain. ] Ce precepte est fort sage. La pluspart des hommes prennent pour un pretexte de relâchement dans leur conduite les mœurs corrompues de leur prochain. Il faut aller son chemin tout droit, pour éviter ce piege.

XX,CAr

Marc Antonin. L IV. IV.

passant successivement par des hommes entê-tez & qui meurent en admirant, soit entierement abolie. Mais supposons que ceux qui te loueront soient immortels, & que ta reputation soit immortelle: que cela te fait-il, je ne dis pas quand tu es mort, mais pendant tout le temps même que tu es en vie? Car qu'est-ce que la louange seule & considerée sans une certaine utilité qui en revient? Re-

nonce donc, pendant qu'il est encore temps,

XX. Carqu'est ce que la louange seule & considerée dans une certaine utilité qui en revient? ] Les Stoiciens mettoient la louange entre les choses indifferentes : mais ils partageoient ces choses indifferentes en deux classes, en choses éligibles & en choses rejettables, & ils mettoient la louange dans le premier rang. Mais comme ils faisoient encore trois classes de ces choses éligibles, la premiere des choses éligibles par elles-mêmes; la seconde des choses éligibles à cause de leur utilité, & la troisiéme de celles qui le sont par l'un & par l'autre, ils n'étoient pas bien d'accord dans lequel de ces trois derniers rangs ils devoient placer la louange. Antonin se moquoit de ces vaines subtilitez, & sans entrer dans toutes ces disputes, qui ne sont bonnes que pour l'Ecole, & point du tout pour la conduite de la vie, il ne faisoit aucune cas de la louange. Car si elle n'est éligible que pour son utilité, ce n'est donc plus elle qui est bonne. c'est le bien qui en revient. Or le sage ne sait dépendre son bien que de luy-même. Voila quelle estoit la pensée de cet Empereur. Aujourd'huy nous devons regarder les lotianges comme les fruits des vertus, lesquels produisent les mêmes vertus dans ceux qui nous louent. C'est seulement pour l'édification de nostre prochain que nous devons les aimer.

Renonce dans pendant qu'il est encore temps à ce vain

à ce vain présent de la nature, pour t'attacher desormais à quelque chose de plus solide & de

plus parfait.

XXI. Tout ce qu'il y a de beau, est beau par luy-même, il renserme & contient en soy toute sa beauté, sans que la louange en sasse aucune partie. La louange donc ne rend ni pire ni meilleur ce qui est loué. Ce que je dis là s'étend sur toutes les choses qu'on appelle volgairement belles, comme sur les choses materielles & sur les ouvrages de l'art. En esse tout ce qui est veritablement beau, n'a besoin d'aucune autre chose, non plus que la toi, la verité, la charité & la modestie. Car qu'y a-t'il là que la louange embellisse, ou que le

present de la nature. Ce passage est corrompu dans le texte. Si lesens que j'ay suivi est le bon, Antonin appelle la louange un vain present de la nature, parce qu'elle n'est qu'un son inutile, un bruit de langues qui ne sert qu'à flatter & à nourrir nostre orgueil, sans rien ajoûter à la beauté de la chose qu'on loue, comme il le prouve dans l'article suivant. Et cela me paroît sort beau. On a pourtant lû ce passage d'une autre maniere, & on en a tiré ce sens, qui n'est pas à rejetter: Tu renouces mal à propos pour elle (pour la louange) au present que la Nature (Dieu) t'a fait, (de pouvoir trouver ton bonheur en toy-même) quand tu fait dépendre ta felicité des discours des autres. Mais je croy qu'il ne seroit pas difficile de faire voir que de la maniere dont on lit le texte, on ne conserve pas le stile d'Antonin, & qu'on s'éloigne du genie de la langue Greque.

Mare Antonin. LIV. IV. 101 blâme puisse gâter? Une émeraude, pour n'être pas louée, en est elle moins belle? N'en est-il pas de même de l'or, de l'yvoire, de la pourpre, d'une épée, d'une fleur & d'un arbrisseau?

XXII. Si les ames demeurent aprés la mort, comment l'air peut-il les contenir depuis tant desiecles? Mais jete réponds: Comment la terre peut-elle contenir tous les corps qui y sont enterrez? Comme les corps, aprés avoir esté quelque temps dans le sein de la terre. se changent & se dissolvent pour faire place à d'autres: de même les ames qui se sont retirées dans l'air, aprés y avoir esté un certain

XXII. Si les ames demeurent aprés la mort, comment l'air peut il les centenir? Quand les hommes font abandonnez à leurs propres lumieres, & qu'ils n'ont pas de principes seurs pour regler leurs veues & leurs connoissances, il est impossible qu'ils ne tombent dans des absurditez infinies. Tour ce qu'Antonin ditity, marque parfaitement l'ignorance où les plus sages Payens ekoient sur la nature de l'ame & sur son état aprés la mort. Il est bien vray, felon leurs principes, que tous les corps estant tirez de la matiere universelle, & les ames venant de l'Esprit universel, comme ils le croyoient, ni les corps, ni les ames ne peuvent jamais exceder la totalité qui les produit. Autrement, les uns & les autres seroient comme la fumée qui occupe bien plus d'espace que le seu d'où elle sort. Mais leurs principes mêmes sont faux, comme on l'a déja vû. Il n'y a que la matiere qui puisse occuper de lieu; les ames n'en occupent point.

Tous de même, les ames qui se sont retirées dans l'air,

tain terme, se changent, s'écoulent, s'enflamment, & sont reçues dans la Raison universelle; & de cette maniere elles font place à celles qui leur succedent. Voila ce qu'on peut répondre, en supposant que les ames subfistent aprés la mort. D'ailleurs on peut rendre cela sensible, non seulement par l'exemple des corps qu'on enterre, comme je viens de dire, mais encore par la quantité prodigieuse d'animaux qui sont mangez tous les jours par les autres animaux & par nous-mê-mes. Car considere la quantité qui s'en consume, & qui est comme enterrée dans les entrailles de ceux qui s'en nourrissent; Cependant un même lieu suffit pour les recevoir, parce qu'il les convertit en sang & en leurs parties aëriennes & ignées.

XXIII. Quelque moyen de connoître la verité de chaque chose? C'est de la diviser en

samatiere & en sa forme.

#### XXIV.

aprésy avoir esté un certain temps. ] Antonin suit icy le sentiment de certains Philosophes, qui croyoient qu'aprés la mort l'ame se retiroit dans l'air, pour y estre purgée & lavée des taches qu'elle avoit contractées pendant qu'elle avoit habité le corps, & qu'ensuite elle estoit reçuë dans le Ciel & réûnie à la Divisité.

En supposant que les ames subsistent après la mort.] Carles Philosophes les plus éclairez ne parloient de l'immortalité de l'ame qu'avec beaucoup de doute & d'incertitude. Ils ne paroissoient pas tant la croire, que la souhaiter.

XXIII. C'est de la diviser en sa matiere & en sa forme.]
I ar

Marc Antonin. LIV. IV.

XXIV. Il ne faut point s'écarter, ni se laisser emporter au torrent; mais il faut suivre toujours la justice dans ses mouvemens, & la

verité dans ses opinions.

XXV. O Univers! tout ce qui t'accommode, m'accommode; tout ce qui est de saison pour toy, ne peut estre pour moy ni prématuré ni tardis. O Nature! tout ce que tes saisons m'apportent, je le trouve un fruit délicieux. Tout vient de toy, tout est en toy: & tout retourne à toy. Quelqu'un dit dans une Tragedie; O chere ville de Cecrops? Et toy, ne diras-tu point: O chere ville de Dieu!

Par la forme les Stoïciens entendoient l'esprit de la Nature, la Cause essiciente, c'est à dire Dieu, qu'ils établissionent tellement messé & confondu avec la matiere, qu'il n'en pouvoit estre separé: comme si Dieu estoit dans le monde de la même maniere que l'ame est dans le corps. Mais sans tomber dans cette erreur grossiere des Stoïciens, qui est si contraire à la Verité éternelle, qui nous apprend que Dieu estoit avant que le monde sus, & qu'il a fait le monde, nous pouvons entendre simplement les paroles d'Antonin, & diviser chaque chose en sa matiere, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence; & en sa forme, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence; & en sa forme, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence; & en sa forme, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence; & en sa forme, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence; & en sa forme, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence; & en sa forme, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence put put of cela, soit que sa torme soit naturelle ou artificielle, simple ou composée.

XXV. O Nature! tout ce que tes saisons m'apportent. ] Car la Nature n'a pas moins ses saisons disferentes, que l'année. Les saisons de la Nature sont l'enfance, la jeunesse, la vieil-

lesse, &c.

Et toy ne diras tu point: O chere ville de Dieu!]
Car tout homme persuadé que ce monde est la Ville de
Dieu.

104 Reflexions Morales de l'Emp.

XXVI. Democrite a dit: Fais peu de chose, si tu veux estre tranquille; mais n'auroit-il pas esté mieux de dire: Fais toutes les choses necessaires, & tout ce que la raison demande d'un homme né pour la societé, & comme elle le demande? Car on trouve là tout ensemble, & la tranquillité qui vient de faire le bien, & celle qui vient de faire peu de chose. En effet, si de tout ce que nous disons & que nous faisons, nous retranchions, ce qui n'est point necessaire, nous aurions & plus de tems & moins de chagrin. C'est pourquoi sur chaque chose il faut se demander: Cela n'est-il point du nombre des choses non necessaires? Or il faut retrancher non seulement les actions inutiles, mais aussi les pensées : car les penfées inutiles estant retranchées, les actions superfluës le sont aussi.

XXVII.

Dieu, sera convaincu que tout ce qui luy arrive, est pour

son bien, & le recevra sans murmure.

XXVI. Democrite a dit: Fais peu de choie si tu veux estre tranquille; mais n'auroit il pas esté mieux! ] Antonin avoit raison de corriger ce mot de Democrite, qui ne portoit pas tant l'homme à faire le bien, qu'à démeurer' dans la non chalance & dans la paresse, qui est la fource ou la nourrice de tous les maux. Ce chapitre est admirable.

· Non seulement les actions inutiles, mais les pensées.] Sous le mot d'actions Antonin comprend aussi les paroles, qui sont les productions de la pensée. Jesus-CHRIST nous dit dans S. Mathieu , que nous renMarc Antonin. Liv. IV.

XXVII. Essaye comme tu te trouveras de mener la vie d'un homme de bien; je veux dire d'un homme qui se plaît aux choses que la nature luy envoye, & qui se contente de faire des actions justes, & de posseder son esprit enpaix.

XXVIII. Tu as vû ces choses là; voy encore celles cy. Ne te trouble point, mais sois simple. Quelqu'un a-t-il peché contre toy? c'est sur son compte. T'est-il arrivé quel que mal? prens courage. Tout ce qui t'arrive, t'estoit destiné par la nature universelle. En

un

drons compte de toutes les paroles inutiles que nous aurons dites.

XXVII. Essaye somme tu te trouveras.] Antonin savoit fort bien que l'homme est naturellement porté au mal, & opiniatre. C'est pourquoy il ne dit pas, Sois homme de bien; c'est luy en demander trop, & luy imposer d'abord une trop dure servitude; il se contente de luy dire, essaye, ç'en est assez; essayons, Dieu ferale reste.

XXVIII. Tu as vû ces choses là, voy encore celles-cy.] On n'a pas bien compris le sens de ces paroles. Antonin repasse en luy-même tous les maux qui lui estoient arrivez, afin que cette pensée le portat à souffrir plus volontiers ce qui luy venoit d'arriver, ou qui pouvoit luy arriver dans la suite, & à quoy il se preparoit, afin que rien ne pust luy paroî-

tre nouveau.

Mais sois simple.) Il n'y a rien de si opposé à cette simplicité que demandoit Antonin, que le trouble & le desordre que causent dans l'ame toures les passions.

C'est sur son compte.) C'est contre luy-même qu'il a peché,

& non pas contre toy.

K

106 Reflexions Morales de l'Emp.
un mot, la vie est courte, & il faut profiter
du present en suivant les regles de la raison &
de la justice. Sois sobre dans le relâche que un

donnes à ton corps & à ton esprit.

\*\*EXIX. Le monde est ou un arrangement, ou une consussion & un desordre, & cut pourtant toujours le monde: mais pourroistre t'imaginer qu'il y est en toy un certain ordre & une certaine disposition, & qu'il n'y est que desordre & que consussion dans certe vaste machine dont tu sais partie? Sur tout puisque les choses les plus contraires y sont dans une entiere correspondance & dans une parfaite union.

XXX.

La vie of sourte.) Pourquoy donc la consumer en plaintes

& en regrets?

XXIX. Le monde est ou un arrangement.] Ou le monde a esté sagement ordonné & disposé par la Providence, comme le soutiennent les Stoiciens & les Platoniciens, ou il est reglé par le hazard, selon le concours fortuit des atomes, commeles Epicuriens l'ont crû. Antonin va refuter le dernier sentiment par la fabrique de l'homme qui est un petit monde, où il y a un ordre admirable & un arrangement merveilleux.

Et c'est pourrant toujours le monde. Antonin ajoûte cela, pour rendre plus sensible l'absurdité de ce sentiment des Epicuriens, comme si l'arrangement & l'ordre pouvoient sub-sister avec le desordre & la confusion. Mais cela n'est pas si sensible en nostre langue, que dans le Grec & dans le Latin, où le mot, monde, signisse ordre, propreté, belle dispo-

fition departies.

Sur sout puisque les choses les plus contraires y sont dans une entiere correspondance. Il Si le Monde n'estoit Mare Autonin LIV. IV.

XXX. Il faut éviter sur toutes choses d'estre envieux; médisant, effeminé, opiniâtre, seroce, brutal, badin, lâche, faux,

bouffon, trompeur & tyran.

XXXI. Si l'on est érranger dans le monde quand on ne sait pas ce qui y est, on ne s'est pas moins quand on ignore ce qui y arrive. Celuy qui refuse d'obéir à la Raison universelle & politique, c'est à dire à la Providence, est un esclave sugitif. Celuy qui a les yeux de l'esprit bouohez, est avengle. Celuy-là est toujours pauvre qui n'a pas en luy-même tout ce qui luy est necessaire & qui a besoin du secours d'autruy. Tu sais une apostume & un abcés dans le monde, quand tu te retires & te separes de la raison de la Nature universelle;

que l'effet du hazard, jamais la contrarieté des élemens ne pourroit estre vaincue. C'est une demonstration.

XXXI. On ne l'est pas moins quand on ignore ce qui y arriwe.] Ignorer ce qui arrive dans le monde, c'est estre surpris des accidens sacheux qui surviennent, & resuler de s'y soumettre: car c'est une marque seure qu'on ne les avoit pas prevus.

Geluy qui refuse d'obeir à la Raison universelle co politique c'est à dire à la Povidence.] J'ay expliqué la pensée d'Antonin, qui dit en un mot, celuy qui suit la raison politique. Mais suir la raison politique n'est pas intelligible en nostre langue. C'est resuser de se soumettre à la Providence, qui envoye à chacun ce qui luy convient. Voila pourquoy il l'appelle Raison politique; & c'est ce qu'il falloit saire entendre.

Tont ce qui luy est necessaire.] Pour faire le bien avec K 2

& tu t'en separes, quand tu prens mal & que tu reçois avec chagrin les accidens de la vie: car celle qui te les apporte: est la même qui t'a porté. Enfin celuy qui separe son ame de celle des autres citoyens, lesquelles ne doivent faire avec la sienne qu'une seule & même ame; celuy là, dis-je, est dans cette grande Ville comme un membre inutile, & il rompt tous les liens de la societé.

XXXII. Celuy-là philosophe sans tunique, couvert d'un simple manteau; celuy-cy philosophe sans livres. L'un demy nud dit, Je man-

le secours de la grace, sans laquelle tous ses efforts seroient vains.

Le quelles ne doivent faire avec la sienne qu'une seule & méme ame. ] Puisque les Stoiciens, croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité, ils ne pouvoient pas s'empécher de croire aussi que toutes les ames faisoient un seul & même tout avec la Divinité même. Cette erreur a esté resutée ailleurs.

XXXII. Celus là philosophe sans tunique.] Antonin de icy aux hommes tous les vains pretextes qu'ils prennent pour s'empêcher de s'adonner à l'étude de la sagesse. L'un dit: fe n'ay pas dequoy m'habiler; l'autre: fe meurs de saim; celuy-la: fe suis malade; celuy cy: fe suis ignorant. Excuses toutes frivoles. La nudité, la disette. La maladie & l'ignorance sont au contraire des motifs trespuissans qui nous engagent à avoir recours à la Philosophie, puisque c'est le seul remede à tous les maux qui nous affligent.

Sans tunique.) Comme tous les Philosophes Cyniques.

Sans livres.] Antonin a peut estre égard à ce que

Marc Antonin. LIV. IV.

manque de pain, & je ne laisse pas de philo-sopher; l'autre: Je manque de tous les secours que donnent les Sciences, & je philosophe

pourtant toujours.

XXXIII. Aime le métier que tu as appris, & n'en fais point d'autre; du reste, passe ta vie tranquillement, comme ayant remis de tout ton cœur entre les mains de Dieu tout ce qui te regarde, & ne sois ni l'esclave des hommes, ni leur tyran.

XXXIV. Pense, par exemple, aux temps de Vespasien. Tuy verras tout ce que tu vois aujourd'huy; des gens qui se marient, qui ont des ensans, qui sont malades, qui meurent, qui font la guerre, qui celebrent des Festes, qui negotient, qui labourent la terre, qui flattent, qui sont arrogants, qui ont des soupçons, qui dressent des embûches, qui souhaitent la mort d'autruy, qui sont mécon-

faisoit Cleanthes, qui n'ayant dequoy acheter ni livres, ni papier, écrivoit les leçons de Zenon sur des coquilles &

des os.

XXXIII. Aime le métier que tu as appris. ] C'est pour s'empescher de tomber dans l'inquietude qui fait que l'on n'est jamais content de sa condition. \* Que chacun demeure devant Dieu dans l'état auquel il a esté appellé.

Et ne sois ni l'esclave des hommes.] Nous ne devons estre esclaves que de Dieu qui nous a rachetez. † Vous avez esté rachetez d'un grand prix, ne vous rendez point

esclaves des hommes.

\* S. Paulaux Cor. 7. 24. +ibid.

tens, qui amassent des tresors, qui briguent le Consultat, qui aspirent à la Royauté, &c. Que sont devenus tous ces gens-là? Ils ne sont plus. Descens ensuite aux temps de Trajun; tu y verras encore la même chose. Les hommes dece fiecle là font morts auffi. de même tous les autres âges & toutes les autres nations, & voy combien de gens, aprés s'estre bien tourmentez pour parvenir à ce qu'ils desiroient, sont morts incontinent: & sont retournez dans les elémens d'où ils avoient esté tirez. Sur tout, il faut repasser dans tamemoire ceux que tu as connu toy-même, & que tu as vû s'attacher à des choses vaines, & negliger de fuire ce qui estoit digne d'eux, & a quoy ils devoient s'attacher uniquement & y trouver toute lear fatisfaction. Heft auffi tres-necessaire de se souvenir que l'application & le temps que l'on doit donner à chaque action ont leurs bornes & leurs mesures, selon la dignité des choses ausquelles on s'atta-che: ear par se moyen tu n'auras jamais le dé-plaisir d'avoir donné à des choses legeres, & de peu de consequence, plus de temps qu'il ne falloit.

XXXV. Les mots qui étoient anciennement en usage, font presentement inconnus, & ont besoin d'explication. Il en est de même des

XXXV. Il en est de même des plus grands hommes des

Mare America L. L. L.V., des noms des plus grands hommes des siecles paliez, comme Camille, Cæson, Volesus, Leonatus, & quelque tems aprés, Scipion & Caron, ensuite Auguste même, & aprés dela encore Adrien & Antonin. Ils ont besoin de gommentaires qui apprennent ce qu'ils out esté. Car toutes choses sont caduques & perissables. Elles deviennent fabulcuses dans un moment & bien-tost aprés elles sont ensevelies dans un profond oubli. Quand je dis cela, je parle do ceux qui ont paru avec le plus d'éclat, & dont la gloire a attiré les yeux de tout le monde: car pour les autres, dés qu'ils ont expiré, ils sont oubliez entierement, & on n'en parle en aucune maniere. quand même la reputation feroit immortelle, que seroit-ce? Pure vanité. Qu'y a-t.il donc à que y nous devions nous appliquer, & qui me-

stocks puffer.) Que echa of martificant pour ces hommes, vaice qui s'imaginent que la teure fera toujours ploine du bruit de leur nom. Ce nom devient bien-tost un mot barbate qu'on n'entend plus, & qui ne donne plus aucune ince.

Esmille, Cason, Tolesus, Leonatus, I Voila des noms qui ne sont presque plus entendus sans Commentaires. Camille chassa pourtant les Gaulois de Rome. Cason sut un des soutiens de la Republique. Volesus m'est inconnu : car il est icx parlé d'un homme qui estoit avant les Empereurs. Ce nom est sans doute corrompu. Leonatus sut un des principaux amis & des meilleurs Generaux d'Alexandre, dont il estoit même parent.

Con-

merite tous nos soins? Cecy seulement; d'avoir l'ame juste, de faire de bonnes actions, c'est à dire des actions utiles à la societé; de ne pouvoir dire que la verité; & d'estre toujours en état de recevoir ce qui nous arrive; & de l'embrasser comme une chose necessaire, connuë, & qui vient de la même source & du même principe que nous.

XXXVI. Abandonne-toy volontairement à la Parque, & permets luy de filer ta vie comme elle voudra.

XXXVII. Tout passe dans un moment,

& ce qui celebre, & ce qui est celebré.

XXXVIII. Considere toujours que tout fe fait par le changement, & accoutume toy à penser qu'il n'ya rien que la nature aime tant qu'à changer les choses qui sont pour en faire de nouvelles & de toutes semblables. Car on peut dire en quelque maniere que tout ce qui est, n'est que la semence de ce qui sera; & toy tu ne penses qu'à la semence qu'on jette dans la terre: c'est estre trop ignorant & trop grossier. XXXIX.

Connuë.] Si elle est connuë, elle ne doit donc rien avoir

de surprenant.

XXXVIII. Tous ce qui est, n'est que la semence de ce qui sera.] Cette idée est beile. Ainsi quand nous mourons, c'est comme un germe qui commence à pousser, & qui va bientost porter du fruit.

XL.

XXXIX. Tu vas mourir & tu n'as pas encore cette simplicité de cœur qu'il faut avoir! & tu n'es pas encore sans trouble! & tu ne t'es pas encore désait de l'opinion où tu es que tu peux estre blessé par les choses exterieures! & tu n'es pas encore doux & bien-fai-sant envers tous les hommes! & enfin tu ne fais pas encore consister la veritable sagesse à faire desactions de justice & de pieté!

XL. Sonde bien leur esprit, penetre bien leurs pensées, & voy ce qu'ils desirent & ce

qu'ils craignent.

XLI. Ton mal ne vient point de ce que les autres pensent, ni du changement ou de l'alteration du corps qui t'environne. D'où vient-il donc? de la partie qui juge qu'une telle chose est un mal: car, qu'elle ne juge pas seulement, & tout ira bien. Quoique le corps, qui est si prés de cette partie qui juge, soit

XL. Sonde bien leur esprit, penetre bien leurs penfees.] Ce precepte ne tend pas a nourrir & à exciter la curiosté. Autonin veut au contraire s'instruire à mépriser ce que les hommes pouvoient penser & dire de luy, & les jugemens qu'ils faisoient de toutes chos:s. Car les opinions & les exemples des autres n'ont que tropsouvent la force de nous ébranier. Pour éviter done ce malheur, & pour aller toujours son chemin, il nesaut que considerer leurs pensées & leurs attachemens. la vanité des choses qu'ils desirent, & la petitesse de celles qu'ils craigneat. On aura honte de se soumettre à des hommes esprits.

XLI. Quoique le corps, qui est si prés de sette par-

soit coupé, brûlé, ulceré, pourri, elle doit pourtant se taire, c'est à dire qu'elle doit tenir pour constant, que tout ce qui peut également arriver à un homme de bien & à un méchant, ne peut estre ni bon ni mauvais. Car tout ce qui arrive également à celuy qui vit selon la nature & à celuy qui viole ses loix, ne peut estre ni selon la nature, ni contre la nature.

XLII.

tie qui juge, soit coupé, brûlé, ulceré, pourri, elle dess pourrant se taire.] Les Stoïciens ont pousse trop loin l'indépendance de l'ame, quand ils ont affuré qu'elle peut estre libre dans les tourmens. Cela seroit sans doute, si l'homme eust demeuré dans l'état où il estoit quand Dien le forma. Tous ses sentimens auroiont dépendu de sa volonté, & rien n'auroit pû l'inquieter ni le troubler dans la jouissance de son souverain bien. Mais depuis que par le peché du premier homme nous naissons tous corrompus, nostre esprit a perde devant Dieu sa dignité & son excellence, & a esté malheureusement assujetti à toutes les infirmitez du corps. prix du peché originel que les Philosophes ent ignoré. Il estoit juste austi que ce qui avoit peché soussrie pour expier en partie son peché par ses douleurs & par sa penitence.

Tout ce qui peut arriver à un homme de bien 🕳 à un méchant, ne peut estre ni bon, ni manvais. ] Quoique cela soit vray au fond, neanmoins comme ou ne peut parvenir à démêler cette verité que par de longues distinctions & de grands circuits, avant que tout cela soit fait, une douleur aigue, ou une disgrace ont détruit tous ses raisonnemens les plus suivis, & terrassé toutes. ces-preuves. La veritable Religion, qui est plus simple que toute la Philosophie, nous a enseigné une manière

plus

Mare Antonia, LTV. IV. 119

Ar I. Pense continuellement que le monde est un animal composé d'une seule substance & d'une seule ame, & considere de quelle manière tout se rapporte & se conforme à son seul sentiment, se meut & se regle par son mouvement seul, & comment toutes les choses qui subsistent, sont ensemble la cause de celles qui se sont; ensin quel est l'assemblage & l'union de toutes ses parries.

XLIII. Tu es, comme disoit Epictete,

une ame qui promene un mort.

XLIV. Il n'y a nul mal pour les choses qui font dans le changement, comme il n'y a non plus aucun bien pour celles qui en naissent.

XLV. Le temps est un fleuve & un torrent impetueux. Dés qu'une chose paroît, on la perd

plus courte & plus naturelle, pour bien juger des biens & des maux. Les uns & les autres font ce qu'on les appelle, mais Dieu a mis en nôtre puissance de leur faire changer de

nature par l'ulage que nous en faisons.

XLII. Pense continuellement que le monde est un animal composse d'une seule substance en d'une seule ame. Il a esté déja parié de coste errour des Stoïciens, qui regardoient Dicu est le monde comme un seul corps animé. Cette erreur estoit apparement venue de ce qu'ils avoient lu dans les Prophetes, que Dieu remplissait le ciel & la terre, mais ils l'aquoient mai entendu.

KLIV. Il n'y a nul mal pour les choses qui sont dans le schangement.) C'est pour dire que la mort n'est pas un mal, ni la vie un bien par elles-mêmes, puis qu'elles sont reciproquemment la cause l'une de l'autre que la males.

perdaussi tost de veuë; & celle qui prend sa place, est entrainée avec la même rapibité.

XI.VI. Tout cequi arrive, est aussi ordinaire & aussi commun que les roses au Prin-temps & les fruits en Eté. La maladie, la mort, la calomnie, la surprise enfin tout ce

qui afflige ou qui rejoüit les sots.

XLVII. Toutes les choses qui arrivent dans le monde, sont toujours unies & liées avec ce qui les a precedées. Il n'en est pas comme des nombres qui sont toujours entiers, & qui ne dépendent que de la necessité toute seule. Elles ont entre elles une liaison raisonnable; & comme dans tout ce qui est, il y a un arrangement & une union qui lie toutes ses parties, de même dans tout ce qui se fait on netrouve pas une succession simple & nuë, mais une liaison merveilleuse & un admirable XLVIIL rapport.

mort sait une naissance, & que la naissaince produit une mort.

XLVII. Car il n'en est pas comme des nombres qui sont toujours entiers. 7 Cette comparaison est fort belle. Les nombres ne sont point liez les uns avec les autres : qu'on les ajoûte, qu'on les ôte, ils sont toûjours entiers & indépendans; ils subsistent par eux-mêmes, sans que d'autres les precedent ou les suivent. qui arrive dans le monde, dépend necessairement de la cause qui le produit. & est essentiellement lié avec elle. L'utilité que nous devons tirer de cette maxime, c'est d'estre persuadez qui puisque tout vient de la Providence, & concourt à une seule & mêmefin, il n'est pas posti

Mare Autonin. LIV. IV. 117

XLVIII. Il faut que tu ayes souvent dans l'esprit ce mot d'Heraclite, Que la mort de la terre est de devenir eau, que la mort de l'eau, c'est d'estre changée en air, & que la mort de l'air, c'est d'estre converti en seu, & ainsi du contraire.

XLIX. Souviens-toy toujours de l'homme qui avoit oublié où son chemin le conduisoit.

L. Fais aussi incessamment cette reslexion, que la Raison universelle avec laquelle nous avons

possible qu'il y ait rien de mauvais dans tout ce qui nous ar-

XLVIII. Il faut que tu ayes souvent dans l'esprit ce mot d'Heraclite, que la mort de la terre, c'est de devenir eau.] Les Philosophes anciens & quelques modernes ont crû que les élemens se changeoient & se convertifsoient les uns dans les autres. C'est une erreur, où ils ne sont tombez que parce qu'ils n'ont pas consideré les élemens dans leurs qualitez simples, & qu'ils ont pris des séparations pour des alterations & des changemens. Mais il ne saut pas examiner ce sentiment à la rigueur; il suffit qu'il y ait de l'apparence, & que l'œil puisse estre trompé. La morale qu'Antonin en veut tirer, est toujours sort bonne.

XLIX. Souviens toy toujours de l'homme qui avoit eublié où son chemin, le condussit. I Antonin fait sans douteallusion icy à quelque histoire ou à quelque fable connuë de son temps, où l'on voyoit un homme, qui ayant oublié où il alloit, ne savoit où donner de la teste. C'est la veritable image de ceux qui ayant oublié que ce monde est un chemin où nous ne devong faire que passer pour aller au Ciel, s'y arrestent, sans sçavoir ni ce qu'ils sont, ni où ils vont; & ressemblent justement à des hommes yvres, qui ne se souvenant plus du chemin de K 7 leur

avons le plus de commerce, & qui gouverne tout, c'est celle que nous combatons toujours opiniatrement; & que les mêmes chofes que nous voyons arriver tous les jours, font celles que nous trouvons les plus étranges.

LI. Il ne faut rien faire ni dire comme en dormant; & c'est pourtant ainsi que nous

agisfons & que nous parlons.

LII. Il ne faut pas recevoir les opinions de nos peres comme des enfans, c'est à dire par la seule raison que nos peres les ont eues & nous les ont laissées, mais il faut les examiner & suivre la verité.

LIII. Si quelque Dieu te difoit: Tu mourras demain, ou aprés demain tout au plus tard, à moins que tu ne fusses le plus lâche de tous les hommes, tu ne ferois pas grand cas de ce delai, & tu ne serois pas plus aise que ce

leur maison, vont donner dans toutes les portes sans trou-

ver la leur.

L. C'est celle que nous combattons toujours opiniatrement.] C'est la même verité, que la Religion nous apprend bien micax que la Philosophie. Caro enim concupiscit adversus spiritum. \* Notre chair combat incessamment contre le S. Esprit. Mais ce que les Philosophes n'ont point contru , c'est que le S. Esprit combat en même temps contre noitre chair, & nous donne la force de la furmonter & de la vaincre.

LII. Il no faget pas recevoir les opinions de nos peres semme des enfans. Cette obéissance aveugle & cette préoccupation sans connoissance sont toujours condamnables.

<sup>\*</sup> S.PaulanxGal. v. 17.

fut aprés demain que demain même. Car quel feroirce delay i Fais donc de même presientement, de me comte pas pour grand-chose de vivreus grand nombre d'années plutost que de mouvir demain.

LIV. Pense souvent combien de Medecins sont morts aprés avoir tant fait les vains pour avoir guéri quelques malades: Combien d'A-strologues qui, comme si c'estoit une chose bien merveilleuse, out predit la mort d'une insuité de gens: Combien de Philosophes, qui ont tant écrit & disputé sur la mort & sur l'immortalité: combien de vaillans hommes; qui en ont tué tant d'autres: Combien de Tyarans, qui comme s'ils eussem esté immortels, ont

LIII. Et ne compte pas peur grand chofe de vivre un grand namée d'années, plusoft que de mourir deronin. ] Carla difference qu'il y a entre ces deux termes, est si petite, qu'ellene merite pas seulement d'estre examinée par un homme qu'ine

doit penfer qu'à l'éternité.

LIV. Combina de Medecins fant morts après avoir sant fait les vains pour avoir gueri quelques malades. } Cet Empereur reproche plus d'une fois aux Medecins leur vanité. Il faur avoiter aussi qu'il faudroit qu'ils fussent bien sarges, s'ils n'abusoient un peu des soiblesses que l'amour de la vicaous donne pour eux. Antonin se moque de cette vanité, qui n'est fondée que sur un art inutile à celuy qui le professe, & il sait sans doute allusion au provente, Medecin, guéris-toy toy-même.

Combien à Aftrologues qui, comme si c'estoir une shofe bien merveisseuse, ont predit la mort. ] Antonin se moque aussi de l'Astrologie judiciaire, dont il fait sine-

ont abusé avec une insolence & une fierté insupportable du pouvoir qu'ils avoient sur la vie des peuples qui leur estoient soumis: Enfin combien de villes entieres sont mortes; s'il m'est permis de me servir de ce terme, Helice, Pompeji, Herculanum, & une infini-Passe de là aux hommes que tu as té d'autres. vus & connus successivement. Aprés avoir enterré leurs amis, ils ont esté enterrez euxmêmes. Ceux qui ont enterré ces derniers ont reçu par d'autres mains le même office, & tout cela en peu de temps. En un mot, il faut avoir toujours devant les yeux les choses humaines; pour voir combien elles sont meprisables & passageres. Ce qui nâquit hier, n'est aujourd'huy qu'une Mummie, ou qu'un Voila pourquoy il faut vivre peu de cendre. conformement à la nature le peu de temps qui nous refte; & quand l'heure de la retraite fonne, se retirer paisiblement & avec douceur. comme une olive mûre, qui en tombant benit la terre qui l'a portée, & rend graces à l'arbre qui l'a produite.

LV.

ment sentir le ridicule. En effet, c'est une chose bien merveilleuse que de predire la mort à des hommes qui ne sont nez que pour mourir.

Comme une olive mure qui en tombant.] Cette comparaison est toute pleine d'une certaine douceur qui fait un veritable plaisir. Il y a bien de la noblesse &t du naturel d'avoir ainsi donné du sentiment à l'olive. Antonin pre-

tendi

LV. Sois semblable à un rocher que les ondes de la Mer battent incessamment. Il demeure toujours ferme, & méprise toute la fureur des flots. Que je suis malheureux,qu'u-notelle chose me soit arrivée! Dis plutost: Que je suis heureux que cela m'estant arrivé, je demeure pourtant inaccessible à la tristesse, & que je ne sois ni blessé de cet accident, ni épouventé de toutes les choses dont il me menace. La même chose pouvoit arriver à tout. autre comme à moy: mais peut-être qu'un au-tre ne l'auroit pas supportée de même. Pourquoy donc appelles-tu plutost cet accident un malheur, que tu n'appelles un bonheur extréme la disposition où tu es? Appelles-tu un malheur de l'homme, ce qui n'est nullement contraire à la nature de l'homme? ou crois-tu qu'une chose puisse estre contraire à la nature del'homme, quand elle ne vient ni contre ses ordres, ni contre sa volonté? Quelle est donc sa volonté? Tu l'as assez apprise. Cet accident dont tu te plains peut il t'empescher d'estre juste, magnanime, temperant, sage, éloigné de la temerité, ennemi du mensage, tenieure redesse l'ibre en d'accident de l'ibre en de l'ibre songe, toujours modeste, libre, & d'avoir

toutend donc que la mort, en quelque temps qu'elle vienne, n'est qu'une maturité, & par consequent il n'estoit pas persuadé que personne pust mourir avant son heure; comme Eliphas dit à Job en parlant de l'impie: Il tembera comme le bouton de la vigne, & comme l'elive dans sa seur.

LVI.

toutes les autres venus dans lesquelles la naturetrouve tout ce qui luy est propre. Desormais donc dans tous les accidens qui pourroient re porter à la trisbesse, souviens noy de cerre verité, que ce qui t'arrive s'est point un malheur, mais que c'ost un bombeur insigne que de le supporter courageus coment.

LVI. Un secours bien vulgaire, mais cependant tres-utile pour faire mépriser la mort, c'est de repasser dans sa memoire tous œux qui ont esté le plus attachez à la vie, & qui en ont le plus joiiy. Quel si grand avantage ont-ils donc eu sur ceux qui ont esté emportez par une mort prématurée? Cæcidianus, Fabius, Julien, Lepidus, & tant d'autres, aprés avoir assisté à une infinité de tunerailles, ont eux-mêmes esté portez sur le bûcher. En un mot, l'espace qu'il y a de plus est peu de chosse. Et encore, dans quelles miseres, avec quelles gens & dans quel corps le faut-il passer. Ne te fais donc pas une si grande assaire de la vie

LVI. Un secome bien vulgaire. ] Antonia veut disse que c'est un secours proportionné à la portee du peuple. & que tout le monde peut trouver de luy-même; au lieu que les secours que donnent les Stoïciens, sont plus difficiles & plus recherchez.

Cacidianus, Fabius, Julien, Lepidus. ] Tous gens

qui avoient en une fort longue vie.

Dans quelles miseres, avec quelles gens, ] & avec quelle corps le faus-il passer?] Une seule de ces trois veritez de-

vie, mais regarde à l'immenfité du temps qui te precede & de celuy qui te suit. Dans cet abime sans fond quelle différence mets-tu entre celuy qui a vêcu trois jours & celuy qui a vêcu trois siecles?

LVII. Va toujours par le plus court chemin. C'est celuy qui est seson la nature, & il est selon la nature de faire & de dire en toutes rencontres ce qui est le plus jasse & le plus droit. Une telle disposition t'épargnera mille peines & mille combats; elle te delivrera de tous les tourmens secrets que causent immanquablement la dissimulation & le faste.

RE-

vroit suffire pour nous détacher de la vie & pour nous le rendre ennuyeuse. Mais heureusement, ou mallieuseusisseur, nous faisons unement de ses réflexions, quoique nousepulnement fait grand sujet de les soins.

LVII. De tous les tourneme fecrets que causent immanquablement la dissimulation & le faste. ] Antonin nous apprend icy les tourmens que causent ordinairement aux Princes une fausse politique & un soin de leur grandeur souvent malentendu : car c'est ce qui les tient dans une gehenne continuelle. Ce que j'ay traduit dissimulation. Antonin l'appelle acconomie; & par ce mot il entend les déguisemens qu'erdonne ce qu'en appelle la politique, qui ne permet pas aux Princes de paroître toujours ce qu'els sont : Vira Principum setta de ostentationi garatta.

REFLEXIONS

## MORALES

DE

L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN.

## LIVRE CINQUIE ME.

E matin, quand tu as de la peine à te lever, qu'il te vienne incontinent dans l'esprit; Je me leve pour faire l'ouvrage d'un homme. Suisje donc encore fâché d'aller saire une chose pour laquelle je suis venu dans le monde? N'ay-je donc esté formé que

## REMARQUES

SUR LE CINQUIE ME LIVRE.

I. E main, quand tu as de la peine à te lever. ] Le mot grec que j'ay traduit le main, fignifie proprement la petite pointe du jour. C'effoit l'heure du lever des gens laborieux. Il n'y avoit que les lâches & les paresseux qui f ussent au lit à six ou sept heures.

Elles

que pour me tenir bien chaudement étendu dans mon lit? Mais cela fait plaisir. Tu es donc né pour te donner du plaisir, & non pas pour agir & pour travailler? Ne vois tu pas les plantes, les oiseaux, les fourmis, les arai-gnées, les abeilles? Elles travaillent sans relâche à orner & à embellir leur état, & toy tu negliges d'embellir le tien. Tu ne cours point aux choses ausquelles la Nature t'a destiné. Mais aussi, mediras-tu, l'on a besoin de quelque repos. Je l'avouë: mais la Nature a mis des bornes à ce repos, comme elle en a mis au manger & au boire; & toy tu passes ces bornes, tu vas au-delà de ce qui te suffit, & au contraire dans le travail tu demeures toujours en deça. Cela vient de ce que tu ne t'aimes pas toy-même: car si tu t'aimois, tu aimerois ta propre Nature, & tu obéirois à ses ordres. Tous les autres ouvriers qui aiment leur métier, sechent & maigrissent sur leur travail, ils en perdent le boire & le manger, ils passent leur vie sans se baigner: & toy tu sais moins de cas de ta Nature qu'un tourneur n'en fait de son art, un danseur de sa danse, un avare de son argent, & un ambitieux de sa vaine gloire. Car tous ces

Elles travaillent sans relâche à erner & à embellir leur Estat. ] Cette pensée m'a toûjours plû, & je trouve fort agreable cette idée, que chaque chose, chaque espece ait sa Republique, son monde, sa police à part.

II. Du'il

ces gens là, des qu'ils sont une fois dans la passion, ils ne songent plus tant ni à manger, ni à dormir, qu'à aquerir & à augmenter ce qu'ils aiment. Les actions qui vont au bien de la societé, te paroissent-elles donc plus méprisables & moins dignes de tes soins?

II. Qu'il est aisé de chasser & d'effacer entierement toute imagination fâcheuse & triste. & de se remettre d'abord dans une parfai-

te tranquillité!

III. Croy que tu dois faire & dire tout ce qui est digne de toy & selon ta Nature, sans te mettre en peine du reproche & du blâme que cela pourra t'attirer. Si une chose est bonne à faire ou à dire, rien ne doit t'en empscher. Ceux qui te blâmeront, auront leurs wûes par-

II. Qu'il est aisé de chasser de d'effacer entierement. ] Cela est aisé à ceux qui connoissent leur veritable bien,

& qui favent où le trouver.

III. Sans te mettre en peine du reproche de du blame que cela pourra l'attirer. L'infamie même ne doit pas nous rebuter de faire le bien. Seneque a fort bien dit: Æquissimo animo ad honestum consilium per mediam infamium tendam. Nemo mihi videtur pluris assimave virtutem, nemo illi esse magis devotus, quam qui boni viri famam perdidit, ne conscientiam perderet. Firay chercher de tout mon cœur à faire tout ce qui est honneste au travers de l'infamie même. Car personne ne me paroist avoir plus d'essime pour la vertu, & luy estre plus devoire, que celuy qui pour sauver sa conscience a perdu la reputation d'homme de bien. C'est ce que dit saint Paul:

Mare Antonin. L. 1 v. V.

particulieres, & fuivrant leurs propres mouremens. Tun'y dois point faire d'attention, mais aller tout droit en suivant ta propre Na-

ture & celles du monde: car pour l'une & pour l'autre il n'y a qu'un même chemin.

IV. Je marche par le secours de la Nature, jusques à ce que je me repose en rendant l'esprit à celuy de qui je l'ay reçû, & en tombant dans lemême lieu d'où mon pere & ma mere ont tiré le sang stont ils m'ont formé, & ma nourrice le lait dont elle m'a nourri. & qui me sournit tous les jours depuis tant d'années les biens dont j'ay besoin; dans ce lieu enfin que je soule aux pieds, & dont j'ay abusé en tant demanières.

V. Ne

127

Paul: † Nous montrons en toutes choses que nous sommes serviteurs de Dieu; par la bonne repassion, par les enlomnies & par les louanges.

En furvant ta propre nature & celle du monde. ] Car l'une & l'autre viennent du même esprit, qui est tout en

tous.

IV. Et en tembant dans le même lieu d'où mon pere to ma mere. ] Parce que nous fommes de poudre, nous retour-

nerons en poudre.

Dans ce lieu enfin que je foule aux pieds, & dont s'ay abusé en tant de manieres. ] La douceur d'esprit d'Antonin paroît dans toutes ses idées. On ne peut rien voir de plus tendre ni de plus humble en même temps, que ce qu'il dit icy de la terre, en se reconnoissant presque indigne de la fouler aux pieds. & en avoüant qu'il a abusé de ses presens en une infinité de manieres.

V. Ne peux-tu te rendre recommandable & te faire admirer par ton esprit? A la bonne heure. Mais il y a plusieurs autres choses sur les quelles tu ne saurois dire, Je ne suis pas propre acela. Fais donc paroître ce qui dépend uniquement de toy: la sincerité, la gravité, la douceur, la patience dans le travail, la haine des voluptez. Sois content de ta condition; aye besoin de peu; suy le luxe, la bagatelle & les vains discours; aye l'ame saine, libre & grande. Ne vois-tu pas que pouvant t'élever par tant de vertus, sans avoir aucun pretexte d'incapacité naturelle, tu demeures pourtant dans la basses, parce que tu le veux. Si la nature ne t'a pas esté favorable, est-ce une rai-

V. Ne peux tu te rendre recommandable, ni te faire admirer par ten esprit? à la bonne heure.] Antonin travaille icy à guerir les hommes de l'abatement & du defespoir où ils sont ordinairement, quand ils ne reconnoissent point en eux de ces qualitez brillantes, qui sont qu'on est estimé & recherché de tout le monde. Celuy-là est ou grand Poëte, ou grand Orateur; celui-cy grand homme d'Etat & grand Politique; un autre éblouit les compagnies par une beauté d'esprit & par une vivacité d'imagination qui luy sont trouver des perles & des diamants où il ne paroît que du gravier & du sable; & moy je n'ay aucun de ces dons.' Est ce donc là un si grand sujet de se décourager? Si nous pensions bien à l'usage que la pluspart des gens sont de ces qualitez qui attirent nostre envie, nous aurions honte de les desirer, & nous remercierions Dieu de ne nous les avoir pas données.

Si la nature ne t'a pas esté favorable. ] C'est à dire, si

Marc Antonin. LIV. V. 129 fon qui doive t'obliger de murmurer, d'estre avare, inconstant, slateur, bousson, d'accuser & de maudire ton corps, & d'avoir toujours l'ame incertaine & slottante? Non en verité. Il y a long-temps que tu pourrois t'être délivré de ces foibless; & si tu te connoissois pesant & de dure conception, il falloit tâcher de guérir ce désaut par le travail & par l'exercice, & ne pas s'y complaire & le negliger.

VI. Il y a des gens qui dés qu'il ont rendu quelque service à quelqu'un, sont trés promts à mettre en compte la grace qu'ils luy ont faite. Il y en a d'autres qui ne comptent pas ve-

ritable-

elle ne t'a pas donné les graces que tu voudrois avoir, est-ce

une raison de negliger celles que tu en as reçues;

Et si tu te comoissois pesant et de dure conception: il falloit tâcher de guérir. ] Aprés avoir consolé l'homme affligé de sa pesanteur, il luy reproche qu'il en est seu la cause, & qu'il dépendoit de luy de s'en désaire & de se guérir, s'il avoit voulu s'en donner la peine. En effet, il n'y a point d'homme si strupide & si grossier, qu'un travail assidu ne polisse ou ne corrige au moins en partie.

\* Est quadam prodire tenus si non datur ultra.

Mais la pluspart des hommes ne se plaignent des dons que la Nature leur a refusez, que pour excuser leur paresse, & pour avoir un pretexte plus plausible de demeurer dans l'assoupissement où ils sont.

VI. Il y a des gens qui dés qu'ils ont rendu quelque service à quelqu'un. ] Ce partage de bien faiteurs en trois classes est trés-bien fait. La premiere & la plus nom-

\* Horat. Epift. 1. L. breafe

ritablement les plaisirs qu'ils ont faits, mais qui regardent comme leurs debiteurs ceux qui les ontreçûs. Enfin il y en a d'une troisséme espece, lesquels oublient & ne savent pas ce qu'ils ont fait; semblables à la vigne, qui produit des raissins & ne demande plus rien aprés avoir porté son fruit. Comme un chevalaprés avoir couru, un chien aprés avoir chas-

breuse est de ceux qui mettent incontinent en ligne de comte le plaisir qu'ils ont fait, pour en estre payez dans la suite, & alors ce n'est plus en bienfait, c'est un prest ou plutost une usure, comme dit Seneque : Turpis fæneratio est beneficium ferre. C'est une usure honteuse, que d'écrire sur son registre ses bienfaits. Le seconde classe est de ceux qui ne les écrivent pas veritablement, & n'en àttendent pas de recompense: mais qui prennent un autre chemin, où leur amour propre & leur orgueil trouvent mieux leur compte. Ils seroient fâchez d'en estre payez, & sont ravis de pouvoir toujours regarder comme leurs debiteurs ceux qu'ils n'ont obligez que pour avoir sur eux cet avantage. J'aimerois mieux les premiers. Enfin la troisieme & la plus petite est de ceux qui oubliant les plaisirs qu'ils ont faits, en font toujours de nouveaux, dont ils perdent aussi tost la memoire, & si bien, qu'ils ne savent pas même qu'ils ne les savent pas, pour me servir d'un mot de Platon, qui me paroît avoir beaucoup de force. Mais ce n'est pas encore tout de faire du bien & de l'oublier, il faut en faire à tout le monde, sans jamais cesser, selon ce beau precepte de l'Ecclesiaste; Mitte panem tuum super transeuntes aquas, quia post tempora multa invenies illum. Jette ton pain Jur le courant des eaux, parce que tu le retrouveras aprés plusieurs années.

72

Marc Antonin, Liv. V. I-3 [ chasse, & une abeille aprés avoir fait son meil, ne disent point, j'ay fait du miel, j'ay couru, j'ay chasse, Un homme aprés avoir fait du bien, ne doit point prendre la trompette, mais il doit continuer, comme la vigne, qui aprés avoir porté son fruit, se prepare à en porter d'autre dans la saison. Il faut donc à ce compte estre du nombre de ceux qui font le bien sans le savoir? Sans doute. Mais selon tes principes, il faut savoir ce que l'on fait. Car c'est le propre de celuy qui suit les loix de la societé, de savoir qu'il suit ces loix, & de vouloir même que celuy pour lequel il les suir, ne puisse pas l'ignorer. Ce que tu dis est vray: cependant pour peu que tu t'écartes de ce que je viens de dire, tu seras bien tost du

Il faut donc à ce compte estre du nombre de ceux qui font le bien surs le savoir? ] Ce sont des objections qu'Antonin se fait à luy-même, & ce dialogue réissit fort bien.

Et de vouloir même que celuy pour lequel il les fait, ne puisse pas Pignorer.] Cela est vray quand il s'agit de l'édification du prochain, & deluy donner un bon exemple.

Mais pour peu que tu t'écartes de ce que je viens de dire. ] Cela est certain. Il est si difficile de tenir le juste milieu & de garder la moderation necessaire, en desirant que l'on connoisse que c'est nous qui avons sait cecy & cela, que bien-tost ce ne sera plus l'utilité de nostre prochain que nous aurons en veuë, mais la nostre.

Car

nom-

nombre des premiers dont j'ay parlé: car ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de vraisemblance. Mais si tu veux bien comprendre ce que je te dis, ne crains pas que cela te sasse jamais perdre aucune occasion de saire du bien.

VII. La priere des Atheniens essoit : Jupiter, faites pleuvoir, je vous prie, faites pleuvoir sur les champs & sur les prez des Atheniens. Ou il ne faut point prier du tout, ou il

Car ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de vraisemblance. ] Ces raisons estoient, qu'il y avoit de l'orgueil à ne vouloir pas qu'on reconnût nos biensaits; que c'estoit faire plus de mal que de bien à ceux que nous privions du plaisir de nous témoigner leur reconnoissance; que tous les hommes estant; nez pour s'aider les uns les autres, il falloit réduire ceux que nous obligions, à la necessité de nous rendre le bien qu'ils avoient reçu. Ensinque c'étoit blesser la Loy & la Justice, que de vouloir qu'ils mourussent nos debiteurs. Raisons toutes plus subtiles que solides. Antonin y répond fort bien.

Ne crains pas que cela te fasse jamais perdre aucune occasson de faire du bien.] Voila tout ce qu'il y avoit à répondre à toutes les raisons qu'on pouvoit objecter. Que nostre prochain ne sache pas que c'est nous qui l'avons obligé, ou qu'il le sache & qu'il soit ingrat, cela n'empesche pas que nous ne puissions continuer de luy faire du bien. Il dépend de nous d'accomplir nostre charité, & c'est à quoy nous devons tendre.

VII. Ou il ne faut point du tout prier, ou il faut prier de cette maniere, simplement & liberalement. ] Antonin loue les Atheniens de ce que leurs prieres estoient Marc Antonin, LIV. V

133

il faut prier de cette maniere simplement & liberalement.

VIII. Comme on dit d'ordinaire, qu'Esculape ordonne aux malades d'aller à cheval, ou de se baigner dans l'eau froide, ou de marcher nuds pieds, on doit s'imaginer aussi que la Nature ordonne de même à ses ensans d'estre malades, de perdre quelque membre, ou de saire quelque autre perte, & autres choses semblables. Car comme dans la premiere maniere de parler le mot ordonne signifie proprement dispose & choiste les moyens les plus propres pour redonner la sante, dans la derniere ce mot signifie la même chose. En effet la Nature

estoient generales, & que chacun d'eux ne prioit pas pour soy en particulier. En effet, c'est blesser l'amour que nous devons avoir pour nôtre prochain, que de borner nos prieres à nous-mêmes. La priere que nôtre Seigneur nous a donnée, est un modele parsait de la charité qui nous doit animer en ces occasions.

Simplement & liberalement. ] Simplement, c'est à dire sans jalousse & sans envie; liberalement, c'est à dire pour

tout le monde en general.

VIII. Comme on dit d'ordinaire, qu'Esculape ordonne aux malades d'aller à cheval. ] Antonin veut prouver que les maux que Dieu envoye aux hommes, sont des remedes falutaires qui operent leur guerison. En effet, tous les malheurs qui nous arrivent, sont ou une medecine pour les malades, ou un exercice pour les sains; & c'est ce que la Religion nous enseigne encore mieux que la Philosophie. Ce chapitre est parsaitement beau.

Ainsi

ture choisit & dispose ce qui convient à chacun, parce qu'elle le juge propre à accomplir sa destinée. En disant ce qui convient, nous parlons comme les massons, qui disent d'une pierre quarrée, qu'elle convient qu'elle s'ajuste bien dans un mur ou dans une piramide, quand elle joint bien avec les autres. A tout prendre, il n'y a en toutes choses qu'une même symmetrie, qu'une même harmonie; & comme de tous les differens corps resulte la composition de ce monde, qui ne fait qu'un seul & même corps: ainsi de toutes les differentes causes resulte ce que l'on appelle la destinée, qui n'est qu'une seule & même cause. Les plus ignorans entendent sort bien ce que je dis, puisque dans leur

Ainse de toutes les disserentes causes resulte ce qu'on appelle la dessinée, qui n'est qu'une seule & même cause. ]

Antonin explique fort bien ce que c'est que la destinée: Nibil aliud est fatum, quam series implexa causarum. Ce qu'on appelle la Dessinée, n'est qu'une suite, un estet de plusseurs causes liées ensemble par la Providence, & elle n'est qu'une seule & même cause, qui est destinée à produire un tel ou un tel estet. Quand il dit qu'elle n'est qu'une seule & même cause, il veut exclure par là les causes accidentelles, que certains Philosophes vouloient allier avec la destinée. Car la cause qui est par soy; ne peut estre que determinée, certaine, une & simple, au lieu que les causes par accident, s'il y en avoit, ne pourroient jamais estre unes, mais infinies & indeterminées, parce que plusieurs accidens entierement differens pourroient estre ensemble dans un même sujet.

Marc Antonin. LIV. IV. leur langage ordinaire ils disent, Sa destinée portoit cela, c'est à dire, qu'une telle chose estoit portée à un tel, qu'elle luy estoit ordon-née. Recevons donc ces ordonnances, comme nous recevons celles des Medecins. Il ne laisse pas d'y avoir dans ces dernieres des choses fâcheuses & difficiles: mais nous les recevons avec joye dans l'esperance d'une promte guérison. Aye donc autant d'empressement pour hâter la perfection & l'accomplis-sement des choies que la Nature a resoluës, que tu en as pour le recouvrement de ta santé: re-çois avec joye ce qui t'arrive, quelque sâcheux qu'il foit, parce qu'il aboutit à procurer la santé au tout dont tu fais partie, & qu'il en-tretient la prosperité & la felicité de Dieu mê-me, qui ne l'auroit pas permis, s'il n'estoit utile à l'Univers. Or il n'y a point de nature qui souffre quoi que ce soit qui ne soit convenable

fujet. Aussi Platon a défini la destinée le Ley émanée de Dien, qui toujours suit & accompagne Dieu. C'est la Raison divine que rien ne peut ni empescher, ni violer.

Et qu'il entretient la prosperité és la felicité de Dien, même.] C'est encore une suite de l'erreur des Stoïciens, qui consideroient Dieu comme l'Ame de l'Univers, & qui l'ensermoient dans la matiere, & le rendoient en quelque maniere sujet à corruption, à dissolution & à alteration. Mais quoique ce sentiment soit ridicule & impie, & que Dieu soit si libre, qu'il n'a besoin d'aucune de ses creatures, qui ne peuvent rien contribuer à sa

L 4

à celuy qu'elle gouverne. Tu vois par là qu'il y a deux raisons principales qui doivent t'obliger à embrasser & à cherir tout ce qui t'arrive; La premiere, que cela t'étoit destiné & ordonné, que cela estoit fait pour toy, proportionné à toy, & comme annexé à toy de toute ancienneté par les causes premieres; & la seconde, qu'il contribuë au bonheur, à la perfection, & si on l'ose dire, à la durée même de celuy qui gouverne tout. Car c'est mutiler ce tout, que de retrancher quoy que ce soit de sa connexité & de sa continuité, aussi-bien dans ses parties que dans ses causes; & tu en retranches autant qu'il est en ton pouvoir, tout ce que tu supportes avec peine, & que tu voudrois empescher.

IX. Ne

felicite, & moins encore à sa durée, nous ne laissons pas de pouvoir parler le même langage, en luy donnant un meilleur sens. En effet, nous pouvons dire que nos bonnes actions, nostre patience dans les maux, & notre acquiescement aux ordres de Dieu entretiennent en quelque maniere sa felicité & sa gloire, puis qu'il a bien voulu faire consister l'une & l'autre dans l'obésisance que nous luy devons, & dans l'usage que nous saisons des precieux presens qu'il nous a faits.

Et si on l'ose dire, à la durée même.] Quoique ce mot soit impie dans le sens des Stoiciens, il peut estre orthodoxe dans nostre bouche. Car c'est en quelque maniere autant qu'il dépend de nous, détruire & aneantir Dieu, qu de luy desobéir, & de sermer les yeux à la lumiere de sa verité.

Marc Antonin. LIV. V.

IX. Ne te dégoûte, ne te décourage, & ne t'impatiente point, lorsque tu ne réussis pas toujours à faire tout selon les regles de la droite raison. Au contraire; après qu'une chose t'aura mal réussi, recommence la de nouveau, & te prepare à voir tranquillement plu-fieurs infirmitez pareilles. Aime de tout ton cœur ce que tu as entrepris, & ne retourne point à la Philosophie, comme les Ecoliers retournent chez leur Maître, mais comme ceux qui ont mal aux yeux, ont recours aux remedes de l'éponge & des œufs, ou aux fomentations & aux cataplames: ainsi rienne t'empê-chera d'obéirà laraison, tu y acquiesceras en toutes manieres. Sur tout souviens-toy que la Philosophie nedemande de toy que ce que deman-

IX. Ne te dégoûte, ne te décourage, & ne l'impa-tiente point.] Autonin tâche icy de soûtenir les hom-mes contre le découragement, où ils tombent, quand ils ne réuffissent pas dans les efforts qu'ils sont pour suivre la regle de la droite raison, c'est à dire, les preceptes de la Philosophie. Toutes nos infirmitez ne doi-vent pas nous rebuter; & dans toutes nos chutes nous devons nous relever plus animez, comme cet Antée de la fable, qui tiroit de la terre de nouvelles forces désqu'il la touchoit. Nous devons estre encore plus dispo-fez à cela que les Payens: car nous sçavons que la vertu de Dieu s'accomplit dans nos infirmitez. & que nous ne sommes jamais plus forts que quand nous sommes foibles.

Sur tout souviens-toy que la Philosophie ne demande de toy que ce que demande la nature.] Ce sage Empereur

mande la Nature, & toy tu voulois tout le contraire de ce qu'elle veut. Qu'y a-t-il de plus agreable? C'estainsi que la volupté nous trompe sous un voile specieux. Mais prens-y bien garde; la grandeur d'ame, la liberté, la simplicité, la patience & la sainteté ne sont-elles pas mille sois plus agreables? Et quand tu auras bien pensé tous les avantages de la prudence, qui est la mere de la prosperité & de la seureté, pourras tu jamais rien trouver qui luy soit comparable.

X. Tou-

a raison de guérir icy les préventions où l'on est, que la Philosophie nous impose un joug fort pesant, & nous veut assujettir à des choses qui violentent la nature. Rien n'est plus faux. La veritable Philosophie & la Nature sont toujours d'accord, & la pratique des devoirs que l'une & l'autre nous imposent, est bien plus aisée que le chemin des vices, tout semé de fleurs qu'il nous paroît.

Et toy tu voulois tout le contraire de ce qu'elle veut.]
C'est une grande verité. Ce n'est pas la nature qui nous violente, en nous imposant de certains devoirs; c'est nous qui la violentons, en l'assujettissant à nos desirs

déreglez; & en la deshonorant par nos crimes.

Qu'y a-t-il de plus agreable? ] C'est le langage que tiennent nos passions quand elles nous sollicitent pour

nous porter au vice.

Et quand tu auras bien pesé tous les avantages de la prudence, qui est la mere de la prosperité és de la seureté.] Cet endroit est parsaitement beau. Antonin considere les qualitez dont il vient de parler comme les esseus les suites de la prudence, qui dépend toujours de nous. Si elle n'en dépendoit pas, ce seroit en vain que Jesus-Christ

Marc Antonin, LIV. V.

X. Toutes choses sont si envelopées & si cachées, que la pluspart des Philosophes, je dis même des plus habiles, ont assuré qu'on ne pouvoit les comprendre. Les Stoiciens se sont contentez de dire qu'on ne pouvoit les comprendre que tres-difficilement. D'ailleurs toutes nos conceptions sont sujettes à l'erreur: car où est celuy qui peut se vanter d'estre infaillible? De plus, tout ce qui peut faire en ce monde le sujet de nos recherches & de nos desirs, est vil & peu durable, & peut estre au pouvoir d'un infame débauché, d'une courtisane & d'un voleur. Il ne faut aprés cela que penser aux mœurs de ceux avec qui tu as à vivre, & dont on peut à peine supporter le plus honnête & le plus complaisant, pour ne pas dire qu'il n'y a presque personne qui puisse ſе

Christ nous auroit dit : † Soyez prudens comme les ser-pens, & simples comme les colombes.

X. Toutes choses sont si envelopées & si cachées. ] Le but d'Antonin est de faire voir aux hommes l'erreur où ils sont, quand ils font consister leur souverain bien dans la science, dans les plaisirs, dans les richesses & dans le commerce du monde. La science n'est qu'obscurité; les richesses & les voluptez que foiblesse & entêtement; & le commerce du monde qu'un fardeau & qu'un ennuy.

Et peut estre au pouvoir d'un infame débauché, d'une Courtisane, ou d'un voleur.] Cela est admirable. Antonin donne par là en deux mots une regle seure pour faire connoître le veritable bien. C'est celuy qui ne

+ Matth. 10. 16.

se supporter soy-même. Au milieu donc de tant de tenebres, de tant d'ordures, & de ce torrent continuel de la matiere, du temps & du mouvement, je ne vois pas ce qui peut meriter nos soins & nostre estime. Il faut au contraire en se consolant soy-même attendre la dissolution naturelle: mais il faut l'attendre sans impatience & sans chagrin, & trouver son repos dans ces deux reslexions; l'une, qu'il ne m'arrive rien qui ne soit utile & consorme à la nature du Tout; & l'autre, qu'il est en mon pouvoir de ne rien saire contre mon genie & mon Dieu: car il n'y a personne qui me puisse contraindre à violer ses ordres.

XI. A quoy me sert à present mon ame? Voila ce qu'il faut se demander à toute heure & à tous momens. Fais aussi avec soin cette recherche, qu'est ce qui se passe presentement dans cette partie de moy-même qu'on appelle la partie principale? Quelle ame ay-je presentement? Est ce l'ame d'un enfant, d'un jeune homme, d'une semmelette, ou d'un Tyran?

F.A-

peut estre au pouvoir des vicieux. Comment est-il posfible que les hommes fassent tant de cas des choses qui tombent si souvent en partage aux plus mal honnêtes gens?

XI. A quoy me sert presentement mon ame. ] Ces demandes seules seroient capables de nous redresser, si nous étions capables de nous les faire & d'y répondre sans

déguisement.

Marc Antonin. LIV. V. 141 Est-ce l'ame d'un cheval ou d'une beste feroce?

XII. Tu peux connoître à cecy ce que le peuple appelle des biens. Si quelqu'un s'est formé une idée des veritables biens, comme de la prudence, de la sagesse, de la vaillance & de la justice, il ne pourra jamais sousrir qu'on ajoûte à cette idée rien qui n'y soit conforme, & qu'on parle avec indignité de ces veritables biens. Mais s'il s'est fait une idée des biens du peuple, il entendra & recevra avec plaisir, comme une application heureuse, le mot du Poëte comique, que celuy qui les possede est si riche, & que tout est si propre chez luy, qu'il ne sait où aller pour les necessitez à quoy la na-

XII. Tu peux juger par cecy ce que c'est que le peuple appelle des biens. ] Antonin donne encore icy une regle merveilleuse pour discerner les veritables biens d'avec les saux, d'avec ceux que le peuple appelle des biens. Les derniers sont ceux sur lesquels les honnêtes gens sous rent qu'on plaisante. Par exemple, sil'on parle des richesses, on rira volontiers, sil'on entend appliquer à ce sujet un vers d'Aristophane, qui dit dans une de ses Comedies, que tout est si propre dans la maisson d'un homme riche, qu'il ne sait où aller pour ses necessees. Mais si on faisoit une semblable application sur la vertu, sur la pieté, sur la sagesse, il n'y a perfonne qui n'en sût choqué, & qui ne se revoltât contre cette audace.

Le mot du Poëte Comique. ] C'est ce vers d'Aristo-phane.

Α' λλ' Ενκαθαςῷ ΤΕς ἀυχέσας τύχοι.

nature l'oblige; & le peuple fait luy-même cette différence sans le savoir: car au premier cas cette application le choqueroit & luy seroit tres-desagreable: au lieu qu'au second, c'est à dire quand on parle des richesses, du luxe, de la gloire & de la fortune, elle le divertit, & il la reçoit avec joye, comme un bon mot plein de sel & desens, & qui convient admirablement au sujet. Va aprés cela, & demande si l'on doit prendre pour des biens veritables & dignes de son estime, des choses ausquelles on peut appliquer avec grace le mot ue je viens de rapporter.

XIII. Je suis composé de matiere & de forme. Comme ni l'une ni l'autre n'ont esté tirées du neant, elle ne seront jamais aneanties. Ainsi toutes ces parties seront converties par ce changement en une partie de l'Univers, & ensuite en une autre jusques à l'infini. C'est

un

Et le peuple fait luy-même cette difference sans le savoir.] Le peuple connoit donc naturellement quels sont les veritables biens. Cela est vray. Mais comme c'est une connoissance aveugle & étousée par les objets & par les passions, il ne peut ni s'y arrêter, ni les suivre.

XIII. Je suis composé de matiere & de forme. ] La matic-

re, c'estle corps; la forme, c'est l'ame.

Ni Pune ni Pautre n'ont effé tirées du neant.] Car ils croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité. Aujourd'huy nous savons que Dieu n'a pas moins tiré du neant l'ame, que le corps & toute la matiere du monde,

XIV.

Marc Antenin. LIV. V. un pareil changement qui m'a produit, moy & mes ancestres, en remontant jusques à l'infini: car rien n'empesche qu'on ne puisse par-ler de cette maniere, quoique le monde ait ses revolutions determinées & ses periodes fixes.

XIV. La raison & l'art de raisonner sont des facultez suffisantes à elles-mêmes & à toutes les operations qui en dépendent; elles partent de leur propre principe, & vont à la fin qu'elles se proposent. C'est pourquoy on a appellé leurs operations d'un mot qui signisse des † actions droites, c'est à dire, qui vont le droit chemin sans jamais s'en détourner.

XV. Il ne faut pas dire que rien appartienne à l'homme de tout ce qui ne luy convient pas entant qu'homme : car l'homme ne le de-

XIV. La raison & l'art de raisonner sont des facultez suffisantes à elles-mêmes.] Antonin veut dire que la raison seule suffit pour faire le bien sans aucun secours des choses étran geres, qui ne servent au contraire qu'à la seduire & à la faire

égarer.

XV. Il ne faut pas dire que rien appartienne à l'homme de ce qui ne luy convient pas entant qu'homme.] Il est étonnant que nous ayions tant de regles si seures pour discerner les veritables biens d'avec les faux, & que nous nous y trompions pourtant toujours. Les veritables biens sont ceux qui conviennent à l'homme entant qu'homme; qui sont attachez à sa nature; qui en sont des perfections', & qu'il ne sauroit mépriser sans honte. On ne peut dire cela ni des richesses, ni de la gloire, ni des voluptez. Ce sont donc de faux biens.

+ Catorthofes

demande point; la nature de l'homme ne le promet point; ce ne sont pas des persections de la nature humaine; ce n'est donc pas là que consiste la fin de l'homme, ni le bien qui remplit cette sin. Car s'il y avoit en cela quelque chose qui appartient à l'homme, il ne luy appartiendroit pas de la mépriser & de s'élever contre elle. Si c'estoient les veritables biens, on ne louëroit point ceux qui feroient profession de n'en avoir pas besoin, ni ceux qui s'en priveroient eux-mêmes en partie. Or nous voyons tout au contraire, que plus un homme se prive de ces sortes de biens, ou qu'il sousre plus volontiers que d'autres l'en privent, plus il passe pour vertueux.

XVI. Telles que seront les pensées dont tu

t'en-

Il ne luy appartiendroit pas de la mépriser. ] Car commedit fort bien Longin en étendant cette même pensée: On ne peut pas dire qu'une chose ait rien de grand, quand le mepris qu'on en fait, tient luy même du grand. Telles sont les richesses, les dignitez, les honneurs, les Empires, & tous les autres biens en apparence, qui n'ont qu'un certain faste au dehors, & qui ne passeront jamais pour de veritables biens dans l'esprit d'un sage, puis qu'au contraire ce n'est pas un bien mediocre que de les pouvoir mépriser. D'où vient aussi qu'on admire beaucoup moins ceux qui les possent, que ceux qui les pouvant posseur, s'en privent eux-mêmes, & les rejettent par pure grandeur d'ame.

XVI. Telles que seront les pensées dont tu t'entretiendras d'ordinaire, tel sera aussi ton esprit.] Cela ne t'entretiendras d'ordinaire, tel sera aussi ton esprit: car nostre ame prend la teinture de nos pensées. Tâche donc de la nourrir & de l'imbiber toujours de ces reslexions, Par tout où l'on peut vivre, on peut bien vivre: on peut vivre à la Cour, donc on peut bien vivre à la Cour. De plus, chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a esté faite. Là où elle se porte, c'est là qu'elle trou-

sauroit estre autrement. Nous ne sommes que ce que nous pensons. C'est nostre seul & veritable caractère que nos pensées; & comme elles sont en nostre pouvoir, il dépend de nous d'estre ce que nous voulons. Longin dit en quelque endroit, que pour parvenir au sublime, il faut toujours tenir son ame, pour ainsi dire, grosse d'une certaine sierté noble & genereuse. Cela est encore plus vray & plus necessaire pour parvenir aux vertus.

Donc on peut bien vivre à la Cour.] Antonin veut pre-

Donc in peut bien vivre à la Cour.] Antonin veut prevenir tous les vains pretextes dont il pourroit se servir pour excuser quelque espece de relâchement; & ces vains pretextes ne sont peut-estre encore aujourd'huy que trop ordinaires. Combien de gens y a-t'il, qui vivant assez bien dans la retraite, retombent dans la licence & dans le desordre quand ils sont à la Cour, & qui disent pour excuser ces chutes, la Cour n'est pas comme la ville ou la campagne; elle demande d'autres manieres & d'autres mœurs. On se rendoit ridicule, si on vouloit se distinguer des autres. Il faut suivre le torrent. Excuses vaines & frivoles.

De plus chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a esté faite. ] Il va prouver que les hommes sont nez pour se faire du bien les uns aux autres. Cette loy ne change pas quand on change de lieu. Elle est égale à la Cour, à la ville & à la campagne. Il faut donc leur

trouve sa fin; & où elle trouve sa fin, c'est là qu'elle trouve son veritable bien & ce qui luy est propre. Le veritable bien de l'animal raisonnable, c'est donc la societé : car il a esté déja prouvé que c'est pour la societé que nous sommes nez. N'est-il pas évident par là que les choses les moins parsaites sont pour les plus parsaites, aque les plus parsaites sont les unes pour les autres? Les choses animées sont plus parsaites que les inanimées, & des animées, les raisonnables sont les meilleures.

XVII. C'est une folie que de vouloir des choses impossibles. Or est il impossible que les

méchans n'agissent pas comme ils sont.

XVIII. Il n'arrive jamais rien de sacheux à personne que la nature n'ait disposé à le supporter. Les mêmes accidens arrivent tous les

faire du bien par tout. On ne peut leur faire du bien sans bien

vivre, & par consequent, &c. C'est donc la sorieté. ] C'est à dire ce lien qui unit les hommes & qui les oblige à se regarder tous comme un seul tout, dont les parties ne sauroient soufrir, sans que tout le corps soufre.

Les choses animées sont plus parfaites que les inani-mées. ] C'est pourquoy saint Augustin en quelque endroit de ses Ouvrages prefere même une mouche à la Lune

& au Soleil.

XVIII. Il n'arrivejamais rien à personne que la nature n'ait disposé à le supporter. ] Antonin veut porter les hommes à la patience dans les maux par trois raisons tres-solides. La premiere, que la Nature leur a donné les forces necessaires pour les supporter. La seconde.

Marc Antonin. LIV. V. jours à des gens qui ignorent que cela leur soit

arrivé, ou qui en le supportant veulent mon-trer leur fermeté & leur grand courage, & qui demeurent comme insensibles & immobi-les aux plus grands coups. C'est donc une honte que l'ignorance & la vanité ayent plus

de force que la prudence. XIX. Les choses n'ont en aucune maniere la force de toucher nostre ame. Elles ne trouvent point de chemin qui les y conduise, & ne peuvent ni la changer, ni l'ébranler. C'est elle seule qui se change & qui s'ébranle, & tous les accidens sont pour elle ou bons ou mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle a d'elle-même.

XX. En un sens l'homme nous doit estre fort cher, entant que nous sommes obligez

que beaucoup de gens sentent tous les jours les mêmes accidens sans sy prendre garde; & la troisiéme, que la pluspart des hommes soufrent souvent des choses plus

difficiles par oftentation & par vanité.

XIX. Et tous les accidens sont pour elle ou bons ou mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle a d'elle même.] Il semble qu'Antonin auroit du écrire, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle en a ellemême. Mais ce qu'il a mis est bien plus fort, & marque la source & la cause de nos jugemens. Nous jugeons differemment des choses, selon que nous avons bonne ou mauvaise opinion de nous.

XX. En un sens l'homme nous doit estre fort cher.] Antonin nous enseigne icy les tentimens que nous devons avoir pour les méchans. Comme le vice n'empê-

de luy faire du bien & de le soufrir. Mais comme il y en a plusieurs qui nous empeschent de faire des actions qui nous sont les plus propres, en ce sens-là l'homme devient pour moy une de ces choses indisferentes, comme le Soleil, le vent, les bestes, qui ont aussi la force d'empescher une action, mais qui n'en sauroient empescher ni l'intention, ni le dessein, à cause de l'exception que nous avons saite en formant ce dessein, & du changement auquel nous avons recours: car nostre pensée change, & convertit d'aborden ce que nous avions dessein de faire, ce qui nous empêche de le faire: de sorte que l'obstacle même devient la matiere & le sujet de nostre action; &

ce

che pas qu'ils ne soient hommes, nous devons toujours avoir pour eux de la charité. Mais ils sont méchans, & ils nous empêchent souvent de faire le bien que nous voudrions. En cette qualité ils ne meritent tout au plus que nostre indisference. Il faut les traiter comme le vent, le Soleil, la pluye, qui peuvent bien retarder ou empêcher une action, mais qui ne sauroient nous en arracher ni l'intention, ni le dessein. Cette maxime est tres-belle. On peut voir le chap. 1. du liv. 1 v.

Mais quin'en sauroit empêcher ni l'intention ni le dessein.] Si les méchans pouvoient nous ôter l'intention de faire le bien, nous ne pourrions jamais les trop hair: mais comme cela n'est pas en leur pouvoir, & qu'au contraire ils ne peuvent nous ôter une occasion de faire du bien, sans nous en fournir en même temps une autre, nous ne devons avoir pour leur malheur que de la compassion, & pour leurs es-

forts que de l'indifference.

XXII.

Marc Antonin. LIV. V. 149 ce qui nous fermoit le chemin, nous fert de chemin.

XXI. Honore ce qui est de plus excellent dans le monde. C'est ce qui se sert de tout & qui gouverne tout. Honore aussi ce qui est de plus excellent en toy; il est de même nature que le premier: car c'est ce qui se sert de toutes les parties dont tu es composé, & qui gouverne ta vie.

XXII. Ce qui ne nuit point à la ville, ne nuit point aux citoiens. Quand donc tu croisqu'on t'a fait tort, sers-toy de cette regle pour le connoître: Si la ville n'est point offensée, je ne le suis pas non plus; & si elle ne l'est pas, il ne faut donc pas se fâcher con-

tre

XXII. Ce quine nuit point à la ville, ne nuit point au citoyen.) Par ce mot de ville il entend le monde, pour l'utilité duquel tout se fait: de sorte que ce qui semble nuire à une

partie, sert au tout.

Et selle ne l'est pas, il ne faut donc pas se fâcher contre celuy qui ne l'a pas offensée. ] Antonin ne dit cela que desinjures particulieres, où la justice ne demande point de reparation, & qui ne détruisent pas la seureté des particuliers. Car en ce cas les Stoïciens pretendoient, comme nous, qu'on devoit punir les méchans par charité, tont pour eux-mêmes, asin de les corriger, que pour les autres, asin de les empêcher ou d'estre toujours exposez aux mêmes violences, ou de se laisser corrompre eux-mêmes par l'esperance de l'impunité. Aussi n'est-ce jamais pour le passe qu'on les punit (car le passe ne se repare point) c'est pour prevenir les suites de leurs mauvais exemples.

Car

150 Reflexions Morales de l'Emp. tre celuy qui ne l'a pas offensée. Car en quoy consiste cette offense, & qu'est-ce que c'est?

XXIII. Pense souvent à la rapidité avec laquelle toutes choses sont emportées, & nous échapent, tant celles qui sont deja, que celles qui se produisent. Car la nature est comme un fleuve qui coule toujours. Ses operations sous sous et de continuels changemens; & les causes dont elle se sert, passent par d'innombrables vicissitudes. Il n'ya presque rien de permanent de tout ce qui est prés de toy, & le passé d'un côté, & l'avenir de l'autre, tout cela est un absme infini & impenetrable, ou tout se perd. N'est ce donc pas estre sou, que

Car en quoy consiste cette offense, & qu'est-ce que c'est? ] Voila la preuve de ce qu'il a dit, que la ville n'estoir point offensée. En esset, quelque grande que soit l'ossense que nous croyons avoir reçuë: si on l'examine bien, on trouvera que c'est moins que rien par rapport au

monde.

is XXIII. Il n'y a rien de permanent de tout ce qui est prés de toy. Le passé d'un cosé é. Ér l'avenir de l'autre; tout cela est un abime insini, où tout se perd. ] La pluspart des Stoïciens soutenoient qu'il n'y avoit pas de present; que tout estoit ou passé ou futur, & que ce que nous appellons present, n'estoit, à proprement parler, que la fin du passé & le commencement du futur, sans que rien substistàt au milieu. Opinion extravagante, & qui abollissoit le temps. Antonin ne tombe pas dans ce ridicule. Il se contente de marquer la rapidité du present, em l'appellant ce qui est prés de nous, parce qu'il n'est pas plu-

Marc Antonin LIV. V. que de s'enorgueillir, ou de s'affliger pour des choses perissables? Se plaint-on d'une legere incommodité, qui ne doit durer qu'un moment?

XXIV. Quelqu'un a peché contre moy. C'est son affaire. Il a ses mœurs & ses enanieres; & moy j'ay ce que la Nature, nostre commune mere, veut que j'aye, & je fais ce qu'elle veut que je fasse.

XXV. Souviens toy de toute la Nature,

dont tu ne fais qu'une tres petite portion; & de tout le temps, dont il ne t'a esté assigné qu'un moment fort court, & du destin, dont

tu n'es qu'une fort petite partie.

XXVI. Que la partie principale de ton ame soit insensible aux mouvemens de la chair,

de

plûtost entre nos mains qu'il nous echape. & que sort ant d'un abîme, qui est le futur, il passe incontinent & se perd dans l'autre abime, qui est le passé. Cette idée est belle, &

meritoit bien d'estre mise dans tout son jour.

XXV. Et tu destin dont tu n'es qu'une fort petite partie. ] Que cette expression est forte & belle! Nous ne sommes qu'une tres-petite partie du destin, parce qu'il ne faut pour nous former & pour nous entretenir qu'une tres petite partie des causes efficientes & des principes dont la Providence se sert pour former & pour entretenir toutes choses. Cependant à voir l'orgueil des hommes & leur amour propre, on diroit que tout est pour eux, que tout se rapporte à eux, & que la Providence n'a qu'eux en vuë; en un mot, qu'avec eux & en eux roule le destin de l'Univers.

XXVI.

de quelque nature qu'ils puissent estre, ou rudes, ou doux. Qu'elle ne se messe point avec le corps: mais qu'en se renfermant en elle même, elle empêche les passions de passer les limites des parties où elles régnent. Que si par quelque sympathie elles parviennent jusqu'à l'esprit, à cause de l'étroite union qu'il a avec le corps, alors il ne saut pas tâcher de resister à un sentiment qui est naturel, il saut seulement que l'ame s'empêche de juger que ce sentiment est bon ou mauvais.

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux; & celuy-là vit avec les Dieux, qui en toutes occasions leur fait voir son ame soumise à leurs ordres, & toujours prête à faire ce qu'ordonne le Genie que Dieu a donné à chacun pour guide & pour gouverneur, & qui n'est qu'u-

ne

XXVI. Ou rudes, ou doux. ] Aux mouvemens de la volupté ou de la douleur.

Elles parviennent jusqu'à l'esprit.] C'est à dire, jusqu'à la partie superieure de l'ame, qui peut estre independante jusqu'à un certain point.

Alors il ne faut pas tacher de resister à un sentiment qui est naturel. ] Car ce seroit inutilement qu'on le voudsoit

faire

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux. ] C'est ce que l'Ecriture appelle marcher avec Dieu. Comme quand elle dit d'Enoch, Et ambulavit cum Deo; & il marcha avec Dieu? c'est à dire il sut toujours soumis à ses ordres, il se laissa conduire par son Esprit, il vêcut avec Dieu, en Dieu, & selon Dieu.

XXVIII.

Marc Antonin. Liv. V. 15

ne partie de luy même: car ce genie n'est autre chose que l'entendement & la raison.

XXVIII. Ne te fâche point contre celuy qui sent mauvais. Qu'y peut il faire? il est ainsi fait; c'est une necessité qu'une telle odeur sorte de son corps: mais il dit qu'il a la raison en partage, & qu'il depend de luy de se connoître & de se corriger. Tant mieux; tu as aussi de la raison, tâche donc d'exciter sa raison par la tienne; remontre luy ses desauts, donne luy des avis. S'il t'écoute, tu le guérisas, & tu n'aura plus sujet de te mettre en colere.

XXIX.

XXVIII. Ne te fache point centre celuy qui sent mauvais.] Dans cette article Antonin condamne une injustice, dont presque personne n'est exempt. Car il n'y a rien de plus ordinaire dans le monde, que devoir des gens qui se fâchent contre certains desauts naturels de leurs amis, & qui n'ont pas là charité de les en a avertir. C'est pourtant par la qu'il faudroit commencer avant que de se mettre en colere.

Mais il dit qu'il a la raison en partage.] C'est une raison qu'Antonin donne pour excuser sa colerc. Cet homme là se pique d'estre raisonnable & de se connoître: cependant il ne tâche pas de remedier à un desaut qui nous empoisonne tous. Il resute ensuite cette raison d'une maniere fort so-lide.

Tu as aussi de la raison. C'est à celuy qui a sa raison le plus en main. s'il saut ainsi dire, à preyenir les autres, & à ne pas attendre qu'ils s'aperçoivent eux mêmes de leurs defauts, car c'est blesser la charité. Es rum lumen de lumine accendas tuo.

XXIX

XXIX. N'imite ni les mœurs ni les manieres des Courtisanes, ni celles des Comediens.

XXX. Tu peux vivre icy dés aujourd'huy, comme tu veux vivre, quand tuseras prés de mourir. Que si l'on t'en empêche, alors il t'est permis de cesser vivre. Mais ne meurs point comme ayant reçu quelque injure ou quelque mal; sors de la vie comme on sort d'une chambre ouil y a dela sumée; il y sume, je m'en vais. Penses-tu que ce soit si grand chose? Pendant que rien ne m'oblige à me retirer, je demeure libre: personne ne m'em-

XXIX. N'imite ni les mœurs, ni les manieres des Courtifanes, ni celles des Comediens. ] On avoit confondu fort
mal à propos cet article avec le suivant, & on lui avoit donsé un sens tout à fait contraire à la pensée d'Antonin, qui
veut dire, qu'il saut se garder de tomber dans la bassesse &
la lâcheté, dans le saste, l'orgueïs & l'ensture. Le premier
est levice des Courtisanes, & l'autre le caractere des Comediens, qui s'ensseur pour prendre le ton des rolles qu'ils
jouent. Dans l'un & dans l'autre il y a une dissimulation &
une sausseur d'un homme, & sur tout d'un
Prince.

XXX. Tu peux vivre icy dés aujourd'huy, l comme tu veux vivre quand tu feras prés de mourir.] La pluspart des Courtisans sont des resolutions de mieux vivre à la sin de leur vie, quand ils seront retirez & qu'ils auront quité la Cour. Mais Antonin leur dit icy, qu'au milieu de la Cour ils peuvent commencer dés aujourd'huy cette nouvelle vie.

Alors il t'est permis de cesser de vivre. ] C'estoit-là une des erreurs des Stoiciens & des Epicuriens.

XXXI.

Marc Antonin, LIV. V. m'empêchera de faire ce que je veux; & je veux ce que demande la nature d'un animal

raisonnable & né pour la societé.

XXXI. L'esprit de cet Univers est un esprit de societé; il aime l'ordre & la raison; il a donc fait les choses les moins parfaites pour les plus parfaites, & il a lié & ajusté les plus parfaites les unes avec les autres. Tu vois par là qu'il a soumis & rangé chaque chose selon sa dignité, & qu'il a ajusté ensemble les plus ` excellentes par les liens d'une union & d'une complaisance mutuelle & reciproque.

XXXII. Comment t'es tu gouverné jusqu'à present envers les Dieux, envers ton pere & ta mere, tes freres, ta femme, tes enfans, tes precepteurs, toe gouverneurs, tes amis,

tes

XXXI. L'esprit de cet Univers est un esprit de so-cieté.] Comme Dieu a fait le monde pour les hommes il a fait les hommes non pas pour eux-mêmes chacun en particulier, mais premierement pour luy, d'où découle leur premier devoir, qui est d'aimer Dieu, & ensuite il les a creez les uns pour les autres, d'où resulte leur second devoir, qui est d'aimer le prochain. Deux devoirs qui accomplissent la loy & les Prophetes.

XXXII. Comment t'es tu gouverné jusqu'à present envers les Dieux, envers tonpere & tamere, &c.] Je suis fachée qu'Antonin n'ait ajoûté ses sujets. Car un bon Prince ne doit pas moins se demander compte de ce qu'il a fait à ses Sujets, que de ce qu'il a fait à ses ensans, à ses amis, à ses domestiques. Mais il est bien seur que s'il ne l'a pas exprimé, il l'a pensé.

7.7.

tes courtisans & tes domestiques? Ne leur as-tu sait jusqu'à present aucune injustice, ni par tes paroles ni par tes actions? Retrace en ta memoire les travaux que tu as essuyez & toutes les peines que tu as sousertes, & pense que l'histoire de ta vie est complette, & que le service que tu avois à rendre en ce monde, est accompli, Combien de belles choses as-tu veues? combien as-tu surmonté de plaisirs & de douleurs? combien de choses glorieuses as-tu méprisées? & à combien de méchans as-tu sait éprouver ta bonté?

XXXIII. Pourquoy des esprits ignorans & grossiers viennent ils troubler une ame savante & polie? Quelle est l'ame savante & polie?

Celle

Et que le fervice que tu avois à rendre en ce monde, est accompli. ] Voila un grand Empereur qui reconnoît & qui declare qu'il n'est dans cette vie que pour y rendre un service continuel.

Combien de belles choses as-su vues?] Antonin recommence son examen. C'est comme s'il disoit: As su vui sant de belles choses en ce mondo, que su souhaites encore d'y demeurer? On ne sauroit à mon avis trouver d'autre sens à ce passage.

Combien as-tu surment é de plaisirs & de douleurs? ] Car nous ne sommes dans ce monde que pour combatre en toutes manieres contre nos passions, pour mépriser la vaine gloire, &

pour pardonner à nos ennemis.

XXXIII. Pourquoy des esprits ignorans & grossiers viennent-ils troubler? Ce passage ne peut estre assez loué. Il est divin. Veritablement il ne plaira pas à cette espece de Savans qui ont employé toute leur vie à aquerir Marc Antonin. LIV. V.

157 la fin

Celle qui connoît le commencement & la fin des choses, & qui est instruite de la Raison, qui penetrant toute la matiere, gouverne cet Univers durant tous les siecles par des periodes reglez.

XXXIV. Dans un petit moment tu ne seras qu'une poignée de cendre, qu'un squelete & qu'un nom, & non pas même un nom. Cependant quest-ce qu'un nom? un bruit, un son. Et toutes les choses dont on fait le plus

aquerir ce qu'on appelle les Sciences : mais il ne faut pas laisser de l'expliquer. Ce sage Empereur établit cette grande verité, qu'il n'y a qu'une seule science, qui est celle qui nous apprend à connoître Dieu, qu'il appelle la Raison qui gouverne l'Univers. Et comme ceux qui suivent les sausses sciences du monde, se moquent ord. nairement de ceux qui s'attachent à celle-là, & n'oublient rien pour les seduire & les attirer; Antonia, qui avoit sans doute éprouvé leurs railleries, & resisté souvent à leurs efforts s'adresse à eux avec indignation, & en les appellant ignorans & groffiers, il leur demande pourquoy ils vien. nent troubler & ébranler celuy qui a choisi la bonne part? Et il fait une manifeste allusion à un beau mot d'He raclite, qui se moquant de la vaste science d'Homere, d'He\_ fiode, de Pithagore, de Xenophanes, d'Hecatée, &c soutenoit quelle ne servoit de rien pour la sagesse qu'elle n'instruisoit pas l'entendement, & que la veritable science consistoit à connoître l'esprit qui gouverne le Monde.

XXXIV. Et non pas même un nom. ] J'aime bien cette reprise. En estet, le nom le plus grand & le plus sameux est bien tost essacé de la memoire des hom-

mes.

de cas en ce monde, que sont-elles, que pourriture & que vanité? Elles sont comme les petits chiens qui caressent & qui mordent en même temps; ou comme de petits enfans de mauvaise humeur qui pleurent pour rien, & qui un moment aprés rient de même. La Foy, la Pudeur, la Justice & la Verité ont quitté la terre pour aller habiter dans le ciel. comme dit un \* Poëte. Qu'est ce donc qui te retient icy? Sont-ce les objets tensibles? Mais ils sont muables, & n'ont rien de constant. Sont-ce les sens? Mais ils sont émoussez & prests à recevoir des impressions fausses. Estce le principe de vie, cet esprit qui t'anime? Mais ce n'est qu'une exhalaison & qu'une vapeur de ton sang. Est-ce le plaisir d'estre esti-mé parmi tes semblables? Mais ce n'est que vanité? Qu'attens-tu donc? Tu attens en repos ou ton extinction ou ton changement; & en attendant que cet heureux moment vienne, qu'as-

Elles sont comme les petits chiens. ] Il veut dire que toutes ces choses sont toujours dans le changement, qu'elles n'ont rien de réel, & que les plaisirs qu'elles donnent, sont toûjours mêlez de mille chagrins.

Tu attens en repos ou ton extinction, ou ton changement.] Ton extinction, si l'ame n'est qu'une espece de seu qui meurt lorsque nous mourons; ou ton changement, si elle est immortelle & qu'elle retourne à sa source, sclon l'opinion des Storciens.

Marc Antonin, LIV. V.

qu'as-tu à faire? à hongrer & à benir les Dieux & à faire du bien aux hommes. ce qui est hors des limites de ton corps & de ton esprit, ne t'appartient point, & ne te re-

garde point.

XXXV. Tu peux estre toûjours heureux; si tu sais marcher droit & suivre la raison dans tes actions & dans tes pensées: car voici deux choses qui sont communes & à la nature de Dieu & à celle de l'homme & de tout animal raisonnable; l'une, de ne pouvoirestre empêché par aucun autre estre, quel qu'il soit; & l'autre, de trouver son bien dans les dispositions & dans les actions justes, & de terminer là ses defirs.

XXXVI. Si ce n'est point par ma mechanceté, ni par aucun effet de cette mechanceté, qu'une telle chose arrive, & que la societé n'en

fo t

Et à faire du bien aux bommes. ] se n'ay pas exprime icy les deux mots καὶ ἀνέχεως ἀυτῶν καὶ ἀπεχεως parce qu'ils m'ont paru déplacez. Je ne sai d'où ils peuvent estre. Je croirois volontiers qu'ils font seuls une maxime à part, & qu'Antonin a dit ex abrupto, comme il fait souvent. Il faut souffrir ces sortes de gens, 🔥 s'empécher de leur faire injure.

XXXV. Et à celle de l'homme, 👉 de l'homme raisonnable. ] Il parle ainsi, parce que les Philosophes mettoient entre Dieu & l'homme des demons, des He-

ros, &c.

XXXVI. Si se n'est point par ma méchancesé, ni par aucun effet de cette méchanceté, qu'une selle chosa arri-М 4

foit point blessée, pourquoy me tourmenter? En quoy la societé peut-elle estre blessée?

XXXVII. Ne te laisse pas temerairement emporter à tes imaginations. Donne à ton prochain tous les secours dont tu es capable & que tu luy dois. Et s'il a fait quelque perte en des choses indifferentes, garde-toy bien de croire qu'il luy soit arrivé un grand mal:

car

ve.] Danstous les accidens les plus fâcheux il faut regarder seulement si nous nous les sommes attirez par nos crimes. Car en cecasil en saut gemir; & si c'est saus aucune injustice de nostre part, il ne saut pas nous en mettre en peine. Que si nous sous rous pour la justice, nous devons en estre rayis.

En quoy la societé peut-elle estre blessée. ] Il n'y a que l'injustice qui puisse blesser cette societé. L'impieté est comprise

Lous le mot d'injustice.

XXXVII. Ne te laisse pas temerairement emporter à tes imaginations.] La compassion est un sentiment de douleur que la misere de nostre prochain excite dans nos cœurs. Elle peut estre vicieuse en deux manieres: ou lors qu'elle n'est pas proportionnée à l'objet qui la cause, & qu'en se laissant emporter à son imagination échausée & seduite, on prend pour mal cequi ne l'est point; ou lorsqu'elle ne produit pas les secours dont il a besoin. Les Stoiciens condamnoient cette compassion outrée & insructueuse; & c'est sur cela qu'Antonin sait cette maxime, qui est toute pleine de sens & de raison.

Ets'il a fait quelque perte en des choses indisserentes. ]
C'est à dire en des choses que les Philosophes ne mettent
ni au nombre des biens, ni au nombre des maux. Les
Storciens poussoient loin ces choses indisserentes: Car ils
appelloient generalement de ce nom tout ce qui est hors de
nous.

car en cela il n'y en a aucun. Imite dans ces occasions la conduite de ce bon vieillard qui en s'en allant demande à son petit ensant sa toupie, sachant bien que ce n'est qu'une toupie.

pie, sachant bien que ce n'est qu'une toupie.

XXXVIII. Que sais-tu donc dans cette
Tribune aux harangues avec tes beaux discours & tes oraisons sunebres, mon ami, ne
tesouviens-tu plus de ce que c'est? Je m'en
souviens sort bien, mais je voy que ces choses

Caril n'y en a aucun. ] Ce n'est pas la perte qu'il a faite

qui le fait crier, mais l'opinion, qu'il en a.

Imite dans ces occasions la conduite de ce bon vieillard, qui en s'en allant demande à son petit enfant sa toupie. Cet endroit me paroît admirable. Ce sage Empereur ne pouvoit mieux marquer que par cette image, de quelle maniere nous devons compatir aux maux imaginaires de nostre prochain. Il ne faut pas se roidir contre luy, ni vouloir lay arracher l'opinion qu'il ade ce qui luy est arrivé; il faut au contraire parler son même langage, & luy dire, qu'il est vray que son malheur est grand, Mais en même temps il faut se souvenir que ce malheur, qu'on appelle grand, est tres-petit, & imiter le vieillard qui demandoit à son petit enfant sa toupie, comme si c'eut esté la plus belle chose du monde, & qui se souvenoit pourtant toujours que ce n'étoit qu'une toupie. Antonin avoit pris sans tioute cet exemple dans quelque Comedie fort connue de son temps.

XXXVIII. Que fais tu donc dans cette Tribune aux barangues avec tes beaux discours & tes raisons sune-bres? ] A tonin avoit toujours esté fort exact a rendre à ses amis & à ses parens morts les derniers devoirs que la pieté & la coutume avoient établis. Un des principaux de ces devoirs estoit l'oraison funebre que l'on faisoit du dessunt pour y celebrer ses louanges. Les Storciens,

M 5

162 Refl. Morales de l'Emp. Marc Ant. & c. ses-là plaisent aux hommes, & qu'elles font un des objets de leurs soins. Faut-il donc que tu sois sou, parce qu'ils le sont? N'est-ce pas assez de l'avoir esté?

XXXIX. A quelque heure que la mort vienne, elle me trouvera toûjours heureux. Estre heureux; c'est se faire une bonne fortune à soy même, & la bonne fortune, ce sont les bonnes dispositions de l'ame, les bons mou-

vemens & les bonnes actions.

RE-

qui condamnoient toutes sortes de discours publics, qui n'estoient faits que pour le faste & l'ostentation, n'avoient garde de pardonner à ces oraisons funebres, qu'ils regardoient comme des actions inutiles & vaines, plus capables de flatter l'orgueil & l'amour propre des hommes, que de leur donner une veritable amour pour la vertu. Antonin fait donc cette sage restexion dans une de ces occasions où sa complaisance & sa facilité le portoient encore à obéir à la coutume contre ses propres lumieres & contre son inclination.

XXXIX. C'est se faire une bonne fortune à ser-même.] La définition qu'il va faire, de la bonne fortune, prouve qu'elle depend de nous : Sui cuique mores fortunam sin-

gunt.

Fin du premier Tome.

