## Notes du mont Royal Www.notesdumontroyal.com

Cette œuvre est hébergée sur « *Notes* du mont Royal» dans le cadre d'un exposé gratuit sur la littérature.

SOURCE DES IMAGES Google Livres



AAMSTERDAM chez DAVID MORTIER

## REFLEXIONS MORALES

L'EMPEREUR MARC ANTONIN,

DE

AVEC DES REMARQUES

De Mr. & de Mad. DACIER.

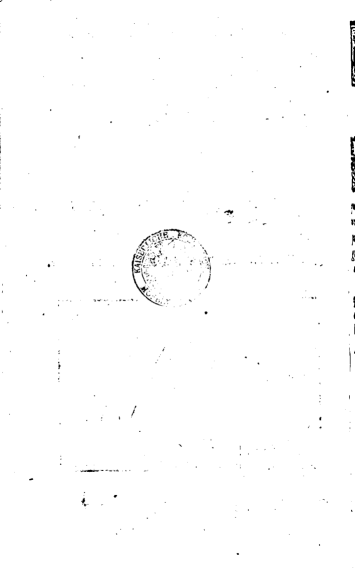
Quatrième Edition, où l'on a mis les Remarques sous le Texte.

TOME PREMIER.



A AMSTERDAM, Chez DAVID MORTIER Libraire.

MDCCXIV.





A plupart des hommes jugent ordinairement tres-mal de la Philosophie: ils s'imaginent qu'elle
ne consiste qu'à discourir, &
qu'à disputer: mais ce n'est ni un jeu, ni
une vaine science pour l'ostentation; c'est une
prosession d'une chose tres serieuse & tresgrave, c'est-à-dire de la Sagesse, & philosopher
c'est agir.

Il est evident par là qu'il n'y a proprement que la morale qui merite ce nom, puisqu'il n'y a qu'elle qui donne des regles pour la conduite de la vie. Mais qu'est-ce que la morale? Si nous suivons les opinions des hommes, nous trouve-rons presque autant de morales differentes, qu'il y a d'hommes differents: car on appelle morale ce qui n'est qu'usage, coûtume ou opinion, Es l'on a fait dans cette science que les Payens faisoient dans leurs sacrisces; quand ils n'avoient pas les victimes qui étoient agreables à leurs Dieux, ils en suppossient d'autres à qui ils donnoient le nom de celles qui leur manquoient. De même quand les hommes ont été:

privez de la verité, ils ont donné ce beau nom à leurs imaginations & à leurs caprices.

Avant toutes choses il est necessaire de revenir de cette erreur, & de separer ce qui est vague & incertain, d'avec ce qui est constant & toujours le même.

Pour peu qu'on veuille se servir de sa raison, il n'est pas difficile de voir que la veritable morale doit être une regle inslexible, qui ne suive ni nos fantaisses, ni nos prejugez. Elle ne peut donc être qu'une explication des veritez conformes à la verité éternelle, c'est-à-dire à la Loy de Dieu; & par consequent la Loy de Dieu est le point sixe & indivisible, d'où il faut regarder tout ce qu'on appelle morale, sis on veut en connoître les beautez & les défauts.

Selon ce principe on conçoit d'abord que la morale est la fille de la Religion, qu'elle marche d'un pas égal avec elle. Se que la perfection de celle-cy est la mesure de la perfection de celle-là. Il ne faut donc chercher de morale parfaite que dans le Christianisme. Mais comme en tout temps il a plu à Dieu de se découvrir aux hommes, il n'y arien de plus utile ni de plus agreable, que de connoitre jusqu'à quel point il a voulu se communiquer à ceux qui étoient les plus éloignez de son alliance.

Nous ne sçavons pas bien ce qu'étoit la morale des Payens avant le sieçle de Pythagore,

gore, & des Sages de Grece, car il ne nous reste rien de cette antiquité. Mais ce qu'on a conservé des écrits, ou des maximes de ces Philosophes, nous apprend que de leur temps, qui étoit fort voisin de celuy de Salomon, la morale consistoit en des énigmes, en des proverbes, qui pouvoient bien rendre les hommes sages, & les porter à la pratique de tous les devoirs, mais qui ne pouvoient leur expliquer les veritez sondamentales. Cleur en donner une idée distintée: car le proverbe ne reçoit d'ordinaire ni désinition ni raisonnement.

Depuis le temps de Pythagore jusqu'à celuy de Socrate, il ne paroît pas que la morale ait été fort cultivée. Presque tous les Philosophes ne s'attachoient qu'à la science des Nombres, à la Physique, & à découvrir les causes de tont ce qui arrivoit dans les Cieux. Socrate fut le premier qui connoissant que ce qui se pase hors de nous, ne nous touche point, & est plus curieux qu'utile, fit une étude plus particuliere de la morale, & la traita plus methodiquement. Les Payens n'avoient avant luy que des idées. confuses de Dieu, de la Loy & de la sustice: il débrouilla ce cahos de tenebres, & en tira une lumiere qui éclaira tous les siecles suivans. Il sit voir la subordination qu'il y a dans la nature, & montra aux hommes la route qu'ils devoient tenir pour être veritablement heureux. Quand

en juge de Socrate par les veritez qu'il a connues 3 on ne se contente pas de dire qu'il étoit grand Philosophe, on est presque tenté d'assurer qu'il étoit Prophete. Es que Dieu luy avoit revelé des mysteres qui devoient être accomplis dans les derniers temps.

Comme sa doctrine étoit plus conforme à la verité à la justice, que tout ce qui avoit paru, les hommes accoururent en soule à cette lumiere. Mais parce qu'ils n'etoient pas tous également propres à en supporter l'éclat, il y en eut beaucoup plus d'éblouis que d'éclairez; & cette Philosophie eut bientôt le sort de la veritable Religion; elle sut déchirée presque en autant de settes, qu'il y eut d'hommes qui entreprirent de l'expliquer. Voilà l'origine de toutes les Philosophies qui ont regné depuis ce temps là dans le monde. Elles ont toutes voulu avoir Socrate pour leur chef, comme toutes les heresies se sont piquees de n'avoir pour sondateur que Dieumême.

De tous ces Philosophes il n'y a eu que les Stoïciens qui ayent suiv de prés l'esprit de Socrate, Es qui ayent été les fideles dépositaires de la sagesse & de la vertu. S'ils ont mélé quelque dureté, & quelque rudesse aux sentimens de leur maître, ce n'étoit pas tant un effet d'une humeur sauvage & faronche, qu'un moyen que la prudence leur suggeroit : car sonnoissant la foi-

#### PRFE FACE.

foiblesse qui est naturelle à l'homme, ils ont souvent poussé ses devoirs plus loin que la nature ne peut aller, afin qu'en faisant tous ses efforts pour suivre leurs preceptes, il pût au moins s'arrêter au milieu, comme un arbre à qui on veut faire perdre son pli, & que l'on courbe du côté opposé. Il est vrai qu'aprés que l'Ecole des Stoiciens fût établie, il s'éleva des disciples de Zenon, qui prenant trop au pied de la leure les opinions de ces grands hommes; tomberent dans des absurditez qui leur attirerent les railleries, & le mepris des bonnêtes gens. Man on ne doit non plus donner le nom de Stoiciens à ces Philosophes ridicules, que l'on donne celuy de disciples des Prophètes O des Apôtres à ceux qui expliquant trep prosserement les écrits de ces hommes divins en tirent des sens contraires à l'esprit de Dieu, & à la foy de l'Eglise.

Pour rendre cela plus sensible, proposons quelque exemple des explications absurdes, que ces Sectateurs ignorans ont donné aux sages preceptes de leurs maîtres.

Quand Zenon dit que tous les pechez étoient égaux, il a voulu guerir les hommes de malbeureuse opinion où ils ne sont que trop, que pourvû qu'ils s'empêchent de commettre de grands crimes, ils ne sont pas tenus d'être si fort en garde coutre les petits pechez; & il a voulu

leur persuader que le moindre peché devient incurable quand on le neglige, & que Dieu qui est la pureté même n'en trouve point en nous qui ne merite la mort, si par la satisfaction & la penitence nous ne desarmons sa justice. Mais il vient un Chrysippe, qui prenant grossierement ce preeepte, établit qu'il n'y a aucune difference entre voler des choux dans un jardin, & commettre un sacrilege, entre égorger son pere & tuer un chapon; & veut qu'on punisse ces deux actions du même supplice, ce qui bien loin de retenir les hommes, leur lâche la bride, & les porte à commettre les plus grands excez.

Quand il a dit que le Sage doit être sans comp.ission, son dessein étoit de faire ensendre que le
Sage ne borne pas à l'attendrissement seul les
secours effectifs qu'on doit à son prochain, &
qu'il tâche de le soulager sans aucune émotion,
& sans aucun trouble: mais un Chrysippe tire de
ce precepte une occasion de rompre tous les liens
de la societé, & de fouler aux pieds la misericorde qui est un des caracteres les plus essentiels de
Dieu.

Quand il a dit que le Sage attend tont luymême, son but étoit de faire connoître que nôtre veritable bonheur ne sçauroit dépendre de 'astion d'autruy, & de combattre l'indolence & la paresse de ceux qui trop abandonnez à la Providence, vouloient attendre ton de Dieu,

sans tâcher d'attirer ses graces par leur travail, Es par leurs bonnes œuvres: D'ailleurs comme il enseignoit que l'ame étoit une partie de Dieu, Es Dieu même, ce precepte, que les hommes devoient tout attendre d'eux, ne signissiot autre chose, sinon qu'ils devoient attendre tout du Dieu qui les conduisoit. Mais un disciple aussi ignorant que superbe empoisonne ce precepte, Es en tire cette pernicieuse consequence, que le Sage est au dessus de Dieu même, Es fait son propre bonheur independamment de cet Etre souverain qui l'a formé.

Il en est prosque de même de tous les autres passages dont on s'est servi dans tous les temps, pour rendre suspecte & odieuse la doctrine des Stoiciens. Ce n'est pas qu'elle soit parfaite, & que nous voulions la désendre en tout; nous avons désa dit qu'il ne faut chercher de perfection que dans le Christianisme; & nous avons souvent combattu dans le cours de cet ouvrage les erreurs où ils sont tombez. Nous disons seutement qu'il n'y a point de morale qui approche si fort de la morale de JESUS-CHRIST, que celle de ces Philosophes, comme les Peres même de l'Eglise l'ont reconnu.

Mais, dit-on, cette morale des Stoiciens n'a aucun precepte qui oblige à aimer Dieu.

Elle ne luy demande pas la force de le sui-

Elle ne propose pas aux hommes de se hair.

Elle n'établit pas que l'homme est en même temps la plus excellente & la plus miserabla de toutes les creatures.

Elle n'enseigne pas l'humilité.

Elle ne fait pas remarquer, que rapporter tout à soy, & se mettre au dessus de tout est un peché qui nous est naturel; elle ne nous oblige pas à y repsfer, & ne pense pas à nous en donner les remedes.

Ce sont les objections qu'un des plus squans hommes de nôtre siecle a faites, ou plutost qu'il se disposoit à faire aux Stoiciens, & à tous les Philosophes du Paganisme: mau si Dieu luy avoit donné le tems d'achever son ouvrage, il auroit sans doute corrigé ce plan, & la lecture seule d'Antonin luy auroit fait connoître que Dieu n'avoit pas laissé des hommes si vertueux en des tenebres si épaisses.

Ce sage Empereur établit la necessité d'aimer Dieu, en établissant celle d'aimer tout ce qu'il nous envoye, quelque sâcheux qu'il nous paroisse, Enne faisant consister la felicité de l'homme qu'à être bien avec Dieu.

Non sculement il enseigne qu'il faut demander à Dieu la force de le suivre, il reconnoit de plus une vertu de Dieu qui agit en nous, coqui opere toutes nos bonnes actions, co- tous nos bons desirs, co- il fait voir que c'est Dieu

qui

qui cloigne de nom toutes les occasions, que pourroient nom faire tomber dans le crime, ou

que donne la force d'y resister.

Il nom apprend par tout à méprifer, & à hair nötre corps qui est la source du peché, & qui resiste à l'esprit; & il veut qu' on le regarde comme une prison, qui nom empêche d'avoir une communication plus particuliere avec Dieu. La veritable Religion ne nous commande pas de nous hair d'une autre maniere.

Il prouve en beaucoup d'endroits que l'homme est la plus excellente de toutes les creatures à cause de son origine, & des perfections que Dieu a daigné luy communiquer, & qu'en même temps it en est laplus miserable à cause de ses vices qui luy font perdre tous ses avantages, & qui le rendent

esclave en le separant de Dien.

Pour ce qui est de l'humilité, on ne s'est pas contente de dire que les Stoiciens ne l'ont pas connuë, on a ajouté que cette vertu étoit incompatible uvec les autres vertus dont ils faisoient proséssion. Quand on veut faire un reproche de cette nature à des Philosophes, il semble qu'on devroit connoître à fond leurs principes, & toutes les consequences qui s'en tireut naturellement. Il est vray que ni l'Academie, ni le Portique n'ont jamais eu de mot qui signisse proprement ce que nous appellons humilité: man se cette vertu consiste à compostre son neant devant Dieu,

Dieu, à croire que c'est luy-seul qui est l'auteur de tont le bien, O qui ne fait point de mal; & à enseigner qu'il n'y a de veritable être que Dieu, & que toutes les autres choses sont viles, perissables, momentanées, & sujettes à corruption, ils l'ont connue, & ce livre d'Antonin en est plein. La dernière objection n'est pas moins injuste.

Car Antonin a tres-solidement prouvé aprés Socrate, que l'amour propre qui porte l'homme à rompre les liens de la societé, à se separer des autres hommes, & à vouloir faire comme un tout à part, est une revolte contre Dieu, & une desobeissance à la plus ancienne loy du monde, qui a voulu que les choses les moins parfaites fussent pour les plus parfaites, & que les plus parfaites fussent les unes pour les autres, ce qui est l'unique fondement de la pieté & de la justice. Il nous exhorte à resister à ce malheureux penchant d'une ame corrompue, en nous convainquant, que la premiere & la principale condition de l'homme c'est d'aimer son prochain; & en nous faisant voir que pendant que nous nous regarderons simplement comme une partie de ce tout, & non pas comme un de ses membres, nous n'aimerons pas encore les hom-mes de tout nôtre cœur, & ne prendronspas, à leur faire du bien, ce plaisir veritable & solide, qui resulte du sentiment de tout le corps; & enfin il donne contre cette impiete un remede tres-14-

salutaire, qui est l'amour de Dieu, dont l'amour du prochain n'est pu seulement la marque, mais l'accomplissement & la perfection.

Puisque nous avons entrepris de défendre la morale des Stoiciens contre les accusations de ce grand homme, nous n'oublierons pas la censure qu'il a faite de ce principe qu'ils ont établi, que puisque le desir de la vaine gloire fait tout entreprendre, le desir de la justice le peut .. faire aussi. Il soutsent qu'il n'y a rien de plus vain, E de plus faux que ce raisonnement: ce sont, ditil, des mouvemens fievreux que la santé ne peut jamais imiter.

Il veut dire sans donte que la raisonne pent faire ce que la passion fait, parce que les effets des passions dépendent des mouvemens violens & involontaires, qu'il n'est pas au pouvoir de la raison d'exciter quand elle veut; & cela est vrai de la raison seule: mais la raison soutenue, & aydée par la grace, est plus forte que la plus violente passion, & telle a été la raison des martyrs. La critique de ce sçavant homme est donc snutile, & le raisonnement des Stoiciens demeure tres-solide, tres-vray, & tres-conforme à cette parole de saint Paul: \* Je puis tout par la vertu de celuy qui me soûtient.

Les reproches qu'on peut faire justement aux Stoiciens, c'est d'avoir cru la pluralité des Dieux: c'est d'avoir enseigné, que l'ame étoit une

<sup>\*</sup> Philip. 4. 13.

partie de la Divinité: c'est d'avoir ignoré le peché originel, & ses funestes suites: c'est d'avoir soûtenu, que le Sage pouvoit disposer de luy-même, & se donner la mort, quand il le jugeoit à propos.

Si on excepte ces erreurs, & un petit nombre d'autres qui même ne sont plus dangereuses aujourd'huy, il n'y a rien de plus parfait que leurs maximes; & aprés l'Ecriture sainte, rien ne merite davantage d'être entre les mains des hommes, qui veulent suivre la justice, & saire un bon

usage de leur raison.

Nous n'avons des Stoiciens que les œuvres de Seneque, ce qu' Arrien a conservé d'Epistete, & les livres d'Amonin. Mais ce dernier est presque autant au dessus des deux autres par la beauté de ses écrits, qu'il l'eton par la naissance, & par la fortune. Seneque a mêlé aux vertus des premiers Stoisiens tout l'orqueil de leurs disciples: Epictete est plus simple, plus solide, & plus pur : mais il n'a ni grandes voies, ni étendue de genie, ni élevation. Antonin a toutes ces qualitez, & son esprit est plus vaste, & plus grand que son Empire. Il ne s'est pas contenté de recevoir, & d'expliquer solidement les preceptes de ses maîtres, il les a souvent corrigez, & leur a donné une nouvelle force ou par la maniere ingenieuse & naturelle dont il les à proposez, ou par les nouvelles découvertes qu'il y a jointes.

ú

'n

:)

Il a reconnu que nôtre ame n'est pas sa lumiere à elle-même, & qu'este ne se voit que par la lumiere dont il plait à Dieu de l'éclairer. Il explique toutes ses proprietez, & il nous enseigne qu'elle peut être plus visible que le corps, & qu'e lle seulo peut jouir des fruits qu'elle porte.

Il démontre tres solidement, que la justice n'est pas la fille de l'utilité, comme quelques Philosophes l'ont cru, mais qu'elle dépend immediatement de

Dien, & est aussi ancienne que fa sagesse.

Il montre que la charné est la vertu la plus propre E la plus convenable à l'homme, E qu'il n'y a de verstable bien que ce qui est utile à la societé.

Il fait voir que tous les maux qui arrivent dans le monde, bien lein de nuire à la loy, n'en sont que l'accomplissement, & servent d'instrumens ou à la bonté de Dieu, ou à sa justice.

Il prouve que la veritable force, & le veritable courage ne se trouvent que dans l'humanité & dans la bonté.

Il nous force à consentir à cette verité tres-importante, que le mensonge même involontaire est une impieté, & que l'ignorance, qui le fait commettre n'est nullement excusable, parce qu'elle ne vient que du mépris que nous avons sait des secours que Dieu nous a donnez, & que nous nous sommes mis volontairement en état de ne pouvoir discerner la verué d'avec le mensonge.

On n'auroit jamais fait si on vouloit recueillir icy tous les grands principes, qu'entonin a établis, & en tirer toutes les consequences, qui en jont les suites veritables, & necessaires. Letteur le fera de luy même, & c'est à quoj nous souhaitons que nos remarques puissent l'aider. Par exemple quand Antonin nous dit, qu'on peut être en même tems un homme divin, & un homme inconnu à tout le monde; qui estce qui ne tirera pas de la cette consequence, que le bruit, la gloire, & l'éclat ne sont donc pas toujours les verstables caracteres de la Divinité? Et qui s'étonnera de l'obscurité de J. C. qui a été si grande, que les Historiens qui relevent souvent des particularitez peu importantes, & qui tâchent de n'onblier rien de considerable, l'one a peine aperçû?

Quand il avance qu'on ne peut trouver son bonheur ni dans les sciences, ni dans le raisonnement, il n'est pas mal-aisé de faire cette reflexion, que les sciences & le raisonnement nous peuvent bien faire connoître Dieu, mais qu'ils ne nous seront jamais connoître Jesus-Christ Dieu & homme tout ensemble, ni démêler la grandeur veritable de ce Sauveur, d'avec sa bassesse apparente, cela ne se voit que par la foy. Il n'y a donc que la foy qui puise sauver, selon les

principes même d'Antonin.

Tous les preceptes que nous donne ce Philosophe

sophe ne sont ni moins admirables, ni moins utiles; Es l'on peut dire que personne n'a mieux donné les mozens de bien vivre, Es de remplir les trois engagemens qui nous lient avec Dieu, avec nôtre prochain, Es avec nous-mêmes; Es tout ce qu'il enseigne sur cette matiere est tres-consorme aux regles de la veritable Religion.

La verstable Religion nous enseigne, qu'il faut être toujours soumis à Dieu, & être persuadé, qu'il ne fait rien que de juste. Elle nous ordonne de combattre nos passions, & de purger nôtre ame de tous ses vices, afin que nous puissions étre agreables à Dieu qui ne souffre rien d'impur. Antonin le fait de même.

La veritable Religion travaille à nous faire voir notre neant, & celuy de toutes les choses terrestres, & à nous convaincre que la veritable grandeur ne consiste ni dans la gloire, ni dans la naissance, ni dans les Empires; mais dans la justice. Antonin le fait aussi.

La veritable Religion nous apprend à prier pourtous les hommes, à faire du bien à nos ennemis, & a suivre l'exemple de Dieu, qui tous les jours donne son secours à des ingrats, & fait lever son Soleil sur les justes, & sur les injustes. Antonin nous l'apprend aussi; & tout ce qu'il dit sur cela est digne d'un Evangeliste.

La veritable Religion nous exhorte à ne pas faire des jugemens temeraires, & à

mépriser ceux qu'on fait de nous; à souffrir patiemment les défauts de nôtre prochain, E à l'en reprendre avec modestie, quand la charité le demande; à nous passer de tous les appuis du monde pour n'avoir d'autre appuy que Dieu; à renoncer à tous les discours inutiles, E a toutes les vaines occupations du siecle, pour ne nous occuper que de ce qui nous est propre, E que Dieu démande de nous, O à être toûjours contents de nôtre sondition. Antonin nous y exhorte tout de même.

Ensine Antonin nous fait voir comme la veritable Religion, que le jong, que Dieu nous impose est plus leger, & plus facile à porter, que celuy que nous imposent nos passions.

Outre tous ces grands preceptes qui sont communs pour tout le monde, Antonin en a de particuliors pour les Roys, à qui la morale est encore plus necessaire qu'aux personnes privées, car ils sont hommes, & ils conduisent des hommes; & comme c'est Dieu qui luy a donné ces lumieres, nous osons dire que la veritable Religion n'enseigne rien sur cela de plus parfait. Il fait voir aux Princes, que quand ils auroient conquis toute la terre, & réuni en leur personne tout ce que les hommes appellent grand, s'ils sont injustes, & s'ils se rendent les esclaves de l'ignorance d'autruy, ils sont tres-petits; & il met par cette raison Alexandre, Cesar,

& Tompée au dessous de trois Philosophes qui ont été, pour ainsi dire, le jouet des peuples. Comme la sagesse habite dans le conseil des Sages, il les avertit de ne rien entreprendre que par l'avis de gens habiles, & aprés une longue & meure déliberation. Il leur remontre, qu'ils ne doivent jamais regarder comme utile une chose qui les forcera un jour à manquer de foy; & qu'au lieu de rendre la Religion esclave de la Politique, ils sont obligez de tenir la politique humiliée sous la Religion. Il leur remet devant les yeux, qu'ils ne sont pas donnez aux peuples pour les opprimer, mais pour les soûtenir, & pour les défendre; & il leur prouve que le soin même de leur Etat, & leur interêt particulier exigent d'eux qu'ils protegent les Sciences, parce que plus les peuples sont instruits, plus les Roys doivent en attendre de sidelue & d'obeissance.

Comme la Philosophie doit avoir des preceptes non seulement pour les sages qui travaillent
à s'instruire de bonne soy, mais aussi pour les insensez qui cherchent à étousser leur raison, pour
s'abandonner à leurs passions, sans remords &
sans crainte, Antonin ne se contente pas de
prouver aux libertins, & aux Athées l'éxistence de Dieu, il leur montre que, quand même ile
parviendroient à se persuader qu'il n'y en a
point, ils ne pourroient trouver de bonheur
solide & veritable dans l'accomplissement de

leurs desirs; & par là on force le dernier retranchement de ces malheureux, qui pour se dérober à l'autorité de la Religion, prenent le parti de la traiter d'invention humaine; Car on leux fait voir clairement par ce principe, qu'ils ne gagnent rien par la, puisque la nature seule, & la raison ne demandent pas moins de sagesse & de moderation, que le Christianisme; & qu'il faut necessairement, ou qu'ils renoncent à être hommes, & qu'ils descendent dans l'état des bêtes, ou qu'ils vivent selon les veritables regles, que la raison dicte, & qui ne sçauroient jamais être opposées à celles de la Religion.

Si la lecture seule d'un traité de Ciceron, qui n'étoit proprement qu'une exhortation à l'étude de la Philosophie, fit un si grand effet sur le cour de Saint Augustin, qu'il luy donna des vues & de pensées toutes nouvelles, & le porta à adresser à Dieu des prieres tres différentes de celles qu'il faisoit auparavant, de maniere que méprisant les vaines esperances du secle, il n'eut plus d'amour que pour la beauté incorruptible de la veritable sagesse; Que ne doit-on point attendre de la lecture de ces reflexions d'Antonin, qui établit si clairement de si grandes veritez, qui va fouiller jusqu'aux plus cachez replis du cœur, pour en déraciner l'orgneil, la cursosité & la consupiscence, sources funestes de

de tous nos pechez, & qui combat toutes ces paffions par le raisonnement, comme la Religion les combat par l'autorité?

Ce Livre seul pourroit nous rendre si pieux & si justes, que nous n'aurions plus qu'un pas à faire, pour être de veritables Chrétiens, si nous apportions seulement de nôtre coté de la docilité, & de la patience: mais malbeureusement les veritez ne sont dans nôtre esprit que ce que les objets sont dans une glace de miroir; leur images'y imprime jusqu'au moindre trait. Ces objets sont ils passez, il n'en reste plus rien, & la glace demeure vuide.

D'ailleurs ce n'est pas l'homme qui instruit l'homme. Socrate & Platon avec toute leur sagesse, & toute leur éloquence, n'ont jamaie pû porter un petit nombre de gens éclairez, & naturellement religieux à n'adorer que le vray Dieu. Tout ce que David, Salomon, & les Prophetes en out dit, pour le faire entrevoir aux Payens, a été inutile. Il a fallu un homme Dieu pour dissiper l'aveuglement du cœur humain, & pour vaincre l'opiniâtreté qui luy est naturelle, & qui resiste aux preuves les plus claires, & aux plus évidentes démonstrations.

Sans ce secours nous sçavons que ces tresors de sagesse seront inutiles. Ceux même qui liront ces reflexions avec le plus de plaisir, & qui les

les entendront le mieux, n'en profiteront pas davantage, & ne s'en serviront pas pour s'élever à la conneissance de la verité. Car, s'il est permis de se servir icy de cette pensée de Platon, que saint Augustin a si bien employée, Comme ils'tourneront le dos à la lumière celeste, ils ne la verront, que sur le livre qui en sera éclairé, coils demeureront dans les tenebres. Mais ce n'est pas à nous à prevenir les desseins de la Providènce; Nêire devoir est de travailler sans relâche à ce qui est bon, & utile. C'est ce qui nous a fait ensingéloudre à entrependre la traduction de cet ouvrage d'Antonin, & à yjoindre des remarques, pour entrendre la letture plus facile, & sion l'oze dire, plus agreable.

Nous n'avons pas trouvé de mediocres dissicultez dans ce dessein : le stile des Stoiciens est dur, obscur, & peu proportionné à la portée des hommes. Comme ils craignoient les paroles inutiles, ils n'employoient pas toujours les necessaires; & pourvû qu'ils donnassent à leurs discours de la force, ils negligeoient souvent la clarté. Cette obscurité qui étoit commune à tous ceux de cette Seste, est encore plus grande dans les restexions de cet Empereur, qui ne s'explique souvent qu'à demy, parce qu'il n'écrivoit que pour luy même:

De plus il y avoit plusieurs endroits corrompus, & un grand nombre d'autres, dont le sens

sens étoit tres caché, parce qu'on avoit joint mal à propos deux articles, ou qu'on en avoit separé un en deux.

Si on joint toutes ces difficultez à celles de la matiere qui est tres souvent fort abstraite, & qu'Antonin a encore rendu plus abstraite par la sublimité de ses vues, on tombera d'accord qu'il n'étoit pas aisé de réussir, & on en sera plus disposé à excuser les fautes, que nous aurons faites.

Nous n'avons rien oublié, pour donner à la traduction la clarté qui manque à l'original, & pour faire en sorte que chaque Article soit un tableau, qui de quelque côté qu'on le regarde, se trouve dans son point de vûe, & soit toûjours également éclairé. Si nous n'en sommes pas venus à bout, au moins osons-nous promettre qu'on n'y trouvera pas de grandes obscuritez; ni beaucoup d'embarras.

Pour ce qui est des Remarques, nous ne nous y sommes proposé que d'éclaircir le texte, sans entrer dans aucune discussion de critique. La critique est inutile, & déplacée, où il ne s'agit que des mœurs: Nôtre unique dessein a été de faire de ce Livre un livre de pieté. Pour cet effet, lorsque les maximes d'Antonin sont entierement veritables, ce qu'elles ne peuvent être, sans être Chrêtiennes, nous les consirmons par l'autorité de la Religion, & nous tachons de faire Tom. I.

bonte à quelques Chrétiens, d'être aujourd'huy moins persuadez de ces veritez, que les Payens même.

Lorsqu'elles sont sausses dans sa bonche, & qu'elles penvent être vrayes dans la nôtre, comme, quand il dit que nous avons un Dieu qui habite dans nos cœurs, & qui y est consacré comme dans un Temple, nous resutons l'erreur du sens qu'il y donne, en enseignant que l'Ame est un Dieu, & une portion de la Divinité, & nous faisans voir la solidité de celui que nous luy donnons, en disant qu'elle est l'ouvrage de Dieu, & que le saint Esprit y habite, asin que nous soyons ses temples spirituels.

Lorsque ses maximes sont wayes dans un sens, & qu'elles en souffrent en même temps un plus important, & plus veritable, nous proposons l'un & l'autre comme dans ce bel endroit, où il dit que c'est une honte que l'ame se rebute, quand le corps ne se rebute pas; & dans cet autre où il enseigne que dés qu'on a perdu le souvenir de

ses pechez, il est inutile de vivre.

Lorsqu'elles ne contiennent qu'une verité obscure, & mêlée ou de doute ou de fausseté, comme quand il parle de la resurrection des Morts, de l'immortalité, & de la nature de l'ame, nous tâchons d'aider cette verité à sortir du fond de ces tenebres, & nous appellons à son secours la lumiere de la veritable Religion.

Lorsqu'elles renferment quelque exemple d'une profonde humilité, & d'une douceur d'esprit capable de nous édisier, & de nous instruire, nous le relevons autant qu'il est possible: comme quand il dit que toute sa vie n'est qu'un service continuel qu'il doit à ses Sujets; & quand il remercie la terre de ce qu'elle luy a fourni si lizberalement les biens dont il avoit besoin, & qu'il se reconnoit presque indigne de la fouler aux pieds, aprés avoir abusé de ses presens en mille manieres.

Enfin quand elles sont absolument fausses, nous en montrons la fausseté, & tâchons de nons servir utilement de ces erreurs, pour faire voir les veri-

tez qui leur sont contraires.

Nous n'avons plus donté que ce ne fût la conduite qu'il falloit tenir en donnant au Public les livres des Payens, quand nous L'avons vû apuyée fur l'antorité d'un trés-sçavant homme, qui nous édifie par su pieté, & nous instruis par ses beaux envrages. Car dans la seconde partie de l'Education d'un Prince, il a en la même idée, & a fait voir que la seule bonne méthode étoit de rendre ces livres Chrêtiens par la manière de les expliquer.

C'est une verité constante que la vertu ne consisse pas dans la persuasion, muis dans l'action s & que pour être un veritable Philosophe il ne suffit pas de parler, il faut agir : comme pour

pour être un veritable Magistrat ce n'est pas assez de sçavoir la loi, il saut la suivre. Nous avons donc cru que le moyen le plus sûr de rendre tres-utile la lecture de ces maximes, c'étoit d'y joindre la vie d'Antonin: car on verra qu'il n'a écrit que ce qu'il a suivi luymême; & que ses preceptes nés de la pratique, & non pas d'une speculation toûjours sterile, sont à proprement parler des preceptes animez.

Un Ancien a dit que le spectacle le plus agreable à Dieu, étoit de voir un homme vertueux Inter contre la mauvaise fortune. Mais il y en a un autre infiniment plus rare, & qui luy est plus agreable sans comparaison; c'est de voir ce que nons avons le bonheur de voir au-jourd'huy, un grand Roy resister à sa bonne fortune, & vainere tous les obstacles que sa propre grandeur oppose à ses genereux desseins. Quelque sage qu'ait été un Philosophe, on peut croire qu'il n'a foulé aux pieds les plaisirs & les pompes du monde que par impuissance, & qu'il a cherché à se vanger de la Fortune en la méprisant, comme-ceux qui médisent d'une femme, dont ils n'ont pu se faire aimer. Il n'en est pas de même d'un Roy, comme il peut tout, il n'y a rien de plus admirable, & de plus beau que de luy voir regler sa puissance par la justice; & il a besoin d'une plus grande.

me-

mesure de vertus que les particuliers. C'est par là qu' Antonin doit être mis au dessus de tous les Philosophes de l'Antiquité, nous le mettrions même au dessus de Socrate, si Socrate en séelant par sa mort la verité qu'il avoit soutenuë pendant sa vie, n'eût rempli par là l'espace insini, que la nature avoit mis entre sa condition & celle de cet Empereur. Car la vertu d'un homme ne se mesure pas par des saillies, & par des efforts, qui peuvent avoir souvent de mauvais principes, elle se mesure par ce qu'il fait ordinairement. Toute la vie est necessaire pour sormer l'homme de bien, & ce n'est que le dernier soupir qui l'acheve.

Nons avons une vie d'Antonin faite par un Espagnol, qui a voulu nous persuader, qu'il l'avoit traduite du Grec. C'est une chose étonnante, & qu'on auroit de la peine à croire, si on ne la voyoit, que dans un sujet aussi grave, aussi serieux, aussi plein de grandes instructions qu'est la vie de cet Empereur, il se soit trouvé un homme assez ignorant, assez vain, & assez insensé pour mépriser la verité, & n'avoir recours qu'à la siction, & au mensonge: & encore à quel mensonge, & à quelle siction? Rien n'est ni plus mal imaginé, ni plus puerile, Antonin y est entierement désiguré. S'il y a quelque verité par si par là, c'est comme un grain

grain d'or dans un abime de sable. Pour donner une juste idée de cet ouvrage, il sussit de dire, qu'il ne paroît pas que son Auteur ait jamais ony parler des restexions d'Antonin. Il n'y en a pas un seul mot dans tont son livre.

Nous n'avons pas cru devoir rien prendre de tout ce que cet Auteur aécrit. É qui ne se trouve point ailleurs; É nous n'avons rien avancé que ce qu'Antonin a écrit luy-même, ou ce que les Historiens nous ont appres de ses actions, ou ce que nous avons tiré des monumens qui en ont

conservé la memoire.

Ce grand homme avoit fait lny-même sa vie, afin qu'elle servis d'instruction à son fils. Si nous l'avions aujourd'huy, nous pourrions nous assurer d'avoir le veritable portrait de ce Prince: car il n'étois pas d'humeur à se flater, comme an peut le voir par quelques endroits de ses ouvrages. La Fortune nous a envié ce bonheur. Elle n'a pas voulu même que ce que les bons Historiens en avoient écrit, parvint entier jusqu'à nous. Ce que nous en avons ne peut passer que pour des memoires fort peu exacts, fore imparfaits, & fort pen suivis. Car ils nous laiffent dans une sgnorance presque entiere de tout ce qui se passa depuis sa naissance, jusqu'à son avenement à l'Empire, & ne nons aprenent qu'en gros ses plus memorables actions, & les plus grands évenements de son regne, Cela

Celà ne laisse pas d'être tres pretienz, & on en peut tirer de grands seconts pour former un bon Prince.

Neus n'avons plus qu'à répondre à la critique de certains esprits inquiets qui trouvent que dans ces restexions Antonin use de trop de redites. Malbeureuse delicatesse des hommes! Les redites les blessent, & leurs reshutes ne les bleffem pas. Il fame donc les prier de se souvenir qu'une des differences essentielles qu'il y a entre les livres qui sont faits pour le plaisir, & ceux qui sont faits pour l'instruction : c'est que dans les premiers les redises sont vicienses, er qu'on les évite avec soin, parce que l'esprit ne pouvant se commenter de ce qu'en tuy a déja dit, cherche toujours quelque chose de nouveau qui puisse le satisfaire, & qu'on ne peut l'entretenir dans ce vuide qu'en flatant sa curinfité, qui seule l'empêche de se reconnoître, & de rougir de ses vaines occupations. Mais dans les livres qui sont fatts pour nous corriger, & pour nous apprendre quelque chose de bon & d'honnête, bien loin que les redites soient vicieuses, elles sont necessaires, parce qu'outre que nous recombons continuellement dans les mêmes fautes, & qu'ainsi nous\_avons souvent besoin qu'on nous reprene, nos passions ont jetté de si profondes racines dans nos cœurs, qu'il n'est pas possible de les arracher du pre-

mier coup, il faut les attaquer à diverses reprises. Il en est des maladies de l'ame comme de celles du corps. Dans les unes comme dans les autres un malade se rendroit aussi ridicule qu'incurable de ne vouloir pas user deux fois des mêmes remedes ; parce que les premiers ne lui auroient pas redonné la santé. D'ailleurs quand il s'agit d'expliquer des veritez qui sont ou obf cures, ou dures à digerer à cause de l'aversion que nous avons pour tout ce qui nous contredit, ou qui nous géne, les redites servent merveilleusement à nous faire entendre ce qui nous étoit echapé, ou à nous rendre familier ce qui nous avoit paru trop austere. Ensin celles d'Antonin ne sont pas ennuyeuses, comme les redites le sont ordinairement: car elles ont presque toujours un air nouveau par le tour, ou par les nouvelles lumieres dont elles brillent, de sorte qu'il est même étonnant, que sans aucun soin des termes, Antonin ayt dit souvent les mêmes choses avec une si merveilleusevarieié.



#### LA VIE

DE

# MARC AURELE ANTONIN.

A MONSEIGNEUR

### DE HARLAY.

PREMIER PRESIDENT.



ONSEIGNEUR.

LA Traduction, & la Vie d'Antonin ont non seulement été entreprises, parce que vous l'avez desiré; elles ontété commencées & sinies dans cetté agreable maison où vous avez la bonté de nous souffrir quelquesois, & où vous allez bien moirs pour vous délasser des penibles sonctions de la Justice, que pour les Z

y continuer. Permettez nous donc, Mon-SEIGNEUR, de satisfaire au premier, & au plus juste de tous les devoirs, qui est celuy de la reconnoissance, & recevez des fruits qui vous appartiennent si legitimement. Le souhait le plus avantageux que nous puissions faire, c'est qu'on ne les trouve pas indignes de vous être offerts, & qu'ils ne fassent point de honte au terroir qui les a vû naître. On a dit de l'Egypte qu'elle produit beaucoup de bonnes choses parmi beaucoup de mauvaises, le Parc du Mesnil a cet avantage, qu'il n'y croît rien que d'excellent; & ce qui y vient le mieux depuis que le grand Chancelier de Bellieure l'a cultivé, & que vous en prenez soin, ce sont les fruits de la raison & de la sagesse. C'est un grand bonheur pour nous d'avoir pû tra-vailler à cet ouvrage dans un si beau lieu, où nous avons vû à toute heure des exemples de tous les preceptes d'Antonin. Personne n'a jamais mieux connu que ce Prince les justes servitudes des grands emplois : ni mieux enseigné à s'en acquiter sans reproche. Pour bien en-tendre ce qu'il a écrit, nous n'avons eu qu'à étudier ce que vous saites; & cette étude, Monseigneur, nous a souvent forcez d'admirer la felicité de ceux qui demeurent cachez dans l'azyle d'une vie privée; pour être justes, ils n'ont qu'à veiller sur eux-mêmes, & à regler leurs desirs; au lieu qu'à un prepremier Magistrat, combien de choses indispensablement necessaires! Un prosond sçavoir qui ne soit chargé de rien d'inutile; une éloquence saine & naive, pleine de vigueur, de noblesse & de verité; une application infatigable qui supplée à tout; une grandeur d'ame, & une fermeté dépoüillées de toute sorte d'opiniâtreté & d'orgueil; une amour de la patrie qui le tienne toûjours dans la disposition de tout sacrisser pour elle; une gravité pleine de simplicité & de modestie; un desinteressement, que rien ne puisse ébranler, & une humanité aussi éloignée de la dureté que de la foiblesse.

Voilà les qualitez, que doivent avoir ceux qui veulent remplir tous les devoirs d'une Charge comme la vôtre, & faire un bon usage de leur autorité. La Justice ne sçauroit subsister sans elles, & elles se trouvent toutes en vous.

Antonin nous exhorte à avoir toûjours prefentes les vertus de nos contemporains; & il assure que de tous les tableaux, ce sont les plus divertissans & les plus utiles. Si nous suivions ce precepte, Monseigneur, nous n'aurions qu'à considerer vos mœurs & vos actions; elles nous sourniroient seules une varieté admirable de ces rares tableaux qui en servant d'instruction aux uns, & de modele aux autres, nous donneroient incessamment à

tous de nouveaux plaisirs. En effet qu'elle vûë plus agreable & plus instructive que celle d'un homme, qui convaincu que l'ambition est une injustice, n'a jamais recherché les premieres dignitez; & qui content de faire son devoir dans une Charge, dont il a augmenté le lustre, ne songeoit qu'à passer d'une bonne action à une autre bonne action, lorsqu'il a été appellé par le plus sage de tous les Roys à la tête du plus auguste Parlement, & qu'il est monté à cette premiere place, que ses qu'il est monté à cette premiere place, que ses Ayeux avoient si dignement occupée? Qu'y a-t-il qui merite plus d'attirer nos yeux, qu'un homme qui rapporte au bien du Public toutes ses pensées, & toutes ses actions, & qui considere son autorité non pas comme un moyen de dominer les sujets du Roy, mais comme un engagement plus sort à les servir, & à veiller pour eux sans cesse. Nous aurions de la peine à nous retenir icy, Monsella gustice qui est la mere de toutes les vertus, & qui fait vôtre caractere, parce qu'elle fait seule l'homme de bien, & le grand homme, ne se nourrit que des actions qui partent d'elle, & ne connoît point d'autre prix. D'ailleurs quelques justes que soient vos louanges, vous trouveriez qu'elles s'accorderoient mal avec des ressexions où Antonin travaille avec tant de soin à faire voir la vanité de toutes les Ayeux avoient si dignement occupée? Qu'y de soin à faire voir la vanité de toutes les loüanges

## DE MARC ANTONIN.

louanges en general, & à confondre égale-ment ceux qui les reçoivent, & ceux qui les donnent. Nous ne vous parlerons donc plus que de la vie de cet Empereur: mais n'apportez pointicy, Monseigneur, ce goût exquis, & ce jugement fin & delicat, qui vous font d'abord sentir toutes les beautez, & tous les défauts des productions de l'esprit; quittez les idées que vous ont donné les ouvrages des grands hommes de l'Antiquité, dont vous faites vos delices, & oubliez sur tout les graces infinies de Plutarque, que nous n'avons jamais trouvé si beau, ni si inimitable, que quand nous avons voulu l'imiter.

L'Empire Romain avoit éprouvé sous les Triumvirs. sous les Nerons, & sous Domitien les funestes effets de l'insolence, & de la cruauté des plus injustes Tyrans, & goûté sous Auguste, sous Vespasien, sous Trajan, fous Adrien, & fous Antonin le Pieux, les doux fruits de la justice, de la clemence & de la pieté des meilleurs Princes. Il sembloit donc avoir eu dans l'un & dans l'autre de ces deux états des modeles achevez de vertus & de vices. Mais Dieu qui donne les Roys selon qu'il veut abatre ou relever les Peuples, fit bien voir que les vertus des premiers Cesars n'étoient que de foibles crayons de celles qui éclaterent dans Marc Aurele. En effet on

Α₹

peut dire que la Providence proportionna la fagesse de ce Prince aux sleaux dont elle voulut affliger son regne. Jamais Rome ne s'étoit vû tout à la fois battuë de tant d'orages, & pour la sauver il ne falloit pas moins que la sagesse de cet Empereur. Que ceux qui liront sa vie, ne s'attendent pas d'y voir regner les intrigues de Cour, & les artisices de la politique: c'est le regne d'un Prince Philosophe, c'est à dire d'un Prince orné de simplicité, de verité, de religion, & de modessie, & qui ne soûmet ses volontez qu'à la justice & à la raison.

La samille de Marc Aurele étoit une des plus nobles, & des plus illustres de l'Italie. Du côté de son pere Annius Verus, il descendoit de Numa: son Bis-ayeul sut Preteur, & Senateur, & fon Ayeul trois fois Consul, & Gouverneur de Rome. Son pere mourut dans la Charge de Preteur, & laissa deux enfans, Annia Cornificia, & Annius Verus, qui est le même que Marc Aurele, dont la tante Annia Galeria Faustina fût mariée à l'Empereur Antonin le Pieux. Voilà tout ce qu'on peut sçavoir de la famille de Marc Au-rele du côté de son pere. Sa mere Domitia Calvilla Lucilla, descendoit d'un Prince des Salantins. Elle étoit fille de Calvisius Tullus qui avoit été deux fois Consul, & petite fille de Catilius Severus qui avoit aussi été

DE MARCANTONIN. 7 été deux fois Consul, & Gouverneur de Rome.

\* Marc Aurele nâquit à Rome sur le Mont Celius le 25. d' Avril sous le second Consulat de son grand pere maternel, & fut appellé Catilius Severus. Adrien l'appella en suite Annius Verissimus en faisant allusson à l'amour qu'il avoit pour la verité. Mais ayant pris la robe virile, il reprit le nom de sa Maison, & fut appellé Annius Verus, jusqu'à ce qu'ayant passe dans la famille des Aureliens, par l'adoption d' Antonin le Pieux, il prit le nom de son pere adoptif, & sut appellé Marc Aurele. Il perdit son peresort jeune, & sut élevé dans la maison de son grand pere, qui prit tant de soin de son éducation, que dés qu'il fut hors des mains des femmes, il luy donna un gouverneur d'une vertu consommée, & d'un merite generalement reconnu, & luy choisit tous les plus habiles maîtres. Euphorion luy montra à lire; Geminus excellent Comedien luy enseigna à prononcer; Andron fut choisi pour luy apprendre la Mu-sique, & la Geometrie. Il eut pour Grammairiens dans la Langue Grecque Alexandre, & dans la Latine Trosius Aper, Pollion, & Eutychius Proculus Afriquain. Ses maîtres pour l' Eloquence Grecque furent Annius Marcus, Caninius Celer, & Herode; & pour A 4

pour l' Eloquence Latine, Cornelius Fronto. Mais comme il avoit un esprit mâle & droit, & qu'il n'aimoit que la verité, il ne s'amusa pas long-tems à ces sortes d'études, il passa de bonne heure à une science plus relevée, & plus necessaire, & s'attacha uniquement à la Philosophie des Stoïciens. Il eut pour cet effet prés de luy Sextus de Cheronée petit fils de Plutarque, Junius Rusticus, Claudius Maximus, Cinna Catulus, qui étoient les plus habiles Stoïciens de ce tems-là. Il eut aussi un grand Philosophe Peripateticien appellé Claudius Severus.

Il conserva toûjours pour ses Precepteurs toute la reconnoissance qu'ils pouvoient atten-dre d'un Prince qui connoissoit parfaitement le prix de leurs travaux; & cette reconnoissance alla si loin, qu'il fit dresser des statues à Fronton, & à Rusticus, qu'il éleva au Confulat ce même Rusticus & Proculus, en se chargeant de fournir aux frais ausquels cette Charge engageoit ce dernier qui n'étoit pas riche; & qu'il fit toûjours l'honneur à Rusticus de le salüer avant son Capitaine des Gardes. Il fit plus encore; sçachant que les biens perissables ne sont pas sussilans pour payer les biens solides, c'est-à-dire les vertus que les preceptes de ces grands hommes avoient ou sait naître, ou cultivées en luy, il voulut que le public fût informé de tout ce qu'il devoit à leurs foins:

soins; & c'est par cet aveu qu'il commence les admirables reflexions qu'il nous a laissées. Rare espéce de reconnoissance qu'il n'imita de personne, & que personne n'a imitée depuis. Quand les hommes ont quelques vertus, il leur est naturel de croire qu'ils ne les tiennent que d'eux-mêmes, & ils croiroient en perdre la meilleure partie, ou en ternir l'éclat, s'ils avouoient qu'ils les dussent à un travail étran-Marc Aurele étoit l'ennemi déclaré de cet amour propre, aussi regarda-t-il toûjours ses Maîtres comme ses Dieux : car aprés leur mort il leur fit faire des statuës d'or, qu'il pla-ça parmi celles de ses Dieux domestiques, il visita souvent leurs tombeaux, y sit des sacrifices, & les couvrit de toutes sortes de fleurs.

Comme tout le bien qui se tire de la Philosophie revient à ceux qui la pratiquent, on peut dire que cette science ne suffit pas aux Princes, sielle n'est accompagnée de la justice, dont les fruits ne tendent qu'à l'utilité du public. Marc Aurele ne negligea pas une science si importante, & qui est la source de la prosperité des Etats. Il la cultiva avec beaucoup de soin : car il apprit le Droit sous L. Volusius Mecianus le plus habile Jurisconsulte de ce tems-là.

Dés sa plus tendre ensance, il s'attira la bienveillance d'Adrien qui voulut l'avoir tou-jours prés de luy, & qui le sit Chevalier à six

ans; honneur qu'on n'avoit jamais fait à cet

âge.

Comme c'étoit alors la coûtume des jeunes gens de qualité de passer par le Sacerdoce avant que de monter aux Charges, il sut fait à huit ans Salien, c'est à dire Prêtre de Mars, & bien loin de s'aquiter de cet employ comme les jeunes gens s'aquitent ordinairement des Charges qu'ils ne regardent que comme un passage à des dignitez plus considerables aufquelles ils se voyent assurez de parvenir, il en remplit toutes les fonctions, & tous les de-voirs avec autant d'assiduité & d'exactitude, que ceux qui avoient borné là toute leur ambition. Il fut intendant de la Musique, & chef de l'Ordre. Et tous ceux qui de son tems entrerent dans ce Corps, ou qui en sortirent, il les reçut, & les congedia, sans qu'on luy sût les Formules sacrées, qu'il sçavoit tou-tes par cœur. Aussi étoit-ce une de ses maximes dene rien faire qu'avec la derniere exacti-tude; & comme il disoit luy-même, sans y employer toutes les regles de l'art. Ce sut dans cet Ordre qu'il regut premier augure de son élevation à l'Empire: car comme tous les Prêtres jettoient des couronnes de fleurs, felon la coûtume, sur le petit lit où étoit la stauë de Mars, celle que Marc Aurele jetta se trouva justement posée sur la tête du Dieu, comme si on l'yavoit mise avec la main, & il n'ap-

DE MARC ANTONIN n'appartenoit qu'à l'Empereur de couronner cette statuë.

Il prit la robe virile à quinze ans, & fiança par l'ordre d'Adrien la fille de L. Cejonius Commodus. Peu de tems aprés on luy confia le gouvernement de Rome pendant que les Consuls allerent au Mont d'Albe, pour y celebrer les fêtes Latines. Il s'aquita de cet employ comme un des plus graves Magistrats au-roit pû faire, & tint la table de l'Empereur avec beaucoup de sagesse & de dignité.

Il donna à sa sœur Annia Cornificia, qui étoit mariée à Numidius Quadratus, tous les biens de la succession de son pere, & permit à sa mere de luy donner aussi les siens, asin, dit-il que son mari n'eût aucun reproche à luy

faire.

Il eut quelque goût pour la peinture, & travailla fous Diognetus qui étoit en même tems, & grand Peintre, & grand Philo-

sophe.

Il aima beaucoup la lutte, la course, la paume, & la chasse, qu'il ne regardoit pas tant comme des divertissemens, que comme d'innocens remedes, que la Nature ordonne pour conserver la santé: il étoit même persuadé comme Socrate & Aristipe, que l'exercice du corps n'est pas inutile pour acquerir la vertu. Avant que ses fatigues, & ses occupations continuelles eussent alterésa santé, on le vit fou-

T 2

fouvent à la chasse attaquer seul les plus grands Sangliers, & en venir heureusement à bout. Mais la passion qu'il eut pour la Philosophie, l'emporta sur toutes les autres. Cette passion fut si forte dés son enfance, qu'à douze ans il avoit deja l'habit des Philosophes Stoiciens, pratiquoit leurs austeritez, & couchoit à terre sur son manteau, & que sa mere eut toutes les peines du monde à obtenir de luy, qu'il couchât sur un bois de lit couvert d'une fimple peau. La Nature l'avoit formé, pour être le restaurateur de cette Philosophie qui avoit toûjours été la plus fidelle depositaire de la vertu: car il avoit tant de constance & de gravité, que dans son enfance même, ni la joie, ni la tristesse ne purent jamais luy saire changer de visage. Mais cette gravité n'avoit rien d'incommode pour ses amis, ni pour ceux qui l'approchoient, elle étoit sans tristesse: comme sa sagesse étoit sans orgueil, & sa complaisance sans bassesse.

Adrien ayant perdu Cejonius Commodus qu'il avoit adopté, chercha à remplir cette place, & jetta les yeux sur Marc Aurele, mais l'ayant trouvé trop jeune, car il n'avoit pas encore dix-huit ans, il adopta Antonin le Pieux, à condition qu'il adopteroit Marc Aurele, & L. Verus fils de celuy qui venoit de mourir. † Marc Aurele sut donc adopté à l'âge de dix-

be Marc Antonin. 13 huit ans. Il songea la veille qu'il avoit le épaules, & les mains d'yvoire, & qu'ayant voulu essayer si elles pourroient porter de grands sardeaux, il les trouva plus sortes que de coûtume.

La nouvelle de son adoption ne sit que l'affliger, & ses domestiques luy ayant demandé pourquoy un si grand honneur le rendoit si triste, il les entretint long-tems des maux qui

sont inseparables de la Royauté.

Quelques jours aprés son adoption, Adrien alla au Senat, & y demanda pour luy une dispense d'âge pour la charge de Questeur. Ce sut la derniere grace, qu'il reçût de cet Empereur qui mourut bien-tôt aprés à Baies. Marc Aurele luy sit des sunerailles magnisiques, qui surent suivies d'un combat de Gladiateurs.

Aprés la mort d'Adrien, Antonin le Pieux rompit le mariage que Marc Aurele, pour obéir à ce Prince, avoit contracté avec la fille de Lucius Commodus, & luy offrit la fille Faustine, qu'il avoit fiancée à Verus, lequel n'étoit pas encore en âge d'être marié; & il fit monter son prétendu gendre de la charge de Questeur au Consulat contre l'usage, luy donna le titre de † Cesar, le fit Colonel d'une des six Campagnies de Chevaliers, assista aux jeux qu'il fit avec ses collegues, l'associa malgré

luy à tous les honneurs de l'Empire, & le recut dans le College des grands Prêtres par un decret du Senat.

Marc Aurele accablé de tous ces honneurs qu'il n'avoit pas souhaitez, & obligé d'assister à tous les Conseils pour se rendre capable de gouverner seul un jour, n'en avoit que plus de passion pour la Philosophie, à laquelle il donnoit tout le tems qu'il pouvoit dérober à ses occupations. L'Empereur Antonin le Pieux ne contribuoit pas peu à l'entretenir dans l'amour qu'il avoit pour l'étude de la sagesse: car outre qu'il l'y engageoit de plus en plus par son exemple, il fit venir pour luy d'Athenes Apollonius de Chalcis celebre Philosophe Stoicien, dont le commerce ne sut pas inutile à ce jeune Prince. On ne peut s'empêcher de rapporter icy une particularité, qui sert à faire connoître le caractere du Philosophe, & celuy connoître le caractere du Philotophe, & celuy de l'Empereur. Dés qu'Apollonius fût arrivé à Rome, Antonin le Pieux luy manda qu'il n'avoit qu'à venir, & qu'on luy donneroit son disciple. Le Stoicien répondit; que c'étoit au disciple à aller trouver le maître, & non pas au maître à aller trouver le disciple, On rapporta sa réponse à l'Empereur qui dit en riant, Apollonius a eu moins de peine à venir d'e Athènes à Rome, qu'il n'en a à venir de son hôtelerie au Palais, & luy envoya Marc Aurele.

Ce fut environ dans ce temps-là que ce

Prince perdit son Gouverneur. Il fut si tou-ché de sa mort, qu'oubliant sa constance ordinaire, & sa fermeté, il ne put s'empêcher de verser des larmes; & comme les Courtisans l'en railloient, l'Empereur leur dit: Souffrez qu'il soit homme, car ni la Philosophie, ni l'Empire n'ôtent point les passions.

\*Il épousa Faustine deux ans aprés son second Consulat. Cette Princesse étoit d'une tres-grande beauté, mais d'une humeur trop galante pour faire le bonheur d'un mary; elle suivit l'exemple de sa mere, & peu touchée de la sagesse de ce jeune Prince, elle chercha des gens qui ne comptassent pas pour rien les apasdont elle se voyoit pourvûë. Marc Aurele en eut une fille la premiere année de son mariage, & il fut honoré en même tems de la puissance du Tribunat, & du titre de Proconsul, qui étoient ordinairement attachez à la Majesté de l'Empire.

Le Senatajoûta à ces dignitez un honneur, qu'on avoit inventé pour Auguste, & que les siecles suivans avoient extremement augmenté. Tous les decrets du Senat ne se faisoient que sur le rapport du Consul qui présidoit, & qui seul avoit le droit de rapporter. Les Consuls se démirent de ce droit en faveur d'Auguste, à qui par un decret solennel ils donnerent le pouvoir de faire un rapport tous

les jours de Senat, c'est-à-dire de proposer chaque jour au Senat une affaire telle qu'il voudroit, & de quelque nature qu'elle fût. Dés de la flaterie a porté les hommes à donner atteinte à leurs privileges, il est bien difficile qu'ils y gardent quelques mesures, & qu'ils trouvent où s'arrêter. Ce qu'on avoit accordé à Auguste pour un rapport, su ensuite accordé aux autres Empereurs pour trois, pour quatre, & pour cinq, & ce fut ce dernier pri-vilege, qu'on donna à Marc Aurele. Pri-vilege d'une si vaste étenduë, & d'un pouvoir si immense, qu'il suffisoit seul pour rendre inutiles toutes les Assemblées du Senat.

Marc Aurele ne se servit pas de cette auto-rité pour se rendre plus absolu, il ne l'emplo-ya qu'à maintenir la liberté, & qu'à augmen-

ter la felicité du peuple.

Il n'abusa pas non plus du credit qu'il avoit auprés de l'Empereur, qui n'avançoit que ceux qui luy étoient recommandez de sa part: car il eut toûjours un tres grand soin de ne luy proposer que des gens dignes des places, qu'il vouloit leur procurer. A mesure que son pouvoir augmentoit, sa soumission pour luy devenoit plus grande: il luy rendoit toûjours les mêmes respects, que s'il n'avoit été que simple particulier, & il sembloit que l'amour qu'il avoit pour luy, croissoit de jour en jour: car pendant vingt-trois ans qu'il su dans son DE MARC ANTONIN.

Palais, il ne le quitta point, & ne coucha

que deux fois dehors.

Cette grande assiduité, & toutes ces marques de tendresse avoient si fort touché Antonin le Pieux, qu'il n'écouta jamais les discours de ceux qui tâchoient de luy donner des soubçons contre Marc Aurele, & de luy faire douter de la fincerité de son affection. Un jour un de ses Courtisans se promenant avec luy dans un jardin, & voyant Lucille mere de Marc Aurele, à genoux devant une statuë d'Apollon dans un lieu écarté, luy dit à l'oreille : Que croyez-vous que Lucille demande à ce Dieu de si bon cœur? Elle luy demande que vous mouriez, & que son fils regne. Ce mot, qui sous un Tyran auroit été suneste & à la mere & au fils, sut méprisé de l'Empereur qui étoit trop assuré de la bonne soy, & de la probité de Marc Aurele, pour rien croire, qui luy fût desavantageux. L'union de ces deux Princes dura entiere & parfaite jusqu'à la mort d'Antonin, qui étant tombé maladeà Lorium, & se voyant hors de toute esperance de guerir, fit entrer ses amis, ses Capitaines des Gardes, & ses principaux Officiers, confirma en leur presence l'adoption qu'il avoit saite de Marc Aurele, le nomma seul son successeur sans parler de Verus, & le Tribun étant venu à l'ordre, il luy donna pour dernier mot l'équanimité, comme pour dire, qu'il n'avoit plus

rien à desirer, puisqu'il laissoit un tel successeur à l'Empire, & sur le moment même il sit porter de sa chambre dans celle de Marc Aurele la statuë d'or de la Fortune, qui comme un gage assuré de la felicité publique étoit toûjours dans la chambre des Empereurs.

Aprés la mort de ce \* Prince le Senat obligea Marc Aurele à prendre les rênes du gouvernement. Mais la premiere marque que ce nouvel Empereur voulut donner de son autorité, sut de la partager avec † Lucius Verus, il luy donna la puissance Tribunicienne, le nomma Empereur, & voulut gouverner conjointement avec luy. Ce sut la premiere sois que Rome se vit regie par deux Souverains, spectacle bien surprenant pour une Ville qui avoit vû souvent verser presque tout le sang deses citoyens pour le choix d'un Maître.

Le même jour Marc Aurele prit le nom d'Antonin, & le donna à son Collegue, en luy faisant fiancer sa fille Lucille, & pour mieux témoigner la joye qu'ils avoyent de ce mariage, & de leur union, ils établirent un fonds considerable pour l'entretien des nouveaux citoiens qui étoient en fort grand nombre. Au sortir du Senat les deux Empereurs allerent ensemble visiter les Compagnies des Gardes, & donnerent cinq cent écus à chaque

<sup>\*</sup> An. de I.C. 161.

<sup>†</sup> Le sixiéme d'Avril, il avoit regné un mois tout scul.

DE MARC ANTONIN. que Soldat, & aux Officiers à proportion. Aprés cela ils firent les funerailles de leur pere, qu'ils porterent dans le tombeau d'Adrien. Ils ordonnerent des fêtes pour celebrer le deüil, & procederent ensuite selon la coûtume à la ceremonie de sa consecration qui se passa de cette maniere: On fit une statuë de cire tres ressemblante au mort; on la mit sur un lit d'yvoire couvert d'étofes d'or, & fort exhaussé, qu'on dressa à l'entrée du Palais. Tous les Senateurs vêtus de robes noires étoient assis à la gauche; & à la droite étoient les Dames de la premiere qualité en simples habits blancs sans pierreries, & sans aucune parture. Cela continua de même sept jours entiers pendant lesquels on voyoit entrer & fortir des Medecins, qui alloient comme pour visiter le malade, & qui à chaque visite difoient que son mal empiroit, & qu'il alloit mourir. Enfin aprés qu'ils eurent annoncé sa mort, les plus nobles, & les plus jeunes des Senateurs, & des Chevaliers porterent le lit sur leurs épaules le long de la rue sacrée, & le poserent au milieu de l'ancienne place où les Magistrats se demettoient de leurs charges. Aux deux côtez de la place il y avoit deux échafaux: sur l'un étoit un chœur de jeunes garçons, & sur l'autre un chœur de jeunes filles, tous enfans de la permière qualité, qui chantoient des hymnes, & des cantiques en l'hon-

l'honneur du mort, sur les tons les plus lugubres. Les cantiques finis, les mêmes Senateurs & Chevaliers reprirent le lit, & le porterent hors de la Ville dans le champ de Mars au minors de la Ville dans le champ de Mars au mi-lieu duquel on avoit fait un petit bâtiment de bois à plusieurs étages, & en forme de pira-mide; le premier étage étoit quarré, & comme une espece de petite chambre qui étoit remplie des toutes sortes de matieres combustibles, & garnie par dehors d'étoses d'or, de statuës d'yvoire, & de rares Ta-bleaux: le second étoit un peu plus petit de la même sigure, & orné de meme, avec cette seule différence, qu'il étoit ouvert des quarre seule différence, qu'il étoit ouvert des quatre côtez. Sur celuy-là il y en avoit un troisié-me plus petit, qui ctoit suivi d'un quatriéme fur lequel il y avoit encore quelques autres tages toûjours plus petits, de maniere que le dernier finissoit en pointe. On mit le lit & la statuë de cire dans le second étage, qu'on remplit de toutes sortes d'aromates, de gommes, d'herbes, & de plantes odoriferantes: les villes, les peuples, & les particuliers se piquant à l'envi d'honorer leur Prince de ces derniers presens. Les Chevaliers firent des courses de chevaux autour de cette piramide, en bon ordre, & en reglant leur marche à l'harmonie de plusieurs instrumens militaires. A cette espece de Tournoi succederent des courses de chariots sur lesquels étoient montez

DE MARC ANTONIN. tez de jeunes gens vêtus de robes bordées de

pourpre avec des masques qui representoient au naturel le visage des plus sameux Capitai-

nes, & des plus grands Empereurs.

Ces courses finies, les successeurs à l'Empire s'approcherent du bucher, & y mirent le feu avec des flambeaux; les Consuls, les Senateurs, & les Chevaliers firent ensuite la même chose chacun de son côté. Tout fut embrasé dans un moment, & en même tems on vit partir du haut du bucher un aigle qui s'envola, & qu'on perdit d'abord de vûë. Les peuples croyoient que c'étoit cet aigle qui portoit au Ciel l'ame de l'Empereur, à qui dés ce moment on rendoit le même culte qu'aux Dieux immortels.

Aprés cette ceremonie, les deux Empereurs firent chacun l'oraison funebre de leur pere, luy établirent un grand Prêtre, qu'ils prirent dans sa famille, instituerent à son honneur une societe de Prêtres, qu'ils appellerent Aureliens, & finirent ces funerailles par des combats de Gladiateurs.

Antonin n'eut pas plûtôt achevé l'apotheose de son pere, qu'il se vit accablé d'une infinité de requêtes, que luy presentoient incessamment les Prêtres Payens, les Philosophes, & même les Gouverneurs de Province, pour obtenir de luy la liberté de persecuter les Chrêtiens, que la clemence d'Adrien & d'Antonin

tonin le Pieux avoient défendus long-tems contre leurs poursuites. L'Empereur qui n'étoit pas moins ennemi de la violence & de l'injustice que son pere & que son ayeul, & qui d'ailleurs vouloit gouverneur son Etat selon leurs maximes, s'opposa fortement à cette rage aveugle; & pour en garentirles Chrêtiens qui vivoient dans les Provinces les plus éloignées, il écrivit à l'assemblée generale d'Asse, qui se tenoit cette année là à Ephese, cette lettre admirable, qu'Eusebe nous a conservée.

Je suis persuadé, que les Dieux auront soin de saire que les Chrêtiens ne puissent se cacher à leurs peux. Il est plus de leur interêt que du vôtre de panir ceux qui resusent de les reconnoître. Les persecutions que vous leur faites en les traitant d'impies, ne servent qu'à les fortister davantage dans leurs sentimens; & puisqu'ils croyent mourir pour leur Dieu, la mort ne leur doit-elle par paroitre plus agreable que la vie? C'est par-là qu'ils sont toujoires vainqueurs, aimant mieux mourir que de se sommettre à vos ordres. Pour ce qui est des tremblemens de terre qui sont arrivez, & qui arrivent encore, il est bon de vous avertir de faire une serieuse & juste comparaison de l'état où vous étes dans ces rencontres; avec celuy cù ces gens là sont: là conssance qu'ils ont en Dieu augmente à mesure que le da ger est plus grand, & vous, vous perdez d'abord courage. Iis

DE MARC ANTONIN. s'humilient alors plus profondement devant Dieu, & vous, vous étes si ignorants, & si aveugles, que vous ne vous contentez pas d'oublier tous vos Dieux, & le culte que vous devez au Dieu Immortel, vous persecutez encore, & poursuivez jusqu'a la mort des Chrêtiens qui le servent, & qui l'adorent. Plusieurs Gouverneurs de Province ont souvent écrit sur le sujet de ceux de cette Secte à nôtre Pere d'immortelle memoire, qui leur a toujours répondu de ne leur faire aucun trouble, a moins qu'ils ne fussent convaincus de quelque entreprise contre l'Etat. En me conformant donc à ses maximes, j'ai fait la même réponse a ceux qui m'en ont écrit; & si quelqu'un continue de les inquieter sous pretexte

quelqu'un continue de les inquieter sons pretexte qu'ils sont Chrétiens, j'ordonne que les accusez, quoyque reconnus Chrétiens, soient absons, & les accusateurs punis. Cette Lettre sut publice à Epheseau Temple commun de l'Asse.

On obeit à cet ordre, la paix & le calme reguerent dans tout l'Empire, & le commencement de ce regne sut aussi heureux, & aussi tranquille, que si l'esprit d'Antonin le Pieux eût passé à ses deux enfans. Cependant il n'y avoit rien de plus opposé que les humeurs, & les inclinations de ces deux Princes.

Marc Antonin serie constant & modelle.

Marc Antonin étoit constant, & modeste; grave & complaisant; clement & juste; ausi indulgent pour les autres, que severe pour luy; insensible à la vaine gloire, inc-branbranlable dans ses desseins, qu'il sormoit toûjours aprés y avoir bien pensé, & jamais par
passion, ni par caprice; ennemi des délateurs; pieux sans affectation; moderé en toutes choses; toûjours égal; toûjours le maître de luy-même; toûjours soûmis à la raison; incapable de déguisément; toûjours en
garde contre l'amour propre; jamais ni impatient, ni inquiet; tres prompt à pardonner
les plus grandes sautes, quand elles ne regardoient que luy-seul, & inexorable, quand
la derniere necessité, c'est à dire l'interêt du
public, le forçoit à les punir. Il avoit des
loix égales pour tout le monde, & laissoit
une entiere liberté à ses Sujets; Il avoit toûjours en vûë le bien de l'Etat en tout ce
qu'il faisoit, & jamais ni son plaisir, ni son branlable dans ses desseins, qu'il formoit toûqu'il faisoit, & jamais ni son plaisir, ni son interêt, ni sa gloire particuliere; Enfin ne pensant qu'à faire du bien aux hommes, & à être soûmis à Dieu, il suivoit en tout la justi-

ce, & ne disoit jamais que la verité.

Lucius Verus n'avoit aucunes de ces qualitez; il étoit emporté, & dissolu, & la plus grande de ses vertus, c'étoit de n'avoir aucun de ces vices atroces qui sont d'un Prince legitime un veritable Tyran. Mais cette opposition d'humeurs ne parut pas les premieres années; le respect qu'il ne pouvoit s'empêcher d'avoir pour son frere, ou la reconnoissance, l'obligerent à cacher ce na-

turel vicieux, pendant qu'il fut prés de luv. Il fit semblant même de vouloir se conformer entierement à ses mœurs, & imiter la sagesse de sa vie; il se gouvernoit en tout de maniere qu'on auroit dit que Marc Antonin étoit seul Empereur: car Verus avoit nin étoit seul Empereur: car Verus avoit pour luy les mêmes déserences, ou plûtôt les mêmes soûmissions qu'un Lieutenant avoit pour un Proconsul, ou un Gouverneur de Province pour l'Empereur même. Mais il est bien difficile que le vice soit longtems contraint, cette violence ne sert qu'à l'irriter: aussi ce Prince ne perdit-il pas la premiere occasion que le hazard luy offrit de le faire paroître. faire paroître.

Commode vint au monde sur la fin de cette premiere année du regne d'Antonin. La naissance de ce Prince, dont la vie devoit deshonorer la Nature, fut signalée par tous les sleaux les plus terribles. Le Tibre commença les calamitez publiques par une inon-dation qui renversa une graude partie de Rome, entraîna quantité de bestail, ruina toute la campagne, & causa une trés-grande tamine. Des deux Empereurs remedierent promptement à ces maux en distribuant par tout les secours dont on avoit besoin. Cette inondation fut suivie de tremblemens de terre, d'embrasemens de Villes, & d'une corruption generale de l'air, qui

produisit tout d'un coup une infinité d'insectes qui ravagerent ce que les eaux avoient épargné, & tout l'Univers retentit du bruit des guerres qui éclaterent presque en même tems. Les Parthes sous la conduite de leur Roy Vologese surprirent l'armée Romaine qui étoit en Armenie, la taillerent en pieces, & entrerent dans la Syrie, d'où ils chafserent Attilius Cornelianus, qui en étoit Gouverneur. Les Cattes porterent le ser & le seu dans l'Allemagne, & dans le pays des Grizons, & les Anglois commencerent à se revolter.

Calpurnius Agricola sut envoyé contre les Anglois, Ausidius Victorinus contre les Cattes, & l'expedition contre les Parthes sut reservée à Verus qui partit quelques jours

aprés.

Marc Antonin, que la prudence, & la necessité des affaires obligeoient de demeurer à
Rome, accompagna ce Prince jusqu'à Capouë, luy sit toutes sortes d'honneurs, &
luy donna ses amis, & ses principaux Officiers pour le suivre, soit qu'il voulût s'assurer
de sa conduite par ce moyen, ou qu'il n'eût
d'autre dessein que de nendre la Cour de ce
jeune Prince plus magnisique, soit ensin, ce
qui est même plus vay-semblable, qu'il
voulût par là luy donner un frein, & retes
nir, qu corriger par un reste de pudeur les
mau-

DE MARCANTONIN. mauvaises inclinations qu'il voyoit en luy. Mais toutes ses precautions furent inutiles: Verus qui étoit las de se contraindre, ne sit aucun conte des amis, que Marc Antonin luy avoit donnez. Dés qu'il l'eût perdu de vûë: & que n'étant plus retenu par le respect, ni par la crainte, il put suivre son naturel, il oublia la défaite des Legions Romaines, ne se souvent plus que la Syrie étoit en état de se revolter, se plongea dans toutes sortes d'in-fames débauches; & sit de si grands excez, qu'il tomba dangereusement malade à Canuse. La nouvelle de cette maladie étant portée à Rome, Antonin qui ne faisoit que d'y arriver, repartit aussi-tôt pour l'aller voir, & avant son départ fit en plein Senat des vœux, qu'il accomplit religieusement dés qu'il sût de retour, & qu'il sçût que Verus s'étoit em-

barqué.

La maladie que ce jeune Prince avoit euë à Canuse, ne le corrigea point; il continua ses débauches en chemin, & il ne sut pas plûtôt en Syrie, qu'il s'oublin entierement à Daphné un des sauxbourgs d'Antioche, dont l'entrée étoit comme désenduë aux honnêtes gens depuis que la bonté de son climat, & la beauté de ses bois, de ses fleurs, &t de ses fontaines, y eurent sait placer le trône de l'impureté. Verus augmenta même la corruption de ce lieu par des excez, qui jusqu'arore.

lors avoient été inconnus à ses habitans, peuple le plus débauché de la terre.

† Cependant ses Lieutenants firent la guer-re aux Parthes avec beaucoup de succez. Statius Priscus soumit Artaxate: Cassius & Martius Verus mirent en fuite Vologese, prirent Seleucie, brûlerent, & ravagerent Babylone & Ctesiphonte, & raserent le superbe Palais des Parthes. Leurs troupes qui venoient de remporter de si grandes victoires, & qui avoient désait des armées de cinq cent mille hommes, eurent à combattre à leur retour la faim & les maladies, qui en emporterent plus de la moitié. Cassius ne ramena en Syrie qu'une petite partie de son armée. Cela n'empêcha pas que Verus enssé de ses victoires, ne prît d'abord le nom superbe de vainqueur de l'Armenie, & des Parthes, commes'il l'avoit legitimement acquis au milieu de ses voluptez.

Cependant Marc Antonin qui feignoit d'ignorer ses débauches, crut que le plus sur moyen de l'en retirer étoit d'achever son mariage. Il remit donc sans differer entre les mains de sa sœur sa fille Lucille qui étoit une des plus belles Princesses du monde, la fit partir pour la Syrie, & l'accompagna jusqu'à Brindes. On dit qu'il avoit re-solu

folu de la mener luy-même à Verus; mais qu'il en fut détourné par les bruits qu'on se-ma, qu'il n'alloit en Syrie que pour s'attribuer l'honneur d'avoir terminé cette guerre. Avant que de quitter Brindes, il vit embarquer la Princesse, & écrivit aux Proconsuls, & aux Gouverneurs des Provinces, pour leur defendre d'aller au devant d'elle, & de faire pour sa reception les ceremonies pratiquées en ces occasions, & qui ne servoient, disoit-il

pour sa reception les ceremonies pratiquées en ces occasions, & qui ne servoient, disoit-il qu'à fouler les peuples.

Verus qui avoit çru que Marc Antonin menoit luy-même sa fille, & qui craignoit, qu'il n'apprît là ses desordres, partit pour l'aller recevoir à Ephèse, d'où il repartit peu de jours après la celebration de son mariage, & retourna à Antioche avec l'Imperatrice qui y mena bientôt une vie peu differente de celle de son mari, & sort conforme aux exemples que luy avoit donnez sa mere Faustine.

† Aprés que Verus eût donné un Roy aux Armeniens, & entierement subjugué les Parthes, il revint à Rome, & partagea l'honneur du triomphe avec Marc Antonin. Son retour pensa être funcste à tout l'Empire, car il porta la peste dans tous les lieux où il passa. On marque l'origine de cette peste; & l'on conte que dans le sac de Babylone des soldats étant entrez dans le temple B 2 d'A-

30 d'Apollon pour le piller, trouverent dans un endroit souterrain un petit cofre d'or qui ne fut pas plûtost ouvert, qu'il en sortit un air empoisonné qui s'etendit jusques dans les Gaules, & porte par tout la mortalité. Mais il y a plus d'apparence que c'étoit une suite des maladies qui avoient affligé l'armée de Cassius au retour de la defaite des Parthes.

A peu prés dans ce même tems là les Allemans se revolterent, & firent une irruption dans l'Italie, où ils ravagerent tout ce qui se trouva sur leur chemin. † Pertinax homme d'une valeur éprouvée, mais dont les envieux avoient rendu la fidelité suspecte, & qui par tout le credit de ses amis n'avoit pû parvenir qu'à commander quelques troupes auxiliaires, fut choifi, contre l'attenue des Courtisans avec Claudius Pompejanus son meilleur ami, pour aller s'opposer à ce torrent qui menaçoit Rome. Antonin les fit l'un & l'autre ses Lieutenans, & voulut qu'ils partageassent avec luy l'honneur de cette expedition. Pertinax qui fentit le prix de cette grace, & de cette confiance, n'oublia rien pour faire que l'Empereur n'eût pas sujet de s'en repentir,& ne donna pas moins de marques de sa fidelité, que de son experience, & de son courage. On attaqua brusquement les ennemis qui attendirent de pied ferme, & qui se battirent avec beau-

DE MARCANTONIN. 31 coup de resolution. Le combat sur long & opiniâtre: mais ensinils surent taillez en pieces, & parmi leurs morts, on trouva beaucoup de semmes armées qui avoient été tuées en combattant, prés de leurs maris, & de leurs ensans. Quelque grande que sût cette victoire, & quelque plaisir qu'elle sist à l'Empereur, il eut pourtant la force de resister à ses Troupes victorieus, qui le prioient d'augmenter leur paye. Il leur répondit, que de leur donner de l'argent pour cet heureux succez ce seroit leur saire des liberalitez aux dépens du sang de leurs peres. & de leurs parens. cez ce seroit leur faire des liberalitez aux dépens du sang de leurs peres, & de leurs parens, dont il devoit rendre comte à Dieu qui est le seul juge des Princes, & en quelques dangers qu'il se trouvât, il eut toûjours tant de sagesse & de sermeté, que ni la crainte, ni la complaisance ne purent jamais l'obliger à passer en rien les bornes de la plus exacte justice. Il sur proclamé Imperator pour la cinquiéme sois, les victoires de Verus luy ayant déja fait donner quatre sois le même titre. La nuit avant le combat on luy amena dans sa tente un Espion, qu'on avoit pris dans le camp. L'Empereur voulut l'interroger, mais il repondit: l'ay si grand froid, que je ne semente quelque chose, ordonnez auparavant, qu'on me donne quelque robe, si vous en avez. Antonin ne se fâcha point de cette hardiesse, se fit ce qu'il demandoit.

B 4 doit. B 4

32 E A V I E

Il ne faut pas oublier icy l'action d'un Soldat, qui étant de garde une nuit sur le bord du Danube, & ayant entendu de l'autre côté la voix de quelques Soldats Romains, que les ennemis avoient pris, passa le sleuve à la nage tout armé, delivra ses camarades, & les ramena par le même chemin dans le

camp.

L'année suivante il s'éleva une guerre plus dangereuse que celles qu'on venoit deter-miner: les Marcomans & les Quades peu-ples tres-belliqueux, prirent les armes, & jetterent l'épouvante dans l'esprit de tous les Romains qui se voyoient peu en état de resister à des ennemis si puissans, pendant que la peste ravageoit la campagne & les villes, & remplissoit presque toutes leurs places de monceaux de morts. L'Empereur fut le seul qui ne desespera pas de la protection du Ciel: son premier soin sut de l'appaiser par des sacrifices: il sit des processions autour de la Ville: les statues des Dieux surent servies & adorées fur leurs lits pendant sept jours; & de peur d'oublier le service qui leur étoit le plus agreable, il fit pratiquer tous les cultes étrangers, & fit venir pour cet effet de tous côtez des Sacrificateurs, & des Prêtres. Mais ce qui est encore plus étonnant, il rétablit les ceremonies d'Isis qui avoient été défendues du tems d'Auguste, &

DE MARCANTONIN.

il ne fit pas difficulté d'adorer une Deesse, dont on avoit abattu le temple sous le regne de Tibere, brûlé les ornemens, jetté la statue dans le Tibre, & fait mourir les Prêtres. On immola en cette occasion tant de victimes, que les railleurs, dont aucune calamité ne sçauroit lier la langue, s'en moquoient ouvertement, & disoient que si l'Empereur revenoit victorieux, il ne trouveroit plus de bœus dans

tout l'Empire.

\*Quand il eut satissait à sa pieté, il partit, & enmena avec luy Verus, qui auroit bien voulu demeurer seul à Rome pour y continuer ses débauches, ce qu'Antonin voulut empêcher. Les deux Émpereurs prirent donc ensemble le chemin d'Aquilée: ils n'y furent pas plûtôt arrivez, qu'ils marcherent contre les Marco-mans, qui n'étoient pas campez loin de-là, les chasserent de leurs retranchemens, & en firent un grand carnage. Furius Victorinus Capitaine des Gardes fut tué dans ce combat avec une partie des meilleures Troupes. Cela n'empêcha pas les deux Empereurs de continuer leurs attaques avec beaucoup de vigueur: ils presserent si vivement les ennemis, qu'enfin la divi-sion se mit dans leur armée: la plûpart de leurs alliez retirerent leurs troupes, tuerent les auteurs de la revolte, & demanderent la paix. Verus content de leurs soûmissions, & soupirant aprés les plaisirs de Rome, \* An. de I. C. 169

pressoit Antonin de leur accorder leurs demandes, & de s'en retourner: Quel plus grand avantage pouvez-vous esperer, luy disoit-il, que celus qu'on vous offre? Voulez-vous reduire vos Ennemis au desespoir, & les fercer à connoître nôtre soiblesse? Prostons de leur igno-rance & de leur frayeur. & souffrens qu'ils pensent plutôt à la retraite, qu'à la vengeances Mais Antonin luy representoit qu'il n'y avoit aucune confiance à prendre sur les démarches de ces Barbares; qu'ils ne faisoient semblant de rentrer en leur devoir, que pour éloigner l'orage qui alloit sondre sur eux; qu'il falloit prositer de leur desordre, & ne pas leur donner le tems de se reünir aprés que l'armée Romaine seroit encore plus affoiblie, & en même tems il ordonna aux troupes de marcher.

الم ص

1 2/1

-11(

ßd

jet

le 1

Cra

ועכ

κέισ

ta ta

ter

Les deux Empereurs passerent les Alpes, poursuivirent les ennemis, les battirent en plusieurs rencontres, les dissiperent entierement, & revinrent sans avoir fait aucune perte considerable. L'hiver étoit déja avancé, & ilsavoient resoluden attendre la sin à Aquilée: mais la peste les obligea d'en partir avec peu de troupes. Dans ce voyage Verus sut frappé d'apoplexie prés d'Altinum, où on le porta, & où il mourut; son corps sut conduit à Rome par Antonin, qui luy rendit les derniers devoirs de la même manière, qu'il les avoit rendus à son pere, &

DE MARC ANTONIN. qui ne fut pas apparament fâché d'en faire un Dieu. Il étoit même juste, qu'il eût de la joye de cette mort, & cela convenoit parfaitement à la sagesse dont il faisoit profession, & à la tendresse, qu'il avoit pour ses peuples. Mais ce qu'un Historien ajoûte, qu'il la témoigna publiquement dans le remerciment qu'il sit au Senat, n'est nullement vray semblable; & ne merite pas d'être cru. Il dit que l'Empereur insinua, que la guerre contre les Parihes n'avoit été si heurensement terminée que par ses conseils ; & qu'il déclara, que n'ayant plus à partager la Souveraineté avec un hommé noyé dans les delices, il alloit commencer un regne nouveau. Antonin étoit trop modeste, & trop sage pour parler ainsi; & cela ne s'accorde ni avec ses maximes, ni avec le portrait qu'il fait de Verus dans son premier Livre, ni ensin avec le sujet d'un discours, qu'il ne saisoit au Senat, que pour le remerciér d'avoir ordonné la confecration de Verus. Ses ennemis sirent sans doute courir ce bruit pour donner quelque couleur à la calomnie, qu'ils semerent en même tems, que l'Empereur ayant découvert, que Verus avoit resolu de l'empoisonner, se hâta de le prevenir, se l'empoisona, ou qu'il gagna son Medecin qui le fit mourir par une faignée; un soupeon de cette nature ne peut jamais tomber sur Marc Antonis; aussi la B 6

la plûpart le firent tomber sur Faustine, 80 l'on publia que cettePrincesse au desespoir que Verus eût découvert à Lucille le commerce criminel qu'il avoit avec elle, se vangea de sa persidie en l'empoisonnant. Mais l'opinion la plus generale sut que cette mort étoit l'ouvrage de Lucille, qui ne pouvant soussir la passion que Verus avoit pour sa propre sœur Fabia, & moins jalouse de la tendresse de son mary, que de l'autorité de sa belle sœur qui avec une insolonne propositionnée. sœur, qui avec une insolence proportionnée à son crime, abusoit du credit qu'elle avoit auprés de son frere, & la traitoit avec mépris, aima mieux faire tomber sa vengeance sur luy que sur saire tomoer la ven-geance sur luy que sur sarivale: car elle jugea par son humeur altiere, qu'elle la puni-roit davantage en la précipitant ainsi du faite de la grandeur où cet inceste l'avoit élevée, & en la reduisant à l'état d'une simple particuliere, qui privée de tout appuy, ne pourroit plus s'égaler à la fille, & à la veuve d'un Empereur.

Aprés la consecration de Verus, Antonin craignant que les affranchis qui avoient gouverné ce Prince en Syrie, & qui avoient été les ministres de ses débauches, ne portassent à Rome une peste plus contagieuse que celle dont on sentoit encore de si tristes effets, prit le parti de les éloigner de la Cour; & pour le faire d'une maniere qui

qui ne blessat pas si ouvertement la memoire de son frere, il les dispersa, en leur donnant des Charges considerables, qui sous le nom specieux de recompenses, n'étoient qu'un veritable, mais honnête exil: il ne retint qu'Eclectus seul. dont il étoit plus contrate de la contr

qu'Eclectus seul, dont il étoit plus assuré.

Le desordre & la licence des guerres reveillerent la rage des Payens, qui oubliant les ordres de l'Empereur, recommencerent à persecuter les Chrêtiens dans les Provinces éloignées. Saint Polycarpe fut la premie-re victime immolée à leur fureur, & les fla-mes de son bûcher furent comme le signal qui sit rallumer la persecution dans les Gaules & en Asie. On prétend même qu'Antonin y donna les mains; car le Gou-vorneur des Gaules lity ayant écrit pour luy demander ce qu'il vouloit ordonner de quel-ques prisonniers Chrêtiens, il luy re-pondit qu'il n'avoit qu'à faire mourir ceux qui confessement, & à relâcher les autres. Mais son intention n'étoit pas que l'on con-damnât à la mort ceux qui avoueroient qu'ils étoient Chrêtiens, il vouloit seulement qu'on fist mourir ceux qui ne pourroient nier les cri-mes dont on les accusoit. Car ces Magistrats & ces Officiers voyant que le feul moyen de les opprimer & de surprendre l'Empereur étoit de rendre leur innocence suspecte, les avoient accusez des crimes les plus atroces, qu'ils ex-

expliquoient dans leurs requêtes où ils avoient joint les dépositions de quelques esclaves, qui intimidez par des menaces, ou gagnez par des promesses avoient avoité dans les tourmens tout ce qu'on avoit voulu. Ainsi cet ordre obtenu sur un saux exposé, & conceu en termes generaux fut expliqué à leur fantaille, & pris dans le sens qui lâchoit la bride à leur fureur. Sous les meilleurs Princes, les Gouverneurs, les Officiers d'armée, & les Magistrats n'ont-ils pas fouvent abusé de leur pouvoir dans les Pro-vinces, sans qu'on doive imputer leurs violences & leurs injustices aux ordres des Empereurs? Qu'on examine d'un côté les eirconstances des temps & des lieux; & que l'on considere de l'autre les mœurs d'Antonin, fa charité, sa justice, sa fermeté, on ne croifa charité, sa justice, sa fermeté, on ne croi-ra jamais qu'il ait autorisé la persecution aprés l'avoir long-temps desendué, & qu'il l'ait autorisée lors qu'il regnoit seul, & pendant une peste & une guerre qui épuisoient tout l'Empire. Comment accordera-t-on cette pretendué persécution avec la maxime de cet Empereur, que ceux qui sont privez de la ve-rité le sont malgré eux, & doivent attirer la compassion & non pas la haine? Ensin une mar-que tres-sure qu' Antonin ne persecura jamais les Chrêtiens, c'est que pendant son regne Ro-me ne vid pas verser le sang d'un seul Martyr tans l'enceinte de ses murailles. Avant

† Avant que l'année du deüil de Verus fût finie, Antonin remaria sa fille Lucille à Claudius Pompeianus, qui étoit déja vieux, et fils d'un simple Chevalier; mais qui avoit toutes les qualitez qui peuvent rendre un homme considerable, & l'élever aux plus grands hommeurs; la fidelité, la probité, le courage, l'année de l'année du deüil de Verus sût fille Lucille à Claudius de l'année du deüil de Verus sût fille Lucille à Claudius l'année de l'année du deüil de Verus sût fille Lucille à Claudius l'année de l'année du deüil de Verus sût fille Lucille à Claudius l'année du deüil de Verus sût fille Lucille à Claudius l'année du deüil de Verus sût fille Lucille à Claudius l'année du deüil de Verus sût fille Lucille à Claudius l'année de l'année l'ancienne severité, l'experience, &, ce qui n'accompagne pas toûjours le merite, une tres-grande reputation. Cela obligea l'Empereur à le preferer aux plus grands Seigneurs: car il ne cherchoit que la vertu qu'il mettoit infiniment au dessus des richesses & de la naissance. La jeune Imperatrice & sa there ne furent pas trop contentes de ce mariage; mais Antonin ayant conservé à sa fille toutes les marques de sa premiere grandeur, elles se consolerent l'une & l'autre. Il sembla à Faustine que sa fille ne perdoitrien, puisqu'elle conservoit toûjours le rang d'Imperatrice: & Lucille qui vouloit continues de vivre à sa fantaisse, trouva quelque douc ceur à penser qu'elle avoit épousé plûtostun esclave qu'un mari.

\*Après ce mariage, Antonin, délivré du soin de sa fille, partit pour aller sinis la guerre contre les Marcomans, qui reix nisavec les Quades, les Sarmates, les Vandales, & autres peuples revenoient plus

fiers & plus formidables qu'auparavant. Les guerres contre Annibal & contre les Cimbres n'avoient pas paru plus terribles. L'Empereur eut du desavantage dans les premiers combats, car il y a de l'apparence que ce sut pendant cette guerre qu'il perdit cette bataille considerable qui pensa estre suivie de la perte d'Aquilée, ce qui arriva de cette sorte.

Alexandre le faux Prophete, dont Lucien a écrit la vie, étoit alors en si grande reputation, qu'on le regardoit comme un Dieu. Il eut l'insolence d'envoyer à l'Empereur cet

Oracle:

Que \* deux Esclaves de Cybale, avec tout ce que l'Inde a de parsums divers

Soient au Dieu du Danube incessamment offerts.

La victoire à ce prix remplira l'Univers.

Des fruits & des douceurs d'une paix éternelle.

Antonin obeit à cet Oracle par superstition, ou pour profiter de l'ardeur que cette promesfe donnoit à ses Soldats. On jette dans le sleuve deux lions avec quantité d'herbes, d'aromates, & de sleurs. Les lions n'eurent pas plûtost traversé le Danube, qu'ils surent assommez par les Ennemis. La bataille étant donnée ensuite, les Romains surent si mal traitez qu'ils perdirent plus de vingt-cinq mille hommes.

DE MARCANTONIN.

& que les Barbares les poursuivirent jusques à Aquilée, qu'ils auroient prise si l'Empereur n'eût rallié ses Troupes. L'affront qu'elles venoient de recevoir ranima leur courage; elles battirent les ennemis, & les chasserent enfin de la Pannonie.

+ Pendant qu'il étoit occupé à cette guerre les Maures ravagerent l'Espagne, & les Pastres d'Egypte, qui étoient alors une espece de bandits, prirent les armes, & sous la conduite d'un Prêtre nommé Isidore, homme de main, surprirent une garnison Romaine. Car s'étant déguisez, & ayant pris les habits de leurs fem-mes, ils firent semblant de vouloir remettre quelque argent entre lesmains de l'Officier qui commandoit dans la Place. Cet Officier trop credule ayant donné dans le piege, fut égorgé avec toute sa garnison. Enflez de ce premier fuccés ils immolerent un prisonnier, & sur ses entrailles fumantes, qu'ils mangerent ensuite, confirmerent par des sermens leur revolte, & promirent de ne s'abandonner jamais. Ils batirent ensuite plusieurs fois les troupes Romaines, & ils auroient pris Alexandrie si Antonin n'eut rappellé Cassius d'Asie, où il commandoit, & ne l'eût envoyé contre ces Pastres. Cassius n'avoit pas assez de troupes pour attaquer ces Barbares qui étoient en fort grand nom:

<sup>†</sup> Quelques Historiens mettent cette guerre d'Eygpre deux ans plutost en 168.

nombre, qui se battoient en desesperez. & qui avoient un Chef d'une valeur extraordinaire; mais il sut assez heureux pour mettre la division dans leur Camp, & il sçut si bien prositer de leur desordre, qu'il les défit & les dissipa.

Les Maures ne furent pas mieux traitez en Espagne, les Lieutenants de l'Empereur en tuerent une grande partie, & chasserent les

autres.

Cependant Antonin continuoit à repousser les rebelles du Nord, qu'il fatigua si fort par les avantages considerables qu'il avoit tous les jours sur eux, qu'il les reduisst à recevoir les conditions qu'il voulut leur imposer, & s'en retourna à Rome où il celebra les Decennales selon la coûtume, & sit les vœux ordinaires en ces occasions.

Pendant la paix il s'occupoit tout entier à corriger les desordres des Loix & de la Police. Afin que ceux qui feroient d'une naiffance libre eussent toûjours le moyen de faire leurs preuves, il ordonna que chaque Citoyen de Rome iroit au tresor du Temple de Saturne, où se gardoient tous les Actes publics, déclarer tous les enfans qui luy naîtroient, & dans les Provinces il établit des Notaires pour tenir les Registres de toutes les naissances.

Il défendit sagement qu'aprés cinq ans on fist

DE MARC ANTONIN. 43
fist aucune recherche sur l'état & sur la condition des morts. Et afin que les crimes ne demeurassent pas impunis, & que le particuliers ne souffrissent plus tant du retardement
que les jours de sêtes apportoient aux procés;
à l'exemple d'Auguste, il augmenta le nombre
des jours de Palais; de sorte qu'il y en eut deux
cens trente: en quoy il sit deux grands biens
tout à la sois. Car en hâtant ainsi l'expedition
des affaires, il retranchoit au peuple une grande partie des occasions qui ne sont que l'entre-

tenir dans la paresse & dans la débauche.

Il pourveut à la sureté des pupisses, en établissant un Preteur qu'on appelloit Tutelaire, parce qu'il donnoit les Tuteurs, & qu'il connoisse toutes les affaires qui concernoient les Tutelles. Il reforma \* la Loy, qui ne donnoit des Curateurs aux Mineurs que pour cause de démence ou de débauche, & il voulut qu'on en donnât à tous sans exception.

Il eut toûjours un si grand soin d'empêcher les mariages illegitimes & au degré désendu, qu'il rompit celuy d'une semme de qualité qui avoit épousé son oncle depuis plusieurs années, mais il legitima les enfans. On trouve encore le rescript qu'il luy envoya par un affranchi, il est écrit au nom de Verus & d'Antonin, & merite bien d'avoir icy sa place. Nous sommes touchez de la longueur

<sup>\*</sup> Lactoria.

du temps qu'il y a que vous estes avec vôtre oncle, E du nombre de vois enfans. D'ailleurs nous considerons que vous avez été mariée par vôtre ayeule dans un âge où vous ne pouviez pas encore être instruite de nos Coûtumes & de nos Loix. Toutes ces raisons jointes ensemble nous portent à consirmer l'état des ensans que vous avez eus de ce mariage contracté depuis plus de quarante ans, E à les legitimer comme s'ils étoient nez d'un mariage permis.

Il modera les depenses publiques, & diminua le nombre des spectacles & des jeux, pour empescher ses sujets d'être trop attachez à des divertissemens frivoles, & de seruiner en frais inutiles & superflus, & dont il naissoit souvent des inimitiez capitales entre les meilleures Familles. Il regla aussi le salaire des Comediens.

"Il eut un tres-grand soin de pourvoir à l'entretien des ruës & des grands chemins. Il resorma tous les desordres des encans & des usures. Il adoucit extrémement la loy du vingtième denier que devoient payer les Etrangers qui recevoient des legs & des successions, quoy que cette loy eût été déja fort adoucie par Trajan. Il ordonna que les ensans succederoient à leurs meres mortes sans Testament.

Il reforma l'Ordonnance, qui pour engager ceux qui n'étoient pas originaires d'Ita-

## DE MARCANTONIN. 45

lie, & qui briguoient les Charges de Rome, à regarder cette Ville & toute l'Italie comme leur patrie; les obligeoit à mettre le tiers de leur bien en fonds dans l'Italie même; Antonin se contenta qu'ils y en employassent le

quart.

Il fit au Senat tous les honneurs dont il put s'aviser. Car non seulement il luy renvoya beaucoup de causes qui devoient être jugées dans son Conseil; mais il voulut qu'il les jugeât souverainement & sans appel. Il reservoit d'ordinaire les Charges d'Ediles & de Tribuns pour ceux de cet ordre qui étoient les plus pauvres, & qu'on ne pouvoit accuser de leur pauvreté. Il ne receut jamais personne dans ce Corps que du consentement de tous les Senateurs, & aprés l'avoir bien examiné. Toutes les sois qu'il s'apissoit de la vie de quelqu'un d'eux, il s'agissoit de la vie de quelqu'un d'eux, il instruisoit luy-même l'affaire avec un tresinstruisoit luy-même l'affaire avec un tres-grand soin, la rapportoit en suite au Senat, & empêchoit les Chevaliers d'assister au Ju-gement de ces sortes de causes. Il ne man-quoit jamais de ce trouver à ces Assemblées autant qu'il le pouvoit, quoy qu'il n'eût rien à rapporter; Et lors qu'il avoit quelque rapport à faire, il prenoit la peine de s'y rendre de la Campagne même. La pluspart des Ad-ministrateurs ou des Curateurs qu'il donnoit aux Villes, il les prenoit dans le Senat,

& il étoit persuadé, comme Auguste, que tout ce qu'un Prince peut faire pour honorer & pour augmenter la dignité des premiers Magistrats, releve d'autant sa puissance & affermit son autorité, qui ne peut & nedoit être fondée que sur la justice. Ce qu'il faisoit être fondée que sur la puissance de qu'il passent la Santa propraé la contra la santa propraé la santa par qu'il présent la santa pour le Senat n'empêchoit pas qu'il n'éten-dît ses bontez sur tous les autres ordres de Magistrature, & sur tous les particuliers. Per-sonne de quelque condition qu'il sût, ne luy paroissoit indigne de ses soins, il les porta jusques sur les Gladiateurs, & sur les Dan-seurs de corde : car il ordonna que les premiers ne combattroient qu'avec des épées sans pointe, ou avec des fleurets; & il fit mettre sous les autres des lits de plume, & des matelas, pour prevenir les dangers de leur chute: au lieu de matelas on mit en-

fuite pendant long tems des toiles & des rets.

Il fit des loix tres-severes pour empêcher qu'on ne violât la sainteté des tombeaux. Il ordonna aussi que les pauvres seroient enterrez aux dépens du Public. Mais voicy une marque bien singuliere de son indulgence. Une troupe de voleurs cherchant à piller Rome, leur Capitaine pour en faire naître l'occassion s'avisa de monter sur un figuier sauvage qui étoit au champ de Mars, & aprés avoir entretenu quelque tems le peuple de plusieurs predictions, il lui dit que le même jour

DE MARC ANTONIN. jour qu'on le verroit tomber de ce figuer: & se changer en cigogne, le feu tomberoit du Ciel, & consumeroit le monde. Le peuple toûjours superstitieux & credule, ne manqua pas de recevoir cette prophetie avec étonnement, & avec respect: ils accouroient tous les jours en soule autour du figuier, pendant que les camarades du devin profitoient de leur credulité, & de leur absence. Ensin le jour de la metamorphose si attenduë, & si terrible étant venu, , le fourbe se laissa tomber du figuier, & en tombant lâcha une cigogne qu'il avoit dans le sein, & se perdit dans la foule. Le peuple étonné de ce miracle, & croyant déja voir le Ciel en seu, remplir Rome de tumulte. & de confisson

cle, & croyant déja voir le Ciel en feu, remplit Rome de tumulte, & de confusion. L'Empereuraverti de cette avanture, se sit amener le Prophete, & aprés avoir tiré de luy la verité, sous promesse qu'il luy pardonneroit, n'en sit que rire, & luy tint parole.

Il tâcha par toutes sortes de voyes de corriger les desordres des semmes & des jeunes gens, sans connoître l'interêt qu'il y avoit luy même. Car il ignora toûjours les déreglemens de Faustine, comme on le peut voir par des lettres qu'il luy écrivoit peu de tems avant sa mort; & d'ailleurs il n'y a nulle apparence que s'il les eût connus, il eût plûtost pris le parti de les dissimuler, que celuy d'y apporter les remedes necessaires i il étoit

étoit incapable d'une indulgence si honteuse, & que les loix punissoient même dans les particuliers. Un Historien rapporte pourtant, qu'il répondit un jour à quelques-uns de ses amis qui lui conseilloient de repudier Faustine pour sa mauvaise conduite: Il faudroit donc luy rendre sa dot, & ce mot a plû à une infinité de gens.

Il n'y a rien que l'on doive tant craindre, que d'opposer son sentiment particulier à un consentement géneral, & à une approbation publique. Mais comme il n'y a qu'un seul Historien qui le rapporte, & un Historien même, dont le hoppe son le ingement. torien qu'il rapporte, & un Historien me-me, dont la bonne foy, le jugement, & l'exa-ctitude ne sont pas trop recommandables, on peut fort bien croire, que ce mot doit moins son heureux succez à son propre merite, qu'au peu de reslexion qu'on y a faite en le recevant. En esset il semble que quand même l'Empire auroit été veritablement la dot de Faustine, comme il faut le supposer pour sauver l'Histo-rien, cette réponse auroit toûjours été froide, & indigne d'Antonin, qui n'étoit pas capable d'achepter l'Empire de tout le monde par une lâcheté: mais il est si peu vray que l'Empi-re sût la dot de Faustine, qu'il avoit été destiné à ce Prince independamment de ce mariage; & qu'Adrien en le faisant adopter, l'avoit obligé de fiancer la fille de Lucius Commodus.

La plaisanterie que firent les Comediens devant luy sur le nom de Tertullus galant de Faustine, ne prouve rien; † Antonin pouvoit expliquer ceia pour d'autres que pour luy.

Adrien avoit déja défendu d'aller en carosse, en litiere, & à cheval dans les villes. Antonin renouvella cette désense sous des peines tres expresses: car il ne pouvoit souffrir qu'on employât à un usage ordinaire une chose dont Cesar & Auguste ne s'étoient servis que pour leurs triomphes, ou dans les jours de quelque ceremonie extraordinaire.

Il étoit persuadé qu'un des plus grands maux que les Princes puissent faire, c'est de donner les charges de Magistrature à des gens indignee, & prénant toutes les précautions possibles pour s'empêcher de tomber dans ce malheur, il resusoit sans peine ce qu'on lui demandoit injustement. Un homme d'une tres-mauvaise reputation luy ayant demandé une Charge, & reçu cette réponse: Purgez-vous auparavant des mauvais bruits qui courent de vous, luy repartit sans balancer: se vois des Preteurs qui ne sont pas plus honnêtes gens que mey. L'Empe-

renf

5

<sup>+</sup> On joua une Piece où un acteur demandoit à un autre: Comment se nomme le galant de la Dame? Celuy-ci répondoit comme en cherchant, Tullus, Tullus, Tullus. Le premier impatient d'entendre le veritable nom, le pressoit en luy disant: Comment dites-vous? Et l'autre répondrenfin, Dixi, Tertullus. Ce qui signifie, je vous l'ai dis trois sois, Tullus, & je vous ai dit que c'est Tertullus.

reur ne s'offensa pas de cette liberté, il travailla seulement à ne s'attirer plus de pareils

reproches.

Quand il trouvoit des gens qui servoient utilement le Public, il leur donnoit les louan-ges qui leur étoient dûës, & s'en servoient toû-jours dans les choses où ils avoient si bien reiissi, & il disoit, qu'il ne depend pas d'un Prince de rendre ses Sujets tels qu'il voudroit, mais qu'il dépend de luy de s'en servir utilement, en les employant à ce qu'ils scavent faire. Aucune consideration ne pouvoit l'empêcher de traiter chacun selon son merite, & selon les qualitez qu'il reconnoissoit en luy. Jamais Prince n'a plus aimé à enrichir ses amis : il élevoit les uns aux principales dignitez; & ceux à qui le genre de vie qu'ils avoient choisi, ne permettoit pas de prendre le chemin des emplois, & des charges, il les combloit de presens, & leur donnoit des pensions qui pouvoient les consoler du parti que leur peu d'ambition leur avoit fait prendre: mais en même tems il avoit un tres-grand soin de ne faire jamais tomber ces pensions que sur ceux dont l'Etat pouvoit tirer quelque utilité: car il avoit retenu cette sage maxime de son pere Antonin le Pieux, qui disoit, qu'il n'y a rien de plus honteux, ni même de plus injuste que de faire manger la Republique à des gens qui ne contribucut point à l'enrichir par leur travail. Les DE MARC ANTONIN.

Les pauvres ne recouroient jamais à luy en vain; & il prenoit tant de plaisir à les assister, qu'il regardoit comme un des plus grands bonheurs de sa vie, de n'avoir jamais manqué de fonds pour le faire, & qu'il en remercioit Dieu de tout son cœur.

Dans la punition des crimes, il adoucissoit les peines ordonnées par les Loix. Il étoit si exact à faire rendre la justice, sur tout dans les procez criminels, qu'un jour il reprit severement un Preteur qui avoit mal jugé quelques personnes de qualité, & les avoit condamnez avec trop de precipitation, & qu'il l'obligea à revoir le procez, en luy disant : C'est la moindre chose que puisse faire un Magistrat établi pour rendre la justice au peuple, que de se donner la patience d'entendre des accusez de cette condition. Un autre Preteur ayant mal versé dans une affaire importante, l'Empereur au lieu de le priver de sa Charge, se contenta de transferer pour quelque tems son autorité, & toute sa jurisdiction à l'autre Preteur. Enfin il tâchoit par toutes sortes de voyes de détourner les hommes du mal, & de les porter au bien : il recompensoit leurs bonnes actions, & couvroit autant qu'il pouvoit, leurs mauvaises par son indulgence, ou les corrigeoit par des châtimens plus salutaires, que rigoureux.

e

eu!

car per

Comme toutes les actions des Princes ne

C 2 font

font jamais indifferentes, & qu'elles font aux peuples ou beaucoup de bien, ou beaucoup de mal, l'attachement que Marc Antonin eut pour la Philosophie pensa être fort nuisible aux Romains: car il sit naître tout d'un coup tant de Philosophies, qui, pour surprendre les biensaits du Prince, prirent l'habit de la Philosophie sans en avoir les vertus, que non sculement ils surent à charge aux particuliers, mais à l'état même. L'Empereur corrigea ce desordre, dés qu'il s'en sût apperçu: car il n'accorda plus les immunitez, & les graces aux Philosophes, qui ne l'étoient que de nom, mais seulement à ceux qui l'étoient en effet, & qui aprés une pratique constante de toutes les vertus, avoient plûtôt merité, que choisi ce titre.

plûtôt merité, que choisi ce titre.

Il disoit souvent qu'un Empereur ne doit jamais rien faire avec precipitation, & comme en passant, & que la plus petite negligence est capable de luy attirer sur les choses plus essentielles des reproches fàcheux. Quand on plaidoit devant luy, il donnoit aux Avocats tout le tems qu'ils demandoient: car il trouvoit qu'ily a de l'imprudence, & de la temerité à vouloir prescrire un certain tems à des causes dont on ignore l'importance & l'étendue, sur tout puisque la patience est une partie de la justice, & qu'il vaut bien mieux soussirie que les Avocats disent des

DE MARCANTONIN.

des choses inutiles, que de les empêcher de dire les necessaires. Il examinoit les moindres affaires avec autant d'exactitude & de soin, que les plus importantes, persuadé de cette verité, que la justice étant toute entiere par tout, il n'y a rien que de grand dans tout ce qui la regarde: aussi employoit il souvent dix, & douze jours à une même affaire, faisoit durer d'ordinaire le Conseil jusqu'à la nuit, & ne sortoit jamais du Senat qu'aprés que le Consul avoit congedié! Assemblée selon la coûtume, & prononcé ces paroles: Nous ne vous retenons plus. Et ce qui doit rendre cette patience, & cette assiduité plus remarquables, il étoit d'une santé si insirme, qu'il ne pouvoit suporter le moindre fixoid, ni faire qu'un leger repas, qu'il faisoit même toûjours la nuit, il ne prenoit le jour qu'un peu detheriaque pour son estomac. Mais rien n'étoit capable de l'empêcher de faire ce qu'il croyoit devoir à ses Sujets, & de remplir toutes les obligations qu'impose necessairement, comme il le disoit luy-même, la condition de Legislateur, & de Roy.

Il auroit crû commettre une impieté, que de perdre en choses vaines & inutiles un seul de ses momens; ceux même quil donnoit par complaisance aux jeux & aux spectacles, n'én'y a rien que de grand dans tout ce qui la re-

complaifance aux jeux & aux spectacles, n'é-toient pas entierement perdu: car il lisoit toûjours, ou il écrivoit. Dans ses voya-ges, & dans ses expeditions, au milieu des C3

affaires les plus difficiles il mettoit àprofit tout le tems que les hommes perdent ordinairement à se divertir, ou à se delasser: car il s'employoit sans relâche à s'entretenir avec luymême, & à se demander un comte exact de sa conduite, de ses pensées, & de ses desseins; & c'est à ce soin laborieux que nous devons l'ouvrage admirable qu'il nous a laissé. La date des deux premiers Livres nous apprend que l'un sut écrit à Carnunte, & l'autre dans le Camp au pays des Quades pendant la plus cruelle guerre qu'ait eu Antonin. Des moments si bien ménagez avoient produit plusieurs autres ouvrages qui se sont perdus. Les Commentaires de sa vie, qu'il laisse à son fils pour son instruction, sont ceux, dont on doit le plus regreter la perte.

Il étoit persuadé que la force des Etats consiste principalement dans le conseil des Sages;
c'est pourquoy il n'entreprenoit jamais rien
d'un peu important, ni dans la guerre, ni
dans la paix sans consulter non seulement ses
Conseillers ordinaires, mais encore ceux qui
avoient la reputation d'être les plus habiles,
& qu'il choisissoit à la Cour, à la Ville, &
au Senat; & bien loin d'avoir la fausse ambition de vouloir les entraîner dans ses sentimens, il étoit ravi de se rendre aux leurs,
& il disoit toûjours: Il est bien plus juste
que je suive le conseil de tant de grands

Per-

Personnages qui sont tous mes amis, qu'il ne l'est, que tant de grands personnages suivent les miens. Et pour guerir ce pernicieux prejugé où l'on est d'ordinaire, qu'il est honteux de changer d'avis, il avoit fait une de ses maximes de cette importante verité, que l'homme n'est pas moins libre, quand il se rend aux conseils des autres, que quand il demeure serme dans son opinion, Es que ce changement est un pur esset de son jugement, & de son esprit.

Il étoit religieux observateur de sa parole; & pour s'empécher d'écouter jamais les fausses raisons de ces politiques, qui soûtiennent qu'un Prince prudent & habile n'est pas obligé de la tenir quand elle blesse ses interêts, & qu'il peut même s'en servir comme d'un appea pour sire tember dere se d'un appas pour faire tomber dans ses pieges ceux à qui il la donne, il fit cette maxime digne de toute l'attention des Princes, & de nôtre admiration: Garde toy bien d'estimer jamais comme utile une chose qui te forcera un jour à manquer de foy.

Il changeoit souvent selon les besoins de l'Etat les Gouvernemens des Provinces, en prenant pour luy quelques unes de celles qui étoient gouvernées au nom du Senat & du Peuple par des Proconsuls, & en donnant, en échange quelques unes des siennes qui étoient conduites par des Propreteurs, ou des Lieutenans; c'est à dire qu'il donnoit au

au Peuple felon la sage maxime d'Auguste, celles dont il n'avoit rien à craindre, & prenoit pour luy celles dont il vouloit s'as-

Il s'informoit tres-exactement de ce qu'on disoit de luy, non pas pour punir ceux qui en parloient avec trop de liberté, mais pour connoître ce qu'on approuvoit, ou desapprouvoit de sa conduite, asin de profiter de la censure du Public, en se corrigeant du mal, & de ses louianges, en continuant de faire lebien. Toutes les fois qu'on parloit mal de luy, & qu'on l'accusoit de quelque desaut, ou de quelque vice qu'il n'avoit pas, il répondoit ou par lettres, ou de vice voix à ses accusateurs, bien moins pour se justifier, que pour les desabuser, & pour les instruire.

Il ne voulut jamais recevoir les titres ambitieux, qu'on avoit donnez aux autres Princes, ni souffrir qu'on luy élevât des temples & des autels, persuadé qu'il dépend de la vertu seule d'égaler les Princes aux Dieux, & non pas des suffrages, & des flateries des peuples; & qu'un Roi qui regne avec justice, a toute la terre pour Temple, & tous les gens de bien pour Prêtres, & pour Ministres.

Les Marcomans qui n'avoient songé qu'à endormir, l'Empereur par leurs hommages,

DE MARC ANTONIN.

& qu'à l'éloigner pour profiter de son absence, reprirent les armes avec plus de fureur qu'auparavant. Ils étoient même d'autant plus redoutables, qu'ils avoient attiré dans leur partitous les Peuples depuis l'Illyrie jusqu'au fond des Gaules. L'Empereur qui voyoit ses armées affoiblies par la peste, & par les pertes qu'il avoit faites dans un si grand nombre de combats, & son Tresor entierement épuilé par tant de guerres, se trouva dans un embarras, qu'il n'avoit encore jamais éprouvé. Il remedia au premier de ces maux en faisant enroller des Gladiateurs, les bandits de Dalma-tie, & de Dardanie, & les Esclaves, ce qui n'avoit pas été pratiqué depuis la seconde guerre Punique. Mais une chose qui pa-roît tres-remarquable, c'est que les Romains ne pouvoient souffrir que l'Empereur voulût assure leur repos aux dépens de leurs plaisirs. Ils redemandoient leurs Gladiateurs, & on n'entendoit dans toutes les ruës que des seditieux qui disoient avec insolence. L'Empereur prétend donc nous rendre tous Philosophes, & nous priver de nos spectacles, & de nos jeux? Anto-nin ne sut pas fort émû de tous ces murmures, car il connoissoit l'esprit des peuples, & il sça-voit que celuy qu'ils regardent aujourd'huy comme une bête seroce, ils le regarderont demain comme un Dieu, s'il fuit toûjours la raifon pour guide.

Il n'étoit pas si aisé de remedier au mauvais état des sinances pour un Prince comme Antonin. L'expedient qui luy parut le plus propre, & le plus prompt pour faire les sonds necessaires, sut de suivre l'exemple de Nerva & de Trajan, & de vendre les meubles de l'Empire. Mais comme il n'étoit pas permisaux particuliers d'avoir des meubles aussi misaux particuliers d'avoir des meubles aussi magnifiques que l'Empereur, & de se servir de vaisselle d'or & d'argent: pour faciliter cette vente, Antonin sut obligé de donner cette permission aux personnes de qualité. On sit ensuite un encan de tout ce qu'il avoit de plus precieux, & on vendit en détail ses pierreries, ses tableaux, ses vases, ses tapisseries, sa vaisselle d'or & d'argent, ses crissaux, les meubles, & les habits d'or & de soye de l'Imperatrice. & les perses qu'il avoir trouvées en trice, & les perles qu'il avoit trouvées en grand nombre dans le cabinet d'Adrien. Les Romains qui n'avoient point d'argent pour secourir un si bon Prince dans une guerre où ils avoient autant d'interêt que luy, n'en man-querent pas pour achepter ses meubles. Cet-te vente dura deux mois; & produisit un sonds fi considerable, que l'Empereur eut abondam-ment de quoy fournir à tous les frais de la guerre. Après son retour il sit connoître qu'on lui feroit plaisir de luy rendre au même prix ce qu'on avoit acheté, & n'usa d'aucune contrainte contre ceux qui voulurent le rete-Avant nir.

DE MARC ANTONIN.

Avant son départ il perdit son second fils Verus César âgé de sept ans, qui mourut d'un abcez à l'oreille, que ses Medecins percerent mal à propos. Il supporta courageusement cette perte, désendit que les sêtes de Jupiter, qui se rencontrerent alors, fussent interrompues par un deuil public, consola luy même ses Medecins, & seur fit des presens, se contenta de faire decerner des statuës à son fils, & ordonna qu'on porteroit en pompe sa statue d'or aux jeux du Cirque, & qu'on insereroit fon nom dans le Poème des Saliens; aprés quoy cherchant des consolations dignes de luy, dans le soin de la Republique, il reprit ses occupations, implora l'assistence des Dieux par des Sacrifices, & par des prieres, & marcha contra les ennemis.

Cette expedition fut plus longue, & plus difficile que toutes les autres. L'Empereur s'étant rendu à Carnunte dont il fit sa place d'armes, passa le Danube sur un pont de bateaux à la tête de ses troupes, alla attaquer les ennemis, les battit en plusieurs rencontres, brûla leurs granges & leurs maisons, & recut plusieurs Chets de leurs alliez, qui étonnez de la rapidité de ses victoires, venoient se rendre à luy. Un jour qu'il cherchoit luy-même un gué le long d'un fleuve qui s'opposoit à son chemin, & qui servoit de rempart aux Barba-res, les frondeurs des Ennemis qui étoient de

60

l'autre côté, firent pleuvoir sur luy une si grande quantité de pierres, qu'il en auroit été accablé, si ses Soldats ne l'eussient couvert de leurs boucliers. Cette insulte ne servit qu'à animer davantage ses troupes, elles passerent le sleuve avec impetuosité, & fondirent sur les ennemis dont elles firent un sort grand carnage. L'Empereur alla ensuite visiter le champ de bataille, non pas pour y voir les marques de sa victoire, & pour y repastre ses y ux d'un spectacle hideux & cruel, mais pour y donner des larmes de compassion à la misere des hommes, & pour sauver ceux qui servient encore en état de recevoir du secours; & avant que de continuer sa marche, il sit des sa-crisices sur le même lieu.

Les quades jugeant bien, qu'ils seroient poursuivis, avoient laissé quelques compagnies d'Archers soûtenues de quelque Cavaler e comme pour escarmoucher contre les Romains, & pour faire semblant de leur disputer le passage. Les Romains marcherent en cette occasion avec plus d'ardeur que de conduite, chose assez ordinaire dans les heureux succez. Ils attaquerent brusquement ces Archers qui lâcherent le pied selon l'ordre qu'ils enavoient & par leur suite precipitée les attirerent entre des montagnes séches & arides où ils surent enfermez de tous côtez. Comme ils ne connoissoient pas encore tout le danger qui les menacoit;

DE MARC ANTONIN. çoit; & qu'ils croyoient toutpossible à leur courage, ils combattirent d'abord avec beaucoup de vigueur malgré le desavantage du lieu: ils étoient même d'autant plus acharnez au combat, que les ennemis, qui ne vouloient pas mettre au hazard ce qu'ils attendoient du tems, ne faisoient que se desendre au lieu d'attaquer; les Romains ne comprirent les raisons de cette conduite qu'aprés que la chaleur excessive qui étoit rensermée entre ces montagnes, la lassi-tude, les blessures, & la soit, les eurent entierement abatus. Ils connurent alors, mais trop tard, qu'ils ne pouvoient plus ni se reti-rer, ni combattre, & qu'ils alloient ou mou-rir de la mort la plus cruelle, ou devenir la proye de leurs ennemis. Dans cette extrémité où la rage même, & le desespoir étoient un secours inutile, Antonin plus touché de leurs maux que des siens, couroit par tous les rangs, & tâchoit en vain de relever seurs esperances par des sacrifices ausquels ils ne croyoient plus.
Leurs ennemis se disposoient à les attaquer aprés que le Soleil auroit achevé d'épuiser leurs forces. N'attendant donc plus rien ni de leur courage, ni de la fortune, ni de leurs Dieux, ils se regardoient comme des victimes prêtes à être immolées: on n'entendoit de tous côtez que cris, & que gemis-semens, & on voyoit par tout des marques de la desolation la plus horrible, lors

 $C^{\prime}_{2}$ 

que tout d'un coup des nuées venant à s'épandre, & à s'épaissir, couvrirent d'abord le Soleil, & verserent ensuite dans leur camp une pluye tres-abondante. Ces pauvres gens qui ressembloient plûtost à des spectres qu'à des hommes, & qui n'avoient pas la force de se soûtenir, ranimez par la vuë de ces eaux, qu'ils n'avoient pas attenduës, & croyant qu'elles tomboient plus abondamment dans les lieux où ils n'étoient pas, couroient occuper la place que leurs compagnons avoient quittée, & tous avec une égale avidité presentoient en même tems au Ciel leur bouche, leurs casques, & leurs boucliers.

Pendant qu'ils ne pensoient tous qu'à se desalterer, & que leur camp étoit en desordre, les Barbares ne voulant pas laisser échaper une occasion si favorable les attaquerent de tous côtez. Les Romains combattoient sans cesser de boire, la plûpart même avalloient le sang qui couloit de leurs blessures, & qui se méloit avec l'eau dont ils avoient fait provision.

Le secours que le Ciel venoit de leur envoyer alloit leur être inutile, & rien ne pouvoit plus les desendre dela sureur de leur ennemis: mais par un bonheur encore plus surprenant que celuy qui leur étoit déja arrivé, des mêmes nuages qui faisoient tomber sur les Romains une pluye si bien-faisante, on vit sor-

DE MARCANTONIN. tir contre les Barbares une grêle épouvantable accompagnée de tonneres & de seux. Pen-dant que les premiers se rafraîchissoient, & se desalteroient tranquillement, les autres étoient consumez par un seu que rien ne pouvoit éteindre. On raporte que quand ce mê-me feu tomboit par hazard sur les Romains, il étoit sans effet, au lieu que la pluye qui venoit à tomber sur les Barbares augmentoit leur seu, de maniere qu'ils cherchoient de l'eau au millieu des eaux, on ajoûte même que la plûpart se faisoient de larges blessures pour tâcher d'éteindre avec leur sang le seu qui les devoroit, & que beaucoup d'autres alloient se rendre aux Romains avec leurs semmes & leurs ensans, pour avoir part à cette merveilleuse pluye, qui par devenit selvaire qu'en leur server. ne devenoit salutaire qu'en leur faveur. dant qu'Antonin recevoit favorablement ceux qui se rendoient à luy, ses Soldats encore plus irritez de l'affront qu'ils avoient receu, que du souvenir du danger qu'ils venoient d'écha-per, taillerent en pieces tout ce qui osa leur resister, mirent le reste en suite, & sirent be-

aucoup de prisonniers.

On parla diversement de cette delivrance; les uns dirent que l'empereur avoit employé, en cette occasion un Magicien d'Egypte nommé Arnuphis, qu'il avoit avec luy, & qui attira cet orage par sesenchantemens. Car quel moyen que parmi tant de Payens

entêtez de leurs superstitions & de leurs folies, il ne s'en trouvât pas un grand nombre qui voulussent faire honneur de ce miracle à leur Religion & à leurs Dieux? Mais ce sentiment est assert combattu, par ce que Marc Antonin nous apprend luy-même dans son premier Livre, qu'il n'avoit aucun commerce avec les Charlatans & les Enchanteurs, & qu'il ne croyou rien de tout ce qu'on dit des conjurations des demons & de tous les autres sortileges de cette nature.

Les autres prévenus favorablement pour l'Empereur comme témoins de sa pieté & de sa vertu, attribuerent ce secours à ses seules prieres. On rapporte même qu'il dit, en levant les mains au Ciel: Seigneur, qui donnez la vie, j'implore vôtre secours, & je leve vers vous ces mains qui n'ont jamais verse le sang de personne.

Ce soin que les Payens eurent de s'attribuer toute la gloire d'un évenement si extraordi-naire & si merveilleux sert au moins à en prouver la verité: mais cette verité est d'ailleurs confirmée par tous les monumens qui peuvent conferver le plus surement à la posterité la memoire des actions des hommes. Sans craindre donc le reproche, ou d'estre trop credules, ou de vouloir appuyer la Religion Chré enne sur l'erreur & sur le mensonge, fondemens qu'elle n'a jamais connus, nous ditons qu'on ne

DE MARCANTONIN. 65 ne peut avoir aucune raison solide pour rejetter le témoignage de ceux qui ont écrit dans ce même tems, que le Capitaine des Gardes ayant averti l'Empereur que Dieu ne resusoit rien aux Chrêtiens, qu'il y en avoit un grand nombre dans la Legion de Melitene, Ville de Capadoce, & qu'il devoit essayer si leurs prieres ne luy procureroient pas la délivrance qu'il n'attendoit plus d'ailleurs, l'Empereur les sit assembler, & qu'ils invoquerent tous en même temps avec succés le seul veritable Dieu à qui les soudres & les vents obeissent, & qui avoit délivré leurs peres d'une infinité de dangers aussi pressans.

Antonin écrivit sur cela au Senat en faveur des Chrêtiens, & luy ordonna de punir de mort ceux qui les accuseroient; preuve tresconvainquante que c'étoit à leurs seules prieres qu'il croyoit devoir le secours que le Ciel venoit de luy envoyer. Tertullien & d'autres Auteurs parlent de cette Lettre, mais elle ruinoit trop ouvertement les prétentions des Payens, pour n'avoir pas été supprimée. C'est uniquement à cet esprit d'erreur & de mensonge qu'il faut imputer la perte d'une Lettre si glorieuse aux Chrêtiens. Celle qu'on trouve dans les Ouvrages de \* saint Justin Martyr est visiblement

<sup>\*</sup> L'Empereur n'écrivoit Senat qu'en Latin.

supposée, long temps avant Eusebe la verita-

ble Lettre d'Antonin ne subsistoit plus.

Ceux qui ont écrit que cette mesme Legion de Melitene sut appellée à cause de ce miracle la Legion sulminante, se sont fort trompez. Cette Legion sulminante avoit été creée par Auguste, & on luy avoit donné ce nom à cause de la soudre qu'elle portoit sur ses boucleurs.

\*L'armée Romaine donna alors pour la septième fois le titre d'Imperator à Antonin, qui contre sa coûtume le receut, sans attendre qu'il luy sût décerné par le Senat; l'Imperatrice Faustine sut aussi honorée du titre de † Mere des Armées.

La nuit mesme d'une si heureuse journée Antonin retira ses troupes d'un lieu si desavantageux,& se saisit des meilleurs postes où il Il donna ensuite quelques jours à se fortifia. rafraîchir son armée, & aprés avoir eu par ses coureurs des nouvelles seures de la marche & de la contenance des ennemis, il tint conseil, & se mit à les poursuivre. Il les trouva campez au delà d'une riviere, entre des Villages qui fermoient leur Camp. Ses troupes passerent la riviere malgré la resistance des frondeurs & des gens de trait, & chargerent vivement les Barbares, qui aprés avoir soûtenu le premier effort & perdu leurs meilleurs hommes,

<sup>\*</sup> An. de I. C. 174. + Mater Castrorum.

mes, lâcherent le pied. Les Romains en firent un meurtre épouvantable, la campagne étoit semée de morts, & la plus grande peine qu'eut l'Empereur en cette occasion, sut d'arrêter la sureur du Soldat, qui en se vangeant se délassoit de toutes ses satigues. On sit un grand nombre de prisonniers, & on amena à Antonin des Rois chargez de chaînes avec leurs semmes & leurs enfans.

Aprés cette victoire l'Empereur mena son armée vers le fleuve Granua, qui separe les Quades d'avec les Sarmates Jazygiens, les plus belliqueux de tous les Barbares, & se mit en état de le passer. Aprés ce fleuve il y en avoit encore un autre, & les Sarmates occupoient le terrein qui étoit entre deux. La Legion fulminante fut commandée la premie-re selle passa sur un pont de batteaux, renversa les Sarmates qui s'opposoient à son passage, & qui furent la pluspart ou noyez ou tuez, & planta ses Etendarts sur le bord du second fleuve. Cependant l'armée acheva de passer, & Antonin aprés avoir fait un facrifice marqua l'enceinte de son Camp entre les deux rivieres, & sit travailler aux retranchemens.

Les Barbares étonnez luy envoyerent des Ambassadeurs, mais leurs propositions n'ayant pas été trouvées justes. Antonin sit sonner la charge, & mena ses troupes au combat. La

Legion Fulminante passa encore la premiere le second sleuve en presence de l'Empereur, & fondit avec tant d'impetuosité sur la Cavalerie des Jazygiens, qu'elle la mit en déroute. On sit le dégât dans toute la campagne, & l'on ramena un grand butin d'hommes & de bétail. Les habitans de tous les lieux circonvoisins envoyerent faire des foumissions à Antonin & luy demander la paix. Il receut tous leurs ôtages, & sur l'avis qu'on luy donna que les principaux du Païs tenoient Conseil, selon la coûtume de ces Barbares, dans des lieux écartez, il s'avança, & fit tant de diligence qu'il les sur-prit avant qu'ils pûssent estre avertis de sa mar-che. Ces Barbares étonnez d'une venuë si inopinée & plus remplis d'admiration que de frayeur, se jetterent à ses pieds. L'Empereur les envoya dans son Camp, & avec ses meilleures troupes alla attaquer leur armée, qui étoit campée entre un marais couvert de roseaux & une forest. Le combat fut opiniâtre, & les Romains se porterent en cette occasion avec tant de fureur, qu'aprés avoir rompu les Sarmates, en avoir tué beaucoup, fait un grand nombre de prisonniers, & mis en feu toute la campag-ne, ils alloient encore chercher avec des flambeaux ceux qui étoient cachez dans les σ., į bois

bois & dans les marais. Antonin fit en cette occasion une chose qui luy doit faire encore aujourd'huy plus d'honneur que sa victoire, il alla luy-même dans le bois, & dans les roseaux pour sauver ces miserables qu'il exhortoit àvenir éprouver sa clemence, en se rendant à luy.

Tous ces avantages ne mettoient pas sin à la guerre, il fallair nea victoire alla contraction.

guerre, il falloit une victoire plus complete pour la terminer. Mais il étoit difficile de la remporter sur ces Barbares, qui ne combat-tant jamais avec toutes leurs forces, se reser-voient toûjours des ressources contre l'Ennemi. Antonin qui se voyoit déja dans la mau-vaise saison, n'oublioit rien pour venir promptement à bout de ces peuples: c'est pourquoy sans s'arrêter aux Députez qu'on luy envoyoit de toutes parts, plûtost pour l'amu-ser, que pour serendre, il tâchoit de penetrer jusques dans les lieux où ils avoient assemblé leurs plus grandes forces, & retiré tous leurs biens. Cette entreprise étoit d'autant plus hazardeuse, qu'il y avoit une longue marche à faire, beaucoup de lieux difficiles à traverser, que ses troupes étoient continuellement harcelées par les Barbares, & qu'on n'osoit marcher que sort lentement de peur de donner dans quelque embuscade & de s'engager mal à propos en un Pays inconnu. Mais ensin toutes ces difficultez surent heurest. reu-

reusement surmontées; Antonin arriva dans le lieu où les Sarmates s'étoient fortifiez entre le Danube qui étoit gelé & un grand bois. Et aprés avoir délibré de la maniere dont on devoit les attaquer dans un poste si avantageux, il mit ses troupes en bataille. Les Barbares rangerent aussi les leurs. La charge sonnée, les Romains lancent leurs javelots & fendent sir les Engagies qui les receives et les Romains lancent leurs javelots & fondent sur les Ennemis, qui les reçoivent avec beaucoup de courage. Le combat sut long & cruel, les Romains honteux de trouver tant de resistance redoublent leurs efforts, & pressent si vivement la Cavalerie des Sarmates, qu'elle tourne enfin le dos & se jette sur le Danube. L'Infanterie de l'Empereur s'y jetta en même-temps. La mêmêlée recommença beaucoup plus âprequ'auparavant; les Ennemis esperant que les Romains qui n'étoient pas si accoûtumez qu'eux à combattre sur la glace, & qui avoient beaucoup de peine à se soûtenir, ne pourroient tenir ferme, se rallierent, & tomberent sur de teux câtes. eux de tous côtez. En effet l'Infanterie d'Antonin fut ébranlée dés le premier choc, & elle étoit perduë entierement, si les Soldats ne s'étoient servis de leurs boucliers d'une maniere fort nouvelle: ils les mirent sur la glace pour y appuyer un pied. Raffermis par ce moyen ils firent tête à leurs

DE MARC ANTONIN. ennemis; & prenant le frein de leurs chevaux,

& se jettant per fureur sur leurs boucliers, & se jettant per fureur sur leurs boucliers, & sur leurs lances, ils les serroient de si prés, qu'ils les renversoient de cheval. Car ces Barbares étant armez à la legere, ne pouvoient resister aux Romains qui étoient pesamment armez. De tout ce grand nombres de Sarmates il n'en échapa qu'une petite partie qui se retira dans les sorts des retranchemens, ou qui · se sauvadans la forêt. L'empereur sans s'amu-

ser à poursuivre les suyards, sit attaquer ces forts; ils furent emportez malgré la vigoureuse resistance des ennemis qui les désendirent

comme leur dernier azyle.

Aprés cette victoire, Antonin mit ses trou-pes en quartier d'hiver, & se retira à Syr-mium qui étoit le lieu le plus commode, & le plus voisin. Pendant le sejour qu'il y sit, il écouta les plaintes que Demostra-tus, & Praxagoras luy porterent de la part des Atheniens contre \* Herode, & celles qu'Herode luy fit contre ces Envoyez. Ceuxcy accusoient Herode de violence & de tyran-nie, & sur l'étroite liaison qu'il avoit euë avec Verus, ils vouloient le faire passer pour com-plice de la prétendue conspiration que ce Prince avoit saite d'empoisonner Antonin. Et He-

<sup>\*</sup> C'étoit ce celebre Rheteur qui avoit été Precep-teur de Marc Antonin & de Verus.

Herode accusoit Demostratus, & Praxagoras d'avoir soulevé contre luy le perfet. Les ennemis d'Herode étoient secretement appuyez par les Quintiliens qui commandoient en Grece, qui avoient beaucoup de credit, & qui ne cherchoient qu'une occassion de se vanger de ce qu'Herode en parlant des honneurs dont Antonin les avoit comblez, & en faifant allusion à leur païs, car ils étoient origi-naires de la Troade, avoit dit: Ce Jupiter à Homere n'est pas supportable d'aimer tant les Troyens Ce mot nuisit beaucoup plus à son auteur, qu'à ceux contre lesquels il l'avoit dit. La protection des Quintiliens ne sut pas inutile à Demostratus, & à Praxagoras.

L'Empereur & l'Imperatrice leur donne-

rent plusieurs sois audience, & les traiterent avec tant de distinction, qu'Herode s'en aperqut, & ne douta plus qu'Antonin ne savorisat les Atheniens par complaisance pour Fau-stine, & pour une de ses filles qui s'interesfoient pour eux. Un matin donc, la jalousie d'un côté, & de l'autre, la vive douleur qu'il fentit d'unaccident qui venoit de luy arriver, la foudre ayant tué deux belles esclaves qui le servoient, & qu'il appelloit ses filles, le troublerent si fort, que plein de rage il alla chez l'Empereur, s'emporta extremement, & luy dit avec insolence:

Voilà

DE MARC ANTONIN. Voilà les beaux fruits que je tire du com-merce de Vetus, que vous avez envoyé chez moy. Apellez-vous rendre justice que de me sacrifier à la passion d'une semme & d'un ensant? Le Capitaine des Gardes se mit en état de l'arrêter, ou de le tuer, mais Antonin l'en empêcha; & sans changer de visage, ni donner la moindre marque d'émotion, il se tourna vers les Atheniens, & leur dit: Vous n'avez qu'à pinider vôtre cause, quoy qu'Herode ne soit pas presentement d'humeur à vous entendre.

Demostratus parla avec tant de sorce, qu'il arracha des larmes à l'Empereur, qui tourna toute sa colere contre les affranchis d'Herode, qu'il trouva les plus coupables, & qu'il punit pourtant selon sa coûtume, avec beaucoup de moderation. Il remit entierement la peine au pere de ces deux filles qui avoient été tuées de la foudre, & il dit qu'il étoit assez puni par ladouleur que cette perte luy devoit caufer.

Ceux qui ont écrit qu'Herode fut relegué en Epire, ont pris sans doute pour un exil le sejour qu'une longue maladie l'obligea de saire à Oricum à son retour de la Pannonie. En effet comment accorder cet exil avec une lettre qu'Herode écrivit quelque tems aprés à l'Empereur, & ou il se plaint de ce qu'il ne luy faisoit plus l'honneur de luy écrire, & luy demande qu'ésoit devenu le pour le sems

tems où dans un même jour il recevoit jusqu'à srois Courriers de sa part. Comment l'accorder encore avec la réponse d'Antonin qui l'appelle son ami, & qui aprés avoir dit un mot de ses quartiers d'hiver, donné quelques larmes à la mort de sa femme qu'il venoit de perdre, & parlé de sa mauvaise santé, ajoûte: Je souhaite de tout mon cœur que vous vous postier hien que vous ne doutier par de la compostier hien que vous ne doutier par de la compostier hien que vous ne doutier par de la compostier hien que vous ne doutier par de la compostier hien que vous ne doutier par de la compostier hien que vous ne doutier par de la compostier hien que vous ne doutier par de la compostier hien que vous ne doutier par de la compostier le compostier l portiez bien, que vous ne doutiez pas de la continuation de ma bienveillance, & que vous
n'ayez point dans l'esprit que je vous aye fait
injustice en faisant punir quelques coupables,
que j'ay même traittez plus favorablement qu'ils
ne meritoient. Je vous prie de n'en être pas saché; & si je vous ay offensé en quelque au-tre chose, ou donné le moindre chagrin, demandez m'en raison dans le Temple de la gran-de Minirve à Athenes aux mysteres des initia-tions: car dans le plus sort même de la guerre, le plus grand de tous mes soubaits a été d'y être initié. Dieu veuille que vous en fassiez la ceremonie. On n'écrit pas de cette maniere à un homme qu'on a banni.

Le Printemps ne fut pas plûtôt venu, qu'Antonin qui ne vouloit pas donner aux Barbares le tems d'assembler de nouvelles forces, se mit en campagne pour les prevenir. Il passa le Danube, & battit plusieurs fois les ennemis, qui perdant ensin toute esperance de pouvoir resister à un Chef qui joignoit la dili-

DE MARC ANTONIN. diligence & la vigilance au courage & à la sagesse, luy envoyerent offrir des ôtages, & luy demander la paix. Il n'étoit plus occupé qu'à répondre à leurs Envoyez, & à recevoir plusieurs Roys qui venoit eux-mêmes luy rendre hommage. Celuy des Sarmates luy rendit seul cent mille prisonniers qu'il avoit sait sur les Romains, & luy donna huit mille hommes de ses troupes dont on envoya la meilleure partie contre les Anglois. L'Empereur imposoit à ces peuples des conditions plus ou moins dures, selon qu'ils avoient plus ou moins depente à la revolte, & ils étoient tous en état de subir ce qu'il luy plairoit d'or-donner, de sorte que les Terres des Mar-comans, des Quades, & des Sarmates al-loient devenir Provinces de l'Empire, si la nouvelle de la revolte de † Cassius, qui s'é-toit fait déclarer Empereur en Syrie, ne sût ar-rivée dans ce tems-là. Cette nouvelle furprit l'Empereur, & releva le courage des Barbares, qui se prevalent de cette occasion, et toujours plus jaloux de leur liberté que de leur parole, obligerent Antonin à leur remettre la plus grande partie des charges qu'il leur avoit imposées, & à taire de nouveaux traitez de paix, bien moins avantageux pour luy, que ceux qu'ils avoient jurez; & c'est sans doute par cette raison que contre

† An.de I.C. 165.

sa coûtume il ne specifia pas les conditions de cette paix dans la lettre qu'il écrivitau. Senat pour luy rendre compte de sa conduite. Le dessemparer de l'Empire ne pou-

voit jamais être fait par un homme plus capa-ble que Cassius de le faire reissir. Car il avoit pour cela toutes les qualitez necessires. Les victoires qu'il avoit remportées en Armenie, en Arabie, & en Egypte luy avoient acquis l'estime & l'amour des Soldats. Havoit de l'audace & de la fermeté, il étoit patient dans les travaux & dissolu dans les plaifirs, prodigue de son bien, & avide de celuy des autres; il sçavoit selon les occasions et doux & severe; impie & religieux, & en fortifiant par le travail un naturel plein de finesses de ruses, il avoit aequis une adref-se merveilleuse à cacher les vices qui étoient en luy, & à faire paroître les vertus qui n'y étoient pas C'étoit luy qui avoit rétabli la discipline dans les troupes, & il y étoit si se-vere & si exact, qu'il ne pardonnoit pas la moindre faute, & qu'il s'appelloit luy-même un second Marius.

Il faisoit mourir sons quartier les soldats qui avoient pris corient obose par force dans les licert on The resent a the raison. Pendint of il corresponde e licerto de Allerrague a casel ques Corpoqueles austrador avant su pris sur les correspondence con a constituent de cons

DE MARCANTONIN. de trois mille Sarmates fort en desordre, l'attaquerent, & letaillerent en pieces : mais Cassius au lieu de recompenser les Capi-taines de ces Compagnies, les sit mettre tous en croix , en disant qu'ils ne devoient pas combattre lans ordre : car que se voient ils si ce n'étoit paint là des ambûches des ennemis, & s'ils n'expossient pas les armes Romaines à recevoir un tres-grand affront. Coure quauté excita une suriente sedition dans les troupes. Cassius qui entendit le bruit des Soldats mutinez, sorti nud du lieu où il s'exergoit; & s'adrellim aux plus hardis, Lour dit d'un von fourne, & avec un vilage MIGHT CART Tuez vone General, fi vons l'efez, Es à la vicence ajoûtez de crime. Cette hardiesse intimida les Soldats, qui ne oraigneat quequand ils medent pas craints, & det perdrecourage aux ennemie, qui jugeant qu'u-ne armée où ilon abienvoit une disoipline d exacted linigourcule, quon punificit même der Vainqueurs, ésoit invincible, ne chercherent plusqu'à faire la paix. Cassius fut en-core le premier qui sit couper les mains ou les jarquaux desenteurs, & qui défendit aux soldats de poirter d'autres provisions que du lard, du biscuit & du visingre de la faisoit luy-même toutés les semaines la revue de ses soldats, visitoit lours armes, oclours habits, & leur fai-Soit faire l'exercice : car il disoit que c'étoit une D 3

honte de faire exercer des Athletes & des Gladiaieurs, & de ne pas faire exercer des Soldats qui trouvent le travail bien plus supportable quand ils y sont acconsumez. Il leur désendoit sur toutes choses les superfluitez & les delices; & quand il en surprenoit quelqu'un en faute, il le faisoit camper tout un hyver. Cette severité pour la discipline avoit obligé Antonin de luy donner les legionsqui s'étoient corrompuës en Syrie pendant le voyage de Verus. Voicy une Lettre que l'Empereur écrivit sur cela à un de ses Lieutenants.

Cela à un de ses Lieutenants.

J'ay donné à Cassius les Legions que les débauches de la Syrie, & de Daphné avoient entierement corrompues, & que Cesonius Vectiliains avoit trouvé comme noyées dans les bains chauds. Je croy que vous approuverez ma conduite, sur tout connoissant vous-même Cassius pour un homme de la severité & de la discipline des anciens Cassius. Car ce n'est que par la que les Soldats peuvent être gouvernez. Vous stavez ce Vers si celebre d'un bon † Poète: La discipline ancienne, & l'ancienne severité sont les seuls soûtiens de l'Empire. Faites seulement que les convois ne manquent pas à mon armée; & sije connois bien Cassius, je vous réponds qu'ils ne seront pas perdus.

La réponse que ce Lieutenant fit à l'Empereur sertencore à faire connoître les mœurs,

&

DE MARC ANTONIN.

& la reputation de Cassius: la voicy.

Vous avez tres bien fait de donner les Le-gions de Sprie à Cassins: car rien n'est plus ne-cessaire à des Soldats corrompus par les delices des Grecs, qu'un General un peu severe, il leur aura bientôt retranché leurs bains chauds, & arraché les essences & les fleurs dont ils se parfument. Les vieres pour l'armée sont préts, rien ne manque sous un bon Capitaine : car on

ne demande & on ne dépense que peu. Ce Cassius avec ses mœurs severes étoit pourtant Syrien, fils de cet Heliodore, qui à cause de sa grande habileté dans la Rhetorique étoit parvenu à être Secretaire d'Adrien, & avoit été en suite Gouverneur d'Egypte.

Mais la fortune qui ne sçauroit changer la naissance des hommes, leur donne d'ordinaire l'envie de la deguiser. Cassius ne se vit pas plûtôt dans quelque élevation, qu'il s'avisa de se faire descendre de cet ancien Cashus qui conjura contre Cesar: car la conformité des noms fait souvent plus des deux tiers de la preuve. Aprés avoir fondé sa genealogie sur cette conformité, il voulut l'éta-blir, & la confirmer, en imitant celuy dont il se disoit descendu: comme luy il avoit une haine secrete contre le nom d'Empereur, -& disoit qu'il n'y avoit rien de plus insupertable que ce nom qui ne pouvoit jamais être éteint : car celup qui l'éteignoit le faisoit tonjours re-D 4

vivre; & il se piquoit comme luy, de vouloir rétablir l'ancienne Republique : Que les Dieux favorisent seulement le bon parte, disoit il d'ordinaire, des Cassius rendront aucene de la Republique nonte son autorité. Cette haine fortissée par une ambition deme surée, & sa-tée par quelques predictions de Devins, qui ne manquent jamais dans ces rencontres, avoit pensé éclater désde tems même d'Antonin le Pieux; Cassius, quoy qu'alors fort jeune, avoit conspiré contre luy: mais Heliodore homme plain de sages se de previous liodore, homme plein de lagelle, & de graviré étousa cette conspiration des sa maissance, e-sperant que sonsils deviendroit plus sage, & se corrigeroit avec de tems; Cassus pendant la viede son pere sit semblant d'avoir prosité de ses avis, mais cette contraintement qu'inviter fa passion qui devint ensin si forte, qu'il ne pouvoit presque plus la cacher. L'Empereur Verus sur le premier qui s'en aperçut dans son voyage de Syrie, Ecravi d'avoir promé cette occasion de pendre un honame, qui par les grands exploits avoit excité la jalouse; ilen écrivit en ces termes à Antonin.

Cussus aspere de la Royansé, comme sels men paru, Ci comme sela music de la paru sons de come sela music de la paru sons de come en en come de la faire observer, tent se que mons faisons tuy deplais, Ci il annesse de grandes riebes ses ilse moque en en avons

DE MARCANTONIN. 8t pour l'étude, & nous apeile, vous, une vieille Phitosophie ridée, & moy, un petit débauche. Voyez donc ce que vous avez à faire, je n'm aucune haine contre luy: mais prenez bien çarde que vous & vos enfans sie vous trouviez mal un jour d'avoir soussers dans vos armées un homme que les Soldats écoutent volontiers, & qu'ils voyent avec plaisir.

Antonin imputa ce soubçon à la jalousie de Verus, ou à quelque haine particuliere, &

luy répondit.

Pai lû vôtre Lettre qui est plus diene d'un homme soubçonneux & timide que d'un Empereur, & qui fait tort à nôtre regne: si les Dieux ont resolu de donner l'Empire à Cassius, il n'est pas en nôire pouvoir de l'empêcher, vons sçavez le mos de vôire ayeul Adrien: Personne n'a jamais tué son Successeur; & si c'est comre l'ordre des Dieux qu'il aspire à la Royanté, il se perdra luy-même, fans que nous devenions etuels. Ajoluez à cela, qu'il n'est pas aisé de faire le procez à un homune que personne n'accuse, & qui, comme vous dites, est si aimé des Soldais. D'ailleurs dans les crimes de leze-Majesté, le Public crois presque ronjours, qu'on fait injustice à come-mômes qui ensont visiblement convaincus. Avec-vous sublié ce qu' Adrien disset sur cela: Il n'y a rien de plus malheureux que la condition des Princes: on ne croit jamais qu'on ait confpiré contre eax, que quand on les voit affaffinez. Dimitten est le premier qui a dit es beau mot, mis i'ai j'ai mieux aimé vous le citer d'Adrien, parce que les mots des Tyrans n'ont pas tant de poids & d'autorité que ceux des bons Princes. Que Cassius ait dons ses mœurs & ses manieres, sur tout puisqu'il est grand Capitaine, severe, vaillant & necessaire à l'Etat. Car pour ce que vous insinuez dans vôtre Lettre, que sa mort peut seule mettre mes enfans en sureté, que mes enfans perissent, si Cassius merite plus qu'eux d'être aimé; & s'il est plus expedient pour la Republique que Cassius vive que les enfans d'Antonin.

L'évenement seul fit connoître à l'Empereur que Verus avoit bien jugé des desseins de Cassius. & qu'ill'avoit mieux connu que luy: mais il est ordinaire à la vertu de juger toû-

jours favorablement des autres.

L'amour que les Peuples avoient pour Antonin rendoit bien difficile l'execution des desseins de Cassius; & quelque appuyé qu'il fût des peuples d'Egypte & de Syrie, il n'en seroit jamais venu à bout, s'il ne s'étoit servi de la fausse nouvelle qui courut de la mort d'Antonin. On a prétendu même qu'il avoit supposé cette nouvelle, & que Faustine voyant son mary vieux & cassé par les maladies, & par les fatigues, & son fils Commode trop jeune pour lui succeder, & craignant elle même de tomber du Trône, étoit d'intelligence avec luy, & par un trait de politique fort extraordinaire, avoit

DE MARCANTONIN. 83 avoit reveillé son ambition en luy offrant son avoit reveillé son ambition en luy offrant son lit avec l'Empire qu'elle prétendoit conserver par ce moyen à ses enfans. Mais il n'y a pas d'apparence que Faustine eût pris de si fausses mesures, & il ne saut que le caractere seul de Cassius pour la justisser. Quoy qu'il en soit il publia la nouvelle de cette mort avec toutes les marques d'une affliction tres sincere, & il y ajoûta que l'armée de Pannonie ayant trouvé Commode trop jeune pour être Empereur, l'avoit nommé en sa place. Il n'en fallut pas davantage pour se faire consirmer ce titre; & aprés avoir disposé des principales Charges de l'armée qu'il donna à ses amis, il songea à s'assurer de tout ce qui pouvoit luy saire tête, & soûmit en peu de tems tout le Pays dépuis la Syrie jusqu'au tems tout le Pays dépuis la Syrie jusqu'au mont Taurus. En même tems il écrivit à son fils qui étoit + Gouverneur d'Alexandrie cette Lettre qui étoit comme une espece de manifeste. Il n'y a rien de plus miserable qu'un Etat qui nourrit dans son sein ces sortes degens, que tou-tes les richesses du monde ne pourroient asseuvir. Marc Antonin est assurement un tresbon homme, mais pour un vain titre de clemence il souffre ceux dont il n'approuve pas luy-même la vie. Où est ce Cassius dont nous portons inutilement le nom? Où est Caton le Censeur? Où est la discipline de nos D 6

LTA VII E

Anceires? Elle est morte avec ces grandshommes, & aujourd'huy on ne la cherche même plus. Antonin s'amuse à philosopher; il recherche quelle est la nature des elemens, & celle de l'ame, il purse tout le jour de ce qui est honnete & juste, & n'à aucun soin de la Republique! Vous voyez donc que pour luy faire reprendre son ancienne forme, il faut necessairement employer le fer & le feu. Quoy je soussirirois ces Gouverneurs de Province, s'il faut appeller Gouverneurs & Pronconsuls des gens qui croyent que le Senat & Antonin ne teur ont donné les Provinces qu'afin qu'ils s'y enrichiffent, & qu'ils y vivent dans les plaisirs. Vous avez. ony dire que le Capitaine des Gardes de nêcre Phi-losophe n'étoit qu'un miserable la veille de son ele-vation à cette dignité, & que tout d'un coup il est devenu fort riebe. D'où pensez vous que viennent ves richesses si ce n'est des entrailles de la republique, & des biens des particuliers? Mais à la bon-ne beure qu'ils soient si opulents, le Tresor public s'enrichira de leurs depouilles. Que les Dieux sa-vorisent seulement le bon parti, les Cassius rendront encore à la Republique toute son autorité.

Martius Verus Lieutenant General qui, comme je l'ay déja dit, avoit eu beaucoup de partaux Victoires que Cassius avoit remportées en Armenie, & qui commandoit alors en Cappadoce, dépêcha des Couriers à Antonin. Ce Prince craignant que Cassius ne trouvât moyen de se sais de Commode, ou de s'en défais

DE MARC/ARTOININ. 87 faire, écrivit d'abord sensetement à Rome pour le faire venir, & tâchoit cependant de cacher cette nouvelle à ses troupes: mais des qu'il scût qu'elle ésoit divulguée, que le camp en étoit émû, 60 que les Soldats faifoient des assemblées, il les sit appeller, et leur parla en ces termes. Mes Compagnons, je ue viens sey ni pour me fâcher ni pour me plaindre: car que fert-il de se fâcher, contre la Providence qui dispose de tout comme it his plait? Pent-être que les plaintes pourrosent être plus permises quand on souffre injustement comme je fair. En effet westil parbien facheux d'être inceffamment jetté vamme par des tempestes, dans de nouvelles guerres? Et bien horrible de se voir engage à une guerre civile ? Mais n'est-it par encore & plus sacheux, & plus harrible de voir qu'il v'y a plus de fidelise parmi les hommes, & qu'an de ceux que je troyois le plus dans mes inter-êts s'est soulevé contre moy sans que je luy ave jamais fait la moindre injustice, & que j'aye manqué en quoy que ce foit à fon égard? Où est desormais la verte qui pourre être en jureté? un est l'amitié qu'on tronvera sidelle? La bonne foy n'est elle pas morte, & que pent-on esperer des hommes aprés cela? Si ce danger ne regardoit que moy-seul, je ne m'en mettrois pas fort en peine, car je ne suis pas immortel, mais comme c'ost une revolte publique, nous sommes tons menaces egalement.

D 7

Je voudrois bien que Cassius voulut venir icy, O que nous vuidassions tous nos differends devant vous, on devant le Senat dans les formes ordinaires de la justice. Car sans combat de tout mon cœur je luy cederois l'Empire, si on jugeoit, que ce sut una chose utile à l'Etat. Ce n'est que pour l'Etat que je supporte tant de travaux depuis si long-tems, & que je m'expose à tant de fatigues. Ce n'est que pour tuy que je vis depuis si long-tems éloigné d'Isalie, vieux & insirme comme je suis, & que je ne prends ni un seul repas sans chagrin, ni un seul moment de sommeil tranquille. Mais Cassius ne consentiroit jamais à cette proposition: car comment se fieroit-il à moy après sa noire perfidie? Cependant mes Compagnons, prenez courage , les Ciliciens, les Syriens , les Egypsiens, & les fuifs n'ont jamais été, & ne seront jamais si vaillants que vous, quand ils séroient autant au dessus de vous en nombre, qu'ils sont presentement au dessous; Cassius luy-même, tout grand Capitaine qu'il est, & aprés toutes tes grandes actions qu'il a faites, ne doit être compté pour rien : car que peut faire un aigle qui ne mene au combat, que des colombes, & un lion qui ne mene que des biches? D'ailleurs ee n'est pas Cassins qui a vaincu les Arabes & les Parthes, c'est vous. Et quelque reputation qu'il ait acquese dans cette guerre, n'avez-vous pas Martius Verus qui no luz cede en rien, & qui qui a autant on plus contribué que luy à touses nos victoires? Mais à l'heure qu'il est Cassius a peut être appris que je suis en vie, & s'est rapenti de sa temerité: car s'il no m'avoit cris mort, il n'auroit jamais fait cette entreprise. Et quand il y persisterois encore, des qu'il apprendra que nous marchens centre luy, la crainte & la houte lui feront également tomber les armes des mains. La seule chose que j'apprebende mes compagnons, c'est que Cassius n'a-Jant pas le front de soûtenir nêtre presence, S de paroître à nos yeux, ne se tue luy-même, ou que quelqu'un scuchant que nous allons le combattre, ne nous rende ce méchant office, & ne me ravisse le prix le plus glorieux que je puisse attendre de ma victoire. Quel est donc ce prix? De pardonner à un ennemi ; de témoigner de l'amitié à un homme qui a violé tous les droits de l'amitié, & de demeurer sidele à un perside. Cela vous paroitra peut-être incroyable, mais vous ne devez pas laisser d'en être persuadez: car ensin tout ce qu'il y a de bien n'a pas entierement quitté la terre, & il nous reste encore quelques traces de l'ancienne vertu. Si les Dieux me font la grace de mettre une heureuse sin à ces desordres, s'aurai la satisfaction de vous saire voir ce qui vous paroît presentement impossible, & je tirerai au moins ce bien de ce grand mal, c'est que je convaincrai les bommes de cette importante verité, qu'on peut faire un bon usage, même des guerres civiles.  $\mathbf{I}$  Il écrivit la même chose au Senat, qui déclara Cassius ennemi public, & consisqua tous ses biens au profit de la Ville, l'Empereur n'ayant pas voulu que ce sût au sien. † Commode arriva cependant à l'armée; Antonin luy donna d'abord la puissance du Tribunat, & aprés avoir tout disposé pour la marche des troupes, il alla en Italie pour prendre l'Imperatrice, & ses autres enfans, qu'il vouloit mener à ce voyage. Etant arrivé au mont d'Albe, il écrivit ce billet à Faustine.

Perns m'écrivoit la verité, quand il me donnoit avis que Caffins vouloit usurper l'Empire. Je croy que vous avez oùi parler de ce que les Devins luy ont predit. Penez donc au mont d'Atbe où je vous attens, asin que sous le bon plaisir des Dieux nous partions de nos affaires, & ne craignez rien.

Faustine luy sit cette réponse. J'irai demain au Mont d'Albe, comme vous me l'ordonnez: cependant je vous exhorte, si vous aimez vos enfans, à exterminer tous ces rebelles, c'est une mechante coûtume à-kisser prendre aux Capitaines & aux Soldats, qui vous oppriment ensin immanquablement, si vous ne lez prevenez.

Faustine n'ayant pû partir pour aller au Mont d'Albe, Antonin luy écrivit de se rendre à Formies où il devoit s'embarquer, mais la maladie de leur fille aînée l'ayant retenue à Rome: elle lui écrivit cette Lettre.

Dans

Dans la revolte de Celfus l'Imperatrice Faustine mus exportoit Antonin noire pere à avoir, permierement de la pleté pour les siens, & enfuite pour des Manaperis: our me Empereur ne peut pus se dire -pieux, quand il n'a pus som de la fomme, & de fas aufans. Vous voyez l'age & l'état de nore fils Commode, none Gondre Dompejanus est visand Edictionner. Vojez done ce que cons avez à faire de Cassius, & de ses complioss. IV epurgmert point des traisres qui me vous ont point epargné Di qui m'auroient épargné mi moi, mi mis enfans, sils denient venu à bons de tour conseprife. Je vons suiversi incessionmunt: La modadie de Fadille m'u semplabetelatter à Europes, mais fi je me puis vous y aller menter, j'espere de vous jondre à Capoure, la bon aix de cente ville mous remotira mby G mes enfant. Je was prie d'enviyer à Formies watre Medacio Sateridas: car je niny anoune manfiance au Sustibous qui ne scinit pas traiter me affines entered a siella

Calphusticia mon monde ventes cos les meribitistes chetéen: Py farai réponde, si mon dispart ell resarde, Si je von convente invitre stitute Quecilius, qui aura praire de vous apprendre de bande tout se que la femme de Cassins, ses enfanc, S san gendre désoit de vous, Sauc je ne pais écrires.

Callius qui était trop habite pour no pus feavoir que les grands crimes weulent être executez promptement, travailloit, à attirer la Grece dans son partir pour s'ouvrir plus surement

ment le chemin d'Italie. Prevoyant donc que le credit, & l'eloquence d'Herode luy seroient utiles à ce dessein, il noublioit rien pour le gagner, & pour reveiller dans son esprit tout le ressentiment qu'il croyoit, qu'il avoit eu contre Antonin. Mais Herode sans écouter ses propositions, & sans achever de lire ses lettres, luy sit cette réponse & la seule

qu'il meritoir.

90

\*Herode à Cassius : Tu es fou. Cassius ne fut pas plus heureux ailleurs, il ne pût ébranler aucune ville considerable, ni attirer à son parti que des hommes perdus de debtes, on peut le voir par la réponse qu'il sit à la let-tre que Faustine luy avoit écrite après qu'elle eût reçu la nouvelle de la mort de Cassius. On ne peut témoigner, mes chere Faustine, plus de sendresse & de pieté que vous en faites paroître pour moy, & pour nos enfans. Sui la Corciú à Formies da lettre par laquelle vous m'exhorsez à punir les complices de Cassian. Mais pour moy j'ai resolu de pardonner à ses enfans

<sup>\*</sup> Cette réponse étoit en un seul mot #airn.

DE MARCANTONIN. enfans, à sa semme, & à son gendre; & je vais écrire au Senat, afin que leur proscription ne soit pas trop dure, ni leur punition trop se-vere. Car il n'y a rien qui rende si recommandable un Empereur Romain, que la clemence. C'est elle qui a élevé Cesar & Auguste au rang des Dieux, & qui a fait meriter le nom de Pieux à nôtre pere. Ensin si cette guerre avoit pû se terminer selon mes souhaits, Cassins même n'auroit pas été tué. Soyez donc en repos. † Les Dieux prennent soin de moy, & ma pieté leur est agreable. Pai nommé nôtre gendre Pompejanus Conful pour l'année prochaine.

Cette clemence étoit admirée des uns, & condamnée des autres. Un de ces derniers ayant pris la liberté de demander à Antonin ce qu'il pensoit qu'eût fait Cassius s'il cût vaincu, il luy sit cette réponse:
Nous n'avons pas si mal servi les Dieux, E nons n'avons pas vécu de maniere, que nous ayons dû craindre que Cassius nous vainquit.

Il compta ensuite les Princes qui avoient été chassez ou défaits par des rebelles, ou tuez par leurs sujets, & montra qu'ils s'é-toient attiré leur malheur par leurs cruautez, ou par leure mauvaile conduite. En effet, dit-il, Neron, & Caligala ont été les seuls Auteurs de leur infortune, Orbon & Vitellius n'ont pas eu le courage de regner; & Galba s'est perdu par son avarice. Il ajonta, qu'on ne trouvenrouveroit presque pas de bon Prince qui ou en un pareil sort, & cita pour exemples Auguste, Trajan, Adrien, & Antonin le Pioux, qui avoient triomphé de leurs ennemis domestiques, dont la plûpartavoient été tuez contre les ordres du vainqueur, ou à son insçu. Il seroit à souhaiter que cette maxime sut vraye: mais on n'a que trop éprouvé dans les siecles suivans, qu'elle nel'est pas toûjours. Antonin écrivit ensuite au Senat, & voicy ce qui pous reste de sa lettre: En saveur donc de qui nous reste de sa lettre; En faveur donc de ma victoire, vous avez donne à mon gendre Pompejanus vôtre agrément pour le Consulat. Il y n de cette dignité, s'il ne s'étuit presenté des hommes d'un tres grand merite, envers lesquels il étoit juste que la Republique s'aquitât de ce qu'elle leur devoit. Pour ce qui regarde la revolte de Cassins, je vous prie, & je vous conjure de vous départir de vous sevenisé ordinaire, & de ne pas saire se tont à ma pieté, & à ma clemence, ou plutost à la vôtre, de condamner personne à la mert. Qu'aucun Senateur ne foit puni, qu'on ne verse le sang d'aucun homme noble: Rappellez les exilez, & que. les proscripts jonissem de leurs biens. Plus à Dien pouvoir aussi retirer du sombeau veux qui sont morts? Car je n'approuve sublement la vangeance qu'un Empereur prend de sos injures particulières: elle paroit toujours trop grande, quelque justelqu'elle Joit. C'est pourquoi vons pardonnerez aux enfans de

DE MARC ANTONIN. de Gassius, à sa semme, & à son gendre. Mais, que dis je, vous pardonnerez? Eh, ils n'out rem fait: qu'ils vivent donc en reper, & qu'ils sentent qu'ils vivent sous le regne de Maro Antonin. Qu'on lem rondo le bien de lem famille, qu'ils ayant leur or, leur argent & leurs meublis, qu'ils soient riches sans craime, & dans un ontiere liberte'; & que par tout où ils iront, ils y porsent des marques de ma pieté, & de la votre, Co n'est pas une grande clemence quo de pardonner aux enfans, & aux femmes des proscripes, je vous prie de faire davantage pour l'amour du moys délivrez de la mort, de la profeription, de la crainte, de la haine, de Dinfamie; en un mot metter à couvert de tou:es sortes d'injures tous les complices qui sont du Corps des Senateurs, & des Chevaliers ; & donnez, cela à mon regne afin que dans le crime de leze-Majesté on approuve, ou du moins que l'on: excuse la mort de ceux qui ont été tuez dant le des-

La lecture de cette lettre fut suivierle mille acclamations, & de mille benedictions. Cependant l'Empereur apresavoir sait enterrer latête de Cassius, & témoigné la douleur qu'il avoit de sa mort, continua son voyage pour achever d'appaiser cette revolte, & de saire rentrer dans leur devoir les peuples, & l'armée d'Orient. Il commença par l'Egypte, & pardonna a toutes les Villes qui avoient pris de partit de Casting, il maile même à Alexandrie une de ses filles pour gage de son amitié.

En arrivant à Pelusium il trouva qu'on y celebroit à l'honneur de Serapis des sêtes où l'on accouroit de tous les côtez de l'Egypte, & qui donnoient lieu à mille débauches, & à mille excez; sans craindre donc le murmure des peuples qui ne souffrent pas volontiers qu'on touche à leur Religion, il abolit ces sêtes, & ordonna que les facrissces du Dieu seroient faits en particulier par les Prêtres, sans que le peuple y pût assister. Par tout où il passoit, il alloit dans les Temples, dans les écoles, & dans tous les lieux publics, & instruisoit les peuples, en s'entretenant samilierement avec eux, & en leur expliquant les plus grandes difficultez de la Philosophie, de sorte qu'il laissa par tout des marques de sa fagesse.

Par tout où il passoit, il alloit dans les Temples, dans les écoles, & dans tous les lieux publics, & instruisoit les peuples, en s'entretenant familierement avec eux, & en leur expliquant les plus grandes difficultez de la Philosophie, de sorte qu'il laissa par tout des marques de sa fagesse.

La premiere chose qu'il sit en Syrie, ce suit de brûler toutes les lettres qui avoient été trouvées dans le cabinet de Cassius, asin de n'être pas forcé malgré luy de hair quelqu'un. D'autres pretendent que Martius Verus, que l'Empereur avoit envoyé devant luy en Syrie, dont il luy avoit donné le Gouvernement pour le recomdonné le Gouvernement pour le recom-penser de sa fidelité, les avoit déja brûlées de sa propre autorité, disant que cela seroit agreable à l'Empereur; mais que s'il avoit

DE MARC ANTONIN' avoit le malheur de luy déplaire, il ne seroit pas fâché de mourir pour sauver la vie à tant de gens. Cet exemple de l'amour du prochain est bien rare dans un Payen, mais je ne sçai s'il n'est pas aussi rare dans un Courtifan.

Sur la fin de cette année, Antonin fut proclamé Imperator pour la huitiéme fois, car les medailles joignent ce viii. titre avec la xxix. année de sa puissance Tribunitienne.

Faustine mourut dans ce voyage au pied du mont Taurus, Antonin sut sensiblement touché de sa mort; & le Senat croyant qu'elle l'auroit aigri contre les complices de la revolte, & qu'il ne pouvoit rece-voir de plus grande consolation que de les voir immoler à sa douleur, augmenta sa se-verité par complaisance, & par flaterie, vi-ces qui souvent ne regnent pas moins dans les compagnies les plus illustres, que dans le cœur des particuliers. Mais l'Empereur averti de cette disposition du Senat, suy écrivit une seconde sois pour l'assurer que cette severité ne feroit qu'irriter sa douleur, il les pria de ne faire mourir personne, & finit sa lettre par ces paroles: Si jene puis obtenir de vous la vie de tous les complices, vous me ferez souhaiter la mort.

Afin qu'il n'arrivât plus de semblables revolvoltes, il ordonna qu'à l'avenir personne ne commanderoit dans la Province où il seroit né.

De tous les enfans de Cassius, l'aîné appellé Mecianus Gouverneur d'Alexandrie sut tué dans son gouvernement le même jour que son pere le sur en Syrie. Heliodore sut seul envoyé dans une Isle, les autres surent simplement bannis, & on leur lassa leur bien. Sa sille Alexandra & son mani Druncianus ourent la liberté de se retirer où ils voudroient, ou de demeurer à Rome. Antonin leur conserva tous leurs privileges, & ent toûjours tant d'égards pour eux que dans un grand procez qu'ils eurent devant le Senat, il désendit à leurs parties de leur reprocher ni directement, ni indirectement les malheurs de leur famille, & qu'il en sit condamner à l'armande pour y avoir manqué.

Cependant le Senat qui vid, qu'il ne pouvoit faire sa cour au Prince par ses cruautez;
tâcha de la faire en inventant de nouveaux
honneurs pour Faustine. Il ne se contenta
ras de luy élever un temple: il luy sit
faire une statuë d'or, & ordonna que toutes les sois que l'Empereur iroit au theatre,
on placeroit cette statuë dans le lieu d'où l'Imperatrice avoit accoûtumé de voir les jeux,
& que les principales Dames Romaines seroient autour de son siege. Mais voici une
espece

of pece de flaterie bien plus nouvelle, il décerna à Antonin & à Faustine des statuës d'argent, les fit placer dans le Temple de Venus, & leur érigea un autel, où il ordonna que toutes les filles de Rome iroient faire des facrifices le jour de leurs nôces avec leurs fiancez.

Antonin remercia le Senat de tous ces honneurs, & de son côté, à l'exemple d'Antonin le Pieux, il fonda une societé de filles, qu'il fit élever à ses dépens, & qu'il appella Faustinienes, & bâtit un Temple à sa semme dans le Bourg où elle étoit morte. Ce temple eut en suite un sort digne de la Divinité qui y présidoit: car il sut consacré à l'Empereur Heliogabale qui étoit le veritable

Dieu de l'impurité.

Aprés avoir rétabli de calme dans l'Orient, Antonin reprit le chemin de Rome. Il fit quelque sejour à Smyrne; & comme tout le monde l'étoit alle salüer, il se souvint un soir qu'il n'avoit pas vû Aristide, & craignit de l'avoir negligé: car c'étoit une de ses principales maximes de distinguer, & d'honorer toûjours la vertu, & de traiter chacun selon son merite. Il témoigna son inquietude à ses Courtisans, & sur tout aux Quintiliens, qui étoient Gouverneurs de la Grece. Ils l'assûrerent qu'Aristide n'étoit pas

98 pas venu, car ils n'auroient pas manqué de le démêler dans la foule; & de le luy presenter. En effet ils le luy amenerent le lende-main. Dés qu'Antonin le vid, Arisside, luy-dit-il, d'où vient que vous avez tant tardé à nous venir voir? se travaillois, répondit Aristide, & vous scavez mieux que personne, que quand on travaille, l'esprit ne peut souffrir que rien vieune interrompre sa meditation. L'Empereur charmé de ce caractere simple, & naturel, luy dit: Quand vous entendrons-nous donc? Vous n'avez, repliqua Aristide avec la même liberté, qu'à me donner aujourd'huy un sujet, & vous m'entendrez
demain: car nous ne sommes pas de ceux qui
bazardent leurs discours, mais de ceux qui les
travaillent: je vous demande seulement la permission de faire entrer tous mes amis. Se le veux,
dit l'Empereur. Mais à condition, ajoûta Aristide, qu'ils battront des mains tant qu'il leur plaira, qu'ils applaudiront, & qu'ils crieront comme si vous n'étiez, pas present. pour cela, repartit l'Empereur en souriant, c'est ce qui dépendra de vous, vous en serez le maître. Aristide prononça le lendemain l'éloge de la ville de Smyrne avec beaucoup de succez, nous avons encore cette Oraison parmi ses ouvrages.

De Smyrne l'Empereur alla à Athenes, où

il fut initié selon ses souhaits aux grands mysteres de Cerés, qui étoit la plus solennelle, & la plus religieuse de toutes les devotions des Payens. Car pour y être admis, il falloit avoir toûjours mené une vie tres innocente, & n'avoir pas le moindre crime à se reprocher. C'étoit même la coûtume de s'y preparer par un examen general qu'on faisoit devant un Prêtre commis pour juger de l'état de ceux qui se presentoient.

Il fit beaucoup d'honneurs aux Atheniens, & établit dans leur ville des Professeurs de toutes sortes de Sciences avec de gros appointemens; leur sit à tous des presens magnifiques, & leur accorda beaucoup de privileges, & d'immunitez. En repassant la mer, il esfuya une horrible tempeste où il pensa perir. Dés qu'il sut à Brindes, il quitta l'habit de guerre, & le sit quitter à tous ses soldats qui sous son regne ne surent jamais vûs qu'en robe dans l'Italie.

\*Il fut reçu à Rome avec toutes les marques de joye. Et d'abord, parce qu'il avoit esté prés de huit ans absent, il distribua à tout le peuple huit pieces d'or par tête; leur remit tout ce qu'ils devoient au Tresor public & particulier depuissoixante ans, sit brûler au milieu de la place tous leurs billets, donna à son sils Commode la robe virile, le sit E 2

<sup>\*</sup> An. de I.C. 177.

Prince de la jeunesse, l'associa à l'Empire, triompha avec luy, le nomma Consul pour l'année suivante, & pour honorer son Consulat suivit à pied son char aux jeux du Cirque. Il se retira en suite pour quelque tems à Lavinium entre les Bras de la Philosophie, qu'il appelloit sa mere, en l'opposant à la Cour qu'il nommoit sa maratre. Il avoit toûjours dans la bouche ce mot de Platon: que les peudans la bouche ce mot de Platon: que les peu-ples seroient heureux, si les Philosophes étoient Rois, ou si les Rois étoient Philosophes. Ce-pendant comme il sçavoit bien qu'un peuple victorieux & paisible, ne peut le passer de spectacles, & que la prudence veut même qu'on l'amuse par des jeux innocens, pour le délasser de son travail; & pour l'empêcher de penser à des nouveautez qui sont toûjours funcs à la Republique, il lui en donna de magnisques - quoyque naturellement il de magnifiques, quoyque naturellement il prît luy-même peu de part à ces divertissemens.

\* Pendant que Rome jouissoit de la prefence de son Empereur & des delices de la prix que ses travaux luy avoient procurée, Smyrne sut ruinée par le seu, & par un tremblement de terre, qui accabla sous les ruines de ses édifices la plus grande partie de ses habitans. Aristide écrivit sur cela de luy-même à l'Empereur une lettre si touchante,

<sup>\*</sup>Ar. de I. C. 177.

DE MARC ANTONIN. 101 chante, qu'il ne pût s'empêcher de pleurer en la lisant, & sur l'heure même il donna ses ordres, établit les fonds necessaires, & commit un Senateur pour faire rabâtir cette ville, de maniere qu'elle n'eût aucun su-jet de regreter son ancienne magnificence. Les habitans de Smyrne pleins de reconnoissance pour Aristide, luy érigerent une statuë de bronze au milieu de la grande place. Chose assez singuliere, & qui seule peut marquer un siecle heureux, l'honneur qui étoit dû à la seule liberalité du Prince, sur rendu tout entier à l'éloquence de l'Orateur. Antonin recompensa en cette occasion la fidelité de Smyrne, & les services qu'elle avoit rendus. Car dans la revolte des Parthes, Atidius Cornelianus qui commandoit en Syrie ayant été chassé & blesse, & ses troupes pillées & mises en suite, Smyrne les recueillit, enterra Cornelianus qui mourut de ses blessures, & le peuple se piqua à l'envi de bien traiter les Soldats, & leur donna à tous des habits, desarmes, & de l'argent, comme Venuse avoit fait autresois à ceux qui s'étoient sauvez de la defaite de Cannes. Ce que l'Empereur fit pour Smyrne, il l'avoit déja fait en Italie, & ailleurs pour plusieurs autres villes qui avoient eu le même sort, comme Carthage, Ephese, & Nicomedie. Les

La VIE

Les dépenses de ses spectacles, les presens qu'il fit au peuple, les sommes immenses qu'il donna pour faire rebâtir les villes
ruinées par les tremblemens de terre, & par
le seu, & les remises qu'il sit au peuple des
impôts dans ses necessitez les plus pressantes,
suffisent pour détruire le reproche qu'on luy
a fait de n'être pas liberal. Il étoit veritablement sort économe, & à l'exemple de son
pere Antonin le Pieux, il menageoit avec
beaucoup de soin ses sinances; mais lorsbeaucoup de soin ses finances; mais lorsbeaucoup de soin ses sinances; mais lorsqu'il s'agissoit de la gloire de l'Etat, ou du soulagement des peuples, il poussoit ses largesses jusqu'à la prodigalité, persuadé que ce sont les seules occasions où il est permis aux Princes d'être prodigues, & que l'avarice est alors un mal tres-dangereux. Il avoit même accoutumé de dire que les sujets qui voient un Prince liberal en public, & menager dans son domestique, payent les Charges avec plus de joye, perce qu'ils sont convaincus que ses richesses sont la source de leur abondance. & de leur salicité. Le pau de justice de leur de justice de leur de justice de leur de justice de leur se leu dance, & de leur felicité. Le peu de ju-flice qu'on rendoit sur cela à Antonin ne doit pas surprendre: les largesses mal en-tenduës des Princes sont les seules que le peu-ple honore du beau nom de liberalité, celles que reglent la raison & la prudence passent pour avarice dans son esprit: car il n'a jamais con-

connu la difference qu'il y a entre donner & connu la difference qu'il y a entre donner & perdre, & il ne juge des dons que par son avidité. Il est certain que Rome n'avoit jamais eu un Prince si bien-faisant, qu'Antonin, aussi fut il le premier qui bâtit un Temple à la Déesse qui preside aux bien-faits, & qui étoit peut-être la seule vertu à qui les Romains n'avoient point encore rendu de culte. Mais il n'appartenoit d'introduire ce culte nouveau qu'à celuy qui ensçavoit si parfaitement toutes les ceremonies & tous les usages, & qui les pratiquoit sans aucune interruption. Les pratiquoit sans aucune interruption. Les medailles marquent qu'il reçut sur la fin de cette année pour la neuvième fois le titre d'Imperator, qu'elles joignent avec la xxxx. année de sa puissance Tribunitienne.

Fabia, dont il a déja été parlé, qui avoit été la maîtresse de Verus, quoy qu'elle sût sa sœur, & qui n'avoit pas moins d'ambition que d'impudence, tâchoit detirer de se appasmourants un dernier service, & n'oublioit rien pour obliger Antonin à l'épouser. L'Empereur qui la connoissoit mieux qu'il n'avoit connu Faustine, & qui d'ailleurs ne songeoit en aucune maniere à se remarier, resista toûjours à ses sollicitations. On a écrit que pour ne pas donner une maratre à ses enfans il prit une concubine. concubine. Il n'est pas toûjours bien sûr de vouloir refuter ce qu'on dit des hommes, sous

E 4

pretexte que cela est contraire à leurs discours car il n'y a pastoûjours une harmonie parfaite entre leurs paroles & leurs actions. Mais comme la vie d'Antonin répond parfaitement par tout à ses maximes, on peut sûrement douter de cette particularité; & il ne faut d'autre marque de sa fausseté que le remerciment admirable qu'il fait aux Dieux dans son premier Livre, de n'avoir pas été élevé plus long temps auprés de la concubine de son Ayeul. Comment auroit-il voulu donner à ses ensans un exemple qu'il remercie ses Dieux de n'avoir pas eu long tems dans la maison où il fut élevé.

La paix dont on joüissoit alors ne dura pas deux ans. Les Scythes & les peuples du Nort reprirent les armes, & attaquerent les Lieutenans de l'Empereur qui n'étoient pas en état de faire une longue resistence. Cela obligea Antonin à se preparer au départ: il alla donc au Senat, & pour la premiere sois luy demanda l'argent du tresor public.

Cet argent étoiten son pouvoir, s'il avoit voulu se servir de son autorité; mais il disoit que les Empereurs n'avoient rien à eux en propre, non pas même le Palais où ils habitoient, qui appartenoit, ce sont ses termes, au Senat, & au peuple. Il maria en suite son fils à † Crispine, fille de Brutius Valens hom-

DE MARCANTONIN. 105 me Consulaire, & aprés avoir fait les nôces sans aucun saste, & comme un simple par-ticulier, il alla dans le Temple de Bellone, & y fit la ceremonie du Javelot. Cette ce-remonie étoit fort ancienne; & on ne la faisoit, que lors qu'on alloit porter la guerre au de-là de la Mer dans des pays des fort éloignez. L'Empereur entroit dans le Temple, pre-noit le javelot sanglant qui y étoit gardé, & le lauçoit par dessus a colonne qui étoit vis à-

vis dans le Cirque Flaminien.

Les Romains voyant l'Empereur vieux & cassé, pêt à partir pour s'aller encore exposer à tous les dangers d'une nouvelle guerre, & craignant en même tems de se voir pri-vez de ce Prince & de la Sagesse qui sembloit ne respirer que par luy, s'assemblerent devant le Palais pour le prier de ne les quit-ter qu'aprés leur avoir donné des preceptes pour leur conduite, afin que si les Dieux le retiroient, ils pussent avec ce secours continuer de marcher dans le chemin de la vertu où il les avoit fait entrer par son exemple. Antonin touché de ces bonnes dispositions passa trois jours entiers à leur expliquer les plus grandes difficultez de la morale, & à leur donner des maximes courtes pour regler toutes leurs actions.

Il partit en suite avec Commode au comcommencement d'Août, & donna le commandement de l'Armée à Paternus. Les Scythes perdirent la meilleure partie de leurs troupes dans le premier combat, qui fut si opiniâtre, qu'il dura depuis le matin jusqu'au soir. L'armée proclama alors pour la dixiéme sois Antonin Imperator.

Il seroit à souhaiter qu'on eût un détail exact de ces dernieres campagnes qui furent si glorieuses à ce Prince, mais comme il ne nous reste aucun Auteur qui en ait écrit, il faut se contenter de sçavoir que cette guerre ne sut pas moins dissicile que les premieres; que le Roy des Scythes sit trancher la tête à plusieurs de ses Officiers suspects d'avoir quelque intelligence avec les Romains; qu'Antonin donna plusieurs combats tressanglants où la victoire sut toûjours dûe à sa prudence, & aux grands exemples de valeur qu'il donna à ses troupes; qu'il sut toûjours à prudence, & aux grands exemples de valeur qu'il donna à ses troupes; qu'il sut toûjours à leur tête dans les lieux les plus exposez; qu'il bâtit des Forts, où il mit de bonnes garnisons pour tenir le Païs en bride, & que dans le tems qu'il alloit ouvrir la troisséme campagne au commencement de Mars il sut attaqué à Vienne \* d'une maladie qui l'emporta en peu de jours. On prétend que ses Medecins avancerent sa mort pour faire leur - cour

<sup>\*</sup> En Austriche. D'autres disent à Syrmium.

DE MARC ANTONIN. cour à Commode: si cela est vrai, comme Dion l'assure, Antonin avoit plus de raison qu'il ne pensoit de se dire à luy-même, comme il faisoit souvent. Combien de choses avons-11 failoit iouvent. Combien de choses avonsnous qui font desirer nôtre mort à une infinité
de gens? Ceux que j'ai le plus aimez sont ceux
qui veulent que je meure, esperant que ma mort
leur procurera peut-être quelque soulagement. Et
il ne manqua pas de pratiquer en cette occasion le precepte qu'il se donnoit en même
tems: Ne sors pourtant pas de la vie en leur
voulant du mal, mais au contraire selon ta
bonne coûtume, témoigne leur tous les sentimens
d'amitié, de douceur, & de bienveillance:
car le même Dion rapporte qu'il eut un tres car le même Dion rapporte qu'il eut un tres grand soin de cacher la cause de sa mort, qu'il recommanda son fils à l'armée; & que quand le Tribun vint à l'ordre, il le luy renvoya en disant: Allez au soleil levant. Mais la grande disant: Allez au soleil levant. Mais la grande jeunesse de Commode qui n'avoit encore donné aucune marque d'un naturel si vicieux, rend cette particularité peu vray-semblable, & elle est manisestement contredite par Herodien qui fait voir que ce Prince ne se corrompit qu'aprés la mort d'Antonin. La haine qu'il s'attira bientôt par ses cruautez, sit sans doute qu'on luy imputa volontiers un parricide, asin qu'il n'y eût point de crime, dont il ne se sût noirci, les peuples E 6 801

croyant toûjours facilement que les Princes ont fait tout ce que leurs dernieres actions font voir qu'ils ont été capables de faire. La maladie d'Antonin fut bientôt desesperée. Dans cette extremité qui est ordinairement l'écueil de la fermeté de tous les hommes, ce sage Empereur sit connoître que les veritez dont il avoit toûjours fait profession, étoient si profondement gravées dans son cœur, que rien n'étoit capable de les effacer. Mais si d'un côté sa soûmission aux ordres de la Providence luy faisoit recevoir la mort agreablement, de l'autre l'amour qu'il avoit pour ses peuples, remplissoit son cœur d'amertume, & de crainte. A mesure que sa derniere heure approchoit, il sentoit augmenter ses inquietudes, & le jour qui preceda celuy de sa mort, il le passa dans une continuelle agitation. Les exemples de tous les Princes qui étant montez fort jeunes sur le Trône n'avoient pas eu la force de resister à leurs vices, à leur fortune, & à leurs flateurs; luy repassoient in-cessament dans l'esprit. La vie de Neron & celle de Domitien augmentoient encore son trouble, & il craignoit que son fils ne pouvant se soûtenir dans un pas si glissant, n'oubliât la bonne éducation qu'il luy avoit donnée, & que laissant perdre toutes les semences de ver-tu qu'on avoit cultivées avec tant de soin, il ne se plongeât dans toutes fortes de débauches, &

DE MARC ANTONIN. 109 & ne devint enfin le Tyran de ses peuples, au lieu d'en être le pere & le protecteur. ples, au lieu d'en être le pere & le protecteur. D'un autre côté il voyoit ses conquêtes du Nord mal affermies, des peuples enclins à la revolte, & des ennemis qui avoient encore les armes à la main, & qui étoient alors d'autant plus à craindre, qu'ils avoient été souvent vaincus. Il apprehendoit donc avec beaucoup de raison que sa mort ne reunst tous ces peuples, & ne les portât à prositer de la jeunesse, & du peu d'experience de son fils, pour effacer la honte de leurs désaites. Combattu par toutes ces pensées florant entre Combattu par toutes ces pensées, flotant entre la crainte & l'esperance, & l'ame accablée de soins, il commanda qu'on fist entrer se amis & ses principaux Officiers. Quand il les vit autour de son lit, il sit approcher Commode; & ramassant le peu qui luy restoit de force, il se mit en son féant, & leur parla en ces termes.

La douleur que vous temoignez de me voir en l'état où je suis, ne me surprend point. La compassion est naturelle aux hommes, & les maux qu'ils voyent eux-mêmes, l'augmentent toûjours. Mais je suis persuadé que ces larmes que je vois couler partent pour moy d'une autre source; & les sentimens que j'ay pour vous, me font raisonnablement attendre de vôtre part une amitié reciproque. Voicy le tems favorable qui va nous donner lieu, à moy de connoître si j'ay bien

110 L A V I E bien place l'estime & la consideration que j'ay toû-jours en pour vous, & à vous de me temoigner vôire reconnoissance, en faisant voir que vous n'avez pas oublié les bienfaits que vous avez reçus de moy. Vous voyez devam vos yeux mon fils que vous avez élevé vous-mêmes, & qui venant d'entrer dans l'âge de l'adolescence comme dans une mer oragense, a besoin de sages Gouverneurs, de peur qu'emporté par ses passions, com-me par des vents impetueux, il n'aille se jetter dans les vices. Au lieu donc d'un pere qu'il vaperdre, faites qu'il en retrouve plusieurs en vous; ayez soin de sa jeunesse; donnez-luy les conseils dont il a besoin; representez luy que ni toutes les richesses du monde ne sont suffisantes pour remplir le luxe des Tyrans; ni les Gardes qui veillent autour de leurs Palais ne sont capables de les défendre contre la baine des peuples. Faites luy remarquer qu'on ne voit de regnes longs & tranquilles, que des Princes, qui au lieu d'exciter la haine par leurs cruautez, & par leurs violences, ont au contraire par leur douceur fait naitre l'amour dans le cœur de leurs Sujets. Dites luy sans cesse que ce ne sont jamais ceux qui servent par contrainte, mais ceux qui obeissent volontairement qui demeurent fideles dans toutes sortes d'épreuves, & qui ne peuvent en ancune rencontre être soubçonnez ni de flaterie, ni de dissi-mulation. Qu'il sçache que voilà les seuls qui ne tombent jamais dans la desobeissance, à moins gu'ils

## DE MARC ANTONIN.

qu'ils n'y soient forcez par les mauvais traitemens.

Mais en même tems ne vous lassez point de luy remetire devant les yeux combien il est dissicile on necessaire dans un pouvoir absolu de moderer ses desirs. O de leur donner des bornes. Si vous l'instruisez de ces veritez, si vous le faites incessament ressouvenir de ce qu'il vient d'entendre, avec la satisfaction de former un bon Empereur pour vous, o pour tout l'Empire, vous aurez la consolation de rendre à ma memoire le plus grand de tous les services, puisque vous l'im-

mortaliserez par ce moyen.

En disant ces dernieres paroles, il fut surpris d'une foiblesse qui luy ôta l'usage de la voix, il tomba sur son lit, & mourut le lendemain, laissant un regret infini à ceux de son siecle, & un souvenir éternel de sa vertu à la posterité. Dés que la nouvelle de sa mort fut publique, ce fut une affliction generale dans l'armée, & dans toute l'Italie. Jamais on n'avoit vû un si grand deüil, & jamais Rome n'avoit été dans une consternation pareille. Il sembloit que la gloire, que la felicité de l'Empire, que tout fût mort avec Antonin: les uns l'appelloient leur pere, les autres leur fre-re; ceux-cy leur vaillant Capitaine, ceux-là leur bon Empereur, leur Prince prudent, sage, & le modele de toutes les vertus, & ce qui est tres-rare, parmi tant de milliers d'hommes qui luy donnoient tous des louanges diffeferentes, il n'y en avoit pas un seul qui ne dît la verité. Le Senat & le peuple l'adorerent avant même que ses sun seulles sussent achevées; & comme si ç'eût été peu de chose que de luy élever une statuë d'or dans la chambre\* Julienne, & de luy décerner tous les honneurs divins, on déclara facrileges ceux qui n'auroient pas dans leur maison, selon leur fortune, ou un portrait, ou une statuë d'Antonin.

Ainsi mourut à cinquante neuf ans presque accomplis le meilleur & le plus grand Empereur que Rome eût jamais eu. Il regna neuf ans avec son frere, & dix ans tout seul. Et le plus grand bonheur de sa vie sut de mourir avant que d'avoir connu les méchantes inclinations de son sils qui sut un monstre en toute sorte de vices.

\* Lieu où le Senat s'assembloit.

FIN.



# REFLEXIONS MORALES,

D E

L'EMPEREUR
MARC ANTONIN.

### LIVRE PREMIER.

'Ai appris de mon ayeul Verus, à avoir de la douceur & de la complaisance. II. La

### REMARQUES

SUR

### LE PREMIER LIVRE.

Reflexions de l'Empereur Marc Autonin.] On a expliqué en vingt manieres le Titre de ce Livre, mais il me paroît qu'elles sont toutes mauvaifes. Le Grec dit, Douze Livres de l'Empereur Marc Tom. I.

Antonin à soy même, Ta eis sautor, ce qui ne peut jamais fignifier ici ni de soy-même, ni pour son usage. Ce sage Empereur a voulu marquer par ce titre; que ces douze livres ne sont qu'un recueil de reflexions qu'il faisoit en se parlant à luy-même, en s'adressant à luy. En estet Antonin ne parle jamais qu'à lui dans tout l'ouvrage, & cette maniere de s'entretenir soy même est la plus courte, ou, pour mieux dire, la seule voye pour se corriger de ses desauts & pour guérir son ame de tous les vices qui la corrompent. On ne sauroit donner une idée plus juste de cette methode d'Antonin qu'en la comparant à ce qu'Horace dit qu'il faisoit lui-même en se servant de sa raison.

Neque enim cum lettulus aut me Porticus excepit, defum mibi. Rectius hoc est: Hoc faciens vivam melius: sic dulcis amicis Occurram; hoc quidam non belle. Nunquid ego illi Imprudens olim faciam simile? hac ego mecum Compressis agito labris.

Car quand je suis dans mon lit, ou que je me promene sous les portiques, je mets à prosit tout ce temps-là; Cela est mieux fait, dis-je en moy-même; en suivant cette maxime je vivray plus heureux; je me rendray par là plus agreable à mes amis; un certain bomme ne s'est pas bien trouvé d'avoir fait cecy; serois-je assez malheureux pour commettre jamais une telle saute; Voila les restexions que je sais en moy-même; & c'est precisement aussi ce que faisoit Marc Antonin. Le peu de loisir que lui pouvoit laisser le soin d'un grand Empire, estoit employé à ces sortes de conversations; qu'il écrivoit sur le champ, asin de s'en mieux souvenir, & asin qu'elles servissent de témoin contre luy-même, s'il luy arrivoit jamais de violer quelqu'un des engagemens qu'il y avoit pris.

I. J'ay appris de nom ayeul Verus. ] C'est d'Annius Verus, qui fut trois fois Consul. Gouverneur de Ro-

me,

II. La reputation que mon pere a laissée aprés luy, & la memoire que l'on a conservée de ses actions, m'ont enseigné à estre modeste, & à n'avoir rien d'effeminé.

III. Ma mere m'a formé à la pieté, elle m'a enseigné à estre liberal, & non-seulememt à ne faire jamais de mal à personne, mais à n'en avoir

me, & mis au rang des Senateurs par les Censeurs Tite & Vespasien. Antonin ayant perdu son perè fort jeune sut élevé dans la maison de cet Annius Verus son ayeul. Mais une chose qui me paroît bien remarquable, c'est qu'un Empereur d'une noblesse si ancienne ne parle pourtant ici que de son pere, de son ayeul & de son bisayeul, & laisse là les autres ancestres dont la pluspart des hommes sont si entestez.

II. La reputation que mon per a laissée aprés lui, ép la memoire que l'on a conservée de ses actions. Il étoit fort jeune quand son pere Annius Verus mourut, & il pouvoit à peine se souvenir de l'avoir vû. Mais la memoire de sa vertu avoit été pour lui un flambeau qui l'avoit toûjours éclairé. Cet Annius Verus reçoit ici de son fils un honneur que peu d'enfans peuvent rendre à leurs peres: car peu de peres vivent de mainere qu'aprés leur mort leur vertu puisse servir de guide à leurs ensant. Il n'y a pourtant rien de plus glorieux à un pere, que d'assurer ainsi l'éducation de ses ensans, quoi qu'il luy arrive. On peut aprés sa mort lui appliquer ce mot de l'Ecclessastique: Mortuus est pater evrum, ép quass non est mortuus. Leur pere est mort, ép il est comme n'étant point mort.

III. Ma mere m'a formé à la pieté. ] Il ne donne pas cette loüange à sa mere pour en exclure son pere & son ayeul. Mais comme ordinairement les meres commencent l'education de leurs ensans, c'est à elles aussi à jetter d'abord dans leur cœur & à faire germer cette heu-

reu.

voir pas même la pensée. De plus elle m'a accoûtumé à la frugalité, & à suir le luxe des riches.

IV. Mon bis-ayeul m'a enseigné à n'aller point aux Ecoles publiques, à avoir chez moy les

reuse semence qui est la source de toutes les autres vertus. La mere d'Antonin étoit Domitia Calvilla Lucilla,

fille de Calvifius Tullus qui fut deux fois Consul.

De plus elle m'a accoutumé à la frugalité, & à fuir le luxe des riches. ] Cette louange me paroît aussi grande, ou, si je l'ose dire, plus grande même que la premiere. Il n'y a presque point de Dames de qualité qui n'élevent leurs ensans à la pieré. Quand elles ne le feroient pas par raison, elles le feroient par bienseance & par coutume: mais il n'y en a pas une qui les accoutume à la frugalité & à suir le luxe. Elles font presque toutes comme la femme de Strepsia de dans Aristophane, qui disoit à son sils en le caressant: Mon fils, quand tu seras grand, il saut que tu sasses de chevaux, & que vêtu d'or & de pourpre tu entres triomphant dans la ville, comme ton oncle Megaclés.

IV. Mon bisayeul. ] Il est question de savoir de quel bisayeul il parle; si c'est du paternel ou du maternel. On s'est declaré pour le premier, mais sans aucun sondement. Le premier Annius Verus bisayeul d'Antonin étoit mort long-temps avant que cet Empereur sût en âge de pouvoir rien apprendre de lui. Il parle assurément de son bisayeul maternel Catilius Severus, qui l'avoit

adopté, & dont il porta le nom.

M'a enseigné à ne point aller aux écoles publiques.]
Quelques critiques pretendent qu'il faut lire dans le texte tout le contraire, m'a enseigné à aller aux écoles publiques, & ils fondent cette correction sur ce que Capitolin dit de Marc Antonin: frequentavit & declamateurs scholas publicas: il alloit entendre les Declamateurs dans

les plus habiles Maîtres, & à connoître, qu'en ces sortes de choses on ne sauroit jamais trop dépenser.

V. J'ai l'obligation à mon Gouverneur, de

dans leurs Ecoles. Mais pour moi, je croi que l'on s'est trompé. Tous les jeunes gens de cette qualité. & de plus grands Seigneurs encore, alloient aux écoles publiques; & il me paroîtroit extraordinaire que cet Empereur eût voulu louer Catilius Severus de l'avoir porté à faire une chose que tout le monde faisoit comme lui. n'y a pas d'apparence. Catilius Severus, qui estoit un homme fort sage & d'une grande austerité de mœurs, ne voulut pas que son petit-fils allast aux Ecoles publiques, parce qu'il estoit persuadé qu'elles corrompoient plus le cœur, qu'elles ne formoient l'esprit, & contre la coutume de ce temps il voulut qu'il fût élevé chez lui, & qu'on n'épargnast rien pour avoir les plus habiles Maîtres. Capitolin n'a parlé sans doute que de ce qu'Antonin faisoit quelquefois estant Empereur, & Antonin parle ici de ce qu'il faisoit estant colier & simple fils de Preteur. Et ce qui me confirme dans cette pensée, est ce que rapporte Philostrate, qu'un Philosophe appellé Lucius voyant Marc Antonin ; qui étoit déja Empereur, aller chez Sextus, s'écria en levant les mains au cicl : O Dien! l'Empereur des Romains déja vieux, avec le porte-feuille sous son bras, s'en va à l'école comme les enfans!

Et à connoître qu'en ces sertes de choses on ne sauroit trop dépenser. ] Il seroit à souhaiter que la pluspart des peres voulussent prositer de ce precepte: car il n'y a point de dépense à laquelle ils ayent tant de regret, qu'à celle qu'ils sont pour l'éducation de leurs enfans, quoi que ce soit le seul bien qu'ils soient surs de leur laisser, & le seul que leurs enfans ne puissent jamais perdre.

V. J'ay l'obligation à mon Gouverneur, ] Je croi avoir

de ne pas favoriser plus un parti que l'autre dans les courses de chariots, ni dans les combats des Gladiateurs, d'estre patient dans les ravaux, d'avoir besoin de peu, de savoir travailler de mes mains, de ne me messer point des affaires des autres, & de ne donner nul accés aux délateurs.

VI. Diognetus m'a appris à ne m'amuser point à des choses vaines & frivoles, à ne point ajoûter foy aux Charlatans & aux Enchanteurs & à ne rien croire de tout ce qu'on dit des

con.

lû quelque part le nom de ce Gouverneur; & si je ne me trompe, il s'appelloit Charilaüs. Mais je say bon gré à Marc Antonin de ne l'avoir pas nommé. Il l'a traité comme son pere & comme son ayeul. En esset il n'estoit pas moins connu. Il n'en use pas ainsi à l'égard de ses Maîtres, parce

qu'il en avoit plusieurs.

De ne pas favoriser plus un partique l'autre, &c.] Le Grec dit, de n'estre partisan du vert ni du bleu, ni du Thrace, ni du poursuivant. Dans les courses de chariots il y avoit d'ordinaire quatre sactions, qui estoient distinguées par les couleurs. La blanche, la rouge, la verte & la bleuë, & il y avoit de differentes sortes de Gladiateurs, les Thraces, les Mirmillons, les Samnites & les Poursuivans, secutores, &c.

De savoir travailler de mes mains. ] On trouve aujourd'hui ces sortes d'occupations indignes des Princes. En Grece & à Rome les plus grands hommes ont pourtant sçu travailler de leurs mains; & Homere n'a pas crû que ce sût une chose indigne de ses Heros. Mais chaque temps a ses manieres.

VI. A ne rien croire de tout ce que l'on dit des conjurations des demons. ] Il semble que Marc Antonin ait envelo-

рé

conjurations des Demons, & de tous les autres sortileges de cette nature. Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir de cailles, ni estre attache à ces sortes de divertissemens & de superstitions. J'ai appris de lui à sous rir qu'on parle de moy avec une entiere liberté, & à m'appliquer entierement à la philosophie. C'est luy qui est cause que j'ay eu pour Maîtres, premierement Bacchius, ensuite Tandasis, & aprés cela Mecianus; que je me suis

péles exorcismes des Chrêtiens dans les superstitions payennes, que Diognetus lui avoit appris à ne pas croire, Mais comment accorder cette incredulité avec l'histoire que Baronius rapporte de Lucille fille de cet Empereur, laquelle estant tourmentée par un demon dans le voyage qu'elle sit pour aller trouver Verus en Syrie, en sut délivrée par l'Evesque de Hierapolis, qui reçut de l'Empereur une aumosne de trois mille boisseaux de bled par an, pour nourrir les pauvres de son Eglise?

Et de tous les autres fortileges de cette nature.] C'est à dire de tous les secrets de la magie, dont Lucien a su si bien se moquer dans son Dialogue de l'Incredule ou du

Menteur.

Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir de cailles.] Les Romains nourrissoient des cailles, pour les faire combatre ensemble, & pour juger de l'avenir par le succésde ces combats. Ils avoient pris des Grecs cette superstition. On peut voir Pollux dans le, Chapitre VII. du Livre IX.

Bacchius, Tandasis & Mecianus.] Les deux premiers noms sont inconnus. On a voulu en substituer d'autres en leur place, & peut-être sans raison. Pour Mecianus, c'est sans doute L. Volusius Mecianus, cet habile Jurisconsulte,

qui enseigna le Droit à Antonin.

Que

accoûtumé à écrire des Dialogues dés mon enfance, à n'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau, & à imiter en tout la maniere des Philosophes Grecs.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs, & d'en prendre soin, que je devois éviter l'orgueil des Sophistes: ne point écrire sur les sciences: ne

point

Que je me suis accoutumé à écrire des Dialogues dés mon ensance. ] Il regarde cela comme une grande obligation qu'il avoit à Dognetus, parce que ces sortes d'ouvrages sont plus simples & plus samiliers que les autres, & qu'ils accoutument à estre plus naturel. C'est ce qui donna lieu à Cassius d'appeller cet Empereur le Dialogiste.

A n'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau. ] Casaubon pretend qu'Antonin parle ici de certains' petits sîts de repos où l'on travailloit. Mais ce ne seroit pas là une grande austerité. Il parle as-

fui ément d'un lit à se coucher.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs.] Voila une belle leçon, & qu'on peut encora donner aux plus sages & aux plus parsaits, comme Rusticus la donnoit à Antonin. Ceux qui croyent n'avoir plus besoin de corriger leurs mœurs, sont dan-

gereusement malades.

Que je devous éviter l'orgueil des Sophisses.] Les Sophistes estoient en ce temps-là pour la Philosophie ce que les heretiques, les faux Docteurs & les hypocrites sont aujourd'hui pour la Religion. Par une fausse apparence de science, ils trompoient les simples. C'est contre cette espece de faux Philosophes que Socrate combat si souvent dans Platon.

Ne point écrire sur les sciences. ] Ces sortes d'ouvrages

point faire de harangues pour le plaisir: ne pas chercher à faire admirer au Pouple ma patience & l'austerité de ma vie: n'étudier ni la rhetorique, ni la poëtique, & ne pas m'attacher à l'élegance du discours: N'estre point en robe dans ma maison, & ne rien faire qui sentie

sur les sciences ne peuvent pas manquer de déplaire à un homme qui cherche la verité, car par là il s'en éloigne, au lieu de s'en approcher. Il est au de-là du but. Il s'attit de faire, se non pas d'écrire.

Ne point faire de harangues pour le plaisir. ] C'est ainsi que j'explique morgen ma Nayapus des discours faite fur des sujets seints, pour s'exercer & pour faire admirer son éloquence. Les Latins ont appellé ces discours

funforias & bortatorias orationes.

Ne pas chercher à faire admirer au peuple ma patience co l'austerité de ma vie, ] Les Philosophes Payens crovoient aussi-bien que les Chrétiens, qu'il falloit mortifier le corps pour dompter ses desirs & les reduire sous le joug de la raison. C'est pourquoi ils pratiquoient de fort grandes austeritez, jeunoient & veilloient beaucoup; soussiroient le chaud & le froid; & il y en avoit qui pendant les plus violentes chaleurs; dans la sois la plus ardente, se la rejettoient en même temps. Les veritables Philosophes pratiquoient tout cela sans aucun saste & pour eux seulement, au lieu que les autres n'avoient en veueque l'admiration du peuple.

N'estre point en robe dans ma maison. ] C'estoit une marque d'orgueil que de porter chez soi la robe qu'on portoit en public. Voilà pourquoy les gens sages estoient chez eux en simple tunique: & quand il faisoit froid, ils prenoient le manteau. Antonin le Pieux en usoitainsi selon la remarque de Capitolin. Sur quoi Ca-

F

pretexte que cela est contraire à leurs discours car il n'y a pas toûjours une harmonie parfaite entre leurs paroles & leurs actions. Mais comme la vie d'Antonin répond parfaitement par tout à ses maximes, on peut sûrement douter de cette particularité; & il ne faut d'autre marque de sa fausseté que le remerciment admirable qu'il fait aux Dieux dans son premier Livre, de n'avoir pas été élevé plus long temps auprés de la concubine de son Ayeul. Comment auroit-il voulu donner à ses ensans un exemple qu'il remercie les Dieux de n'avoir pas eu long tems dans la maison où il fut élevé.

La paix dont on joüissoit alors ne dura pas deux ans. Les Scythes & les peuples du Nort reprirent les armes, & attaquerent les Lieutenans de l'Empereur qui n'étoient pas en état de faire une longue resistence. Cela obligea Antonin à se preparer au départ: il alla donc au Senat, & pour la premiere fois luy demanda l'argent du tresor public.

Cet argent étoit en son pouvoir, s'il avoit voulu se servir de son autorité; mais il disoit que les Empereurs n'avoient rien à eux en propre, non pas même le Palais où ils habitoient, qui appartenoit, ce sont ses termes, au Senat, & au peuple. Il maria en suite son fils à † Crispine, fille de Brutius Valens hom-

DE MARCANTONIN. 105 me Consulaire, & aprés avoir fait les nôces fans aucun faste, & comme un simple particulier, il alla dans le Temple de Bellone, & y fit la ceremonie du Javelot. Cette ceremonie étoit fort ancienne; & on ne la faisoit, que lors qu'on alloit porter la guerre au de-là de la Mer dans des pays des fort éloignez. L'Empereur entroit dans le Temple, pre-noit le javelot sanglant qui y étoit gardé, & le lançoit par dessus a colonne qui étoit vis-à-

vis dans le Cirque Flaminien.

Les Romains voyant l'Empereur vieux & cassé, pêt à partir pour s'aller encore exposer à tous les dangers d'une nouvelle guerre, & craignant en même tems de se voir privez de ce Prince & de la Sagesse qui sembloit ne respirer que par luy, s'assemblerent de-vant le Palais pour le prier de ne les quitter qu'aprés leur avoir donné des preceptes pour leur conduite, afin que si les Dieux le retiroient, ils pussent avec ce secours continuer de marcher dans le chemin de la vertu où il les avoit fait entrer par son exemple. Antonin touché de ces bonnes disposi-tions passa trois jours entiers à leur expli-quer les plus grandes dissicultez de la mora-le, & à leur donner des maximes courtes pour regler toutes leurs actions.

Il partit en suite avec Commode au comcommencement d'Août, & donna le commandement de l'Armée à Paternus. Les Scythes perdirent la meilleure partie de leurs troupes dans le premier combat, qui fut si opiniâtre, qu'il dura depuis le matin jusqu'au soir. L'armée proclama alors pour la dixiéme sois Antonin Imperator.

Il seroit à souhaiter qu'on eût un détail exact de ces dernieres campagnes qui furent si glorieuses à ce Prince, mais comme il ne nous reste aucun Auteur qui en ait écrit, il faut se contenter de sçavoir que cette guerre ne sut pas moins dissicile que les preguerre ne sut pas moins disticile que les pre-mieres; que le Roy des Scythes sit trancher la tête à plusieurs de ses Officiers suspects d'a-voir quelque intelligence avec les Romains; qu'Antonin donna plusieurs combats tres-sanglants où la victoire sut toûjours dûë à sa prudence, & aux grands exemples de valeur qu'il donna à ses troupes; qu'il sut toûjours à leur tête dans les lieux les plus exposez; qu'il hôsit des Forts, où il mit de bonnes garnibâtit des Forts, où il mit de bonnes garnifons pour tenir le Païs en bride, & que dans le
tems qu'il alloit ouvrir la troisième campagne au commencement de Mars il su attaqué à Vienne \* d'une maladie qui l'emporta
en peu de jours. On prétend que ses Medecins avancerent sa mort pour faire leur cour

<sup>\*</sup>En Austriche. D'autres disent à Syrmium.

DE MARC ANTONIN. cour à Commode: si cela est vrai, comme Dion l'assure, Antonin avoit plus de raison qu'il ne pensoit de se dire à luy-même, comme il faisoit souvent. Combien de choses avonsnous qui font desirer notre mort à une infinité de gens? Ceux que j'ai le plus aimez sont ceux qui veulent que je meure, esperant que ma mort leur procurera peut-être quelque soulagement. Et il ne manqua pas de pratiquer en cette occasion le precepte qu'il se donnoit en même tems: Ne sors pourtant pas de la vie en leur voulant du mal, mais au contraire selon ta benne coûtume, témoigne leur tous les sentimens d'amitié, de douceur, & de bienveillance: car le même Dion rapporte qu'il eut un tres car le même Dion rapporte qu'il eut un tres grand soin de cacher la cause de sa mort, qu'il grand soin de cacher la cause de sa mort, qu'il recommanda son fils à l'armée; & que quand le Tribun vint à l'ordre, il le luy renvoya en disant: Allez au soleil levant. Mais la grande jeunesse de Commode qui n'avoit encore donné aucune marque d'un naturel si vicieux, rend cette particularité peu vray-semblable, & elle est manisestement contredite par Herodien qui fait voir que ce Prince ne se corrompit qu'aprés la mort d'Antonin. La haine qu'il s'attira bientôt par ses cruautez, sit sans doute qu'on luy imputa volontiers un parricide, asin qu'il n'y eût point de crime, dont il ne se sût noirci, les peuples E 6 crocroyant toûjours facilement que les Princes ont fait tout ce que leurs dernieres actions font voir qu'ils ont été capables de faire. La maladie d'Antonin fut bientôt desesperée. Dans cette extremité qui est ordinairement l'écueil de la fermeté de tous les hommes, ce sage Empereur sit connoître que les veritez dont il avoit toûjours sait prosession, étoient si profondement gravées dans son cœur, que rien n'étoit capable de les effacer. Mais si d'un côté sa soûmission aux ordres de la Providence luy faisoit recevoir la mort agreablement, de l'autre l'amour qu'il avoit pour ses peuples, remplissoit son cœur d'amertume, & de crainte. A mesure que sa derniere heure approchoit, il sentoit augmenter ses inquietudes, & le jour qui preceda celuy de sa mort, il le passa dans une continuelle agitation. Les exemples de tous les Princes qui étant montez fort jeunes sur le Trône n'avoient pas eu la force de resister à leurs vices, à leur fortune, & à leurs flateurs; luy repassoient in-cessament dans l'esprit. La vie de Neron & celle de Domitien augmentoient encore son trouble, & il craignoit que son fils ne pouvant se soûtenir dans un pas si glissant, n'oubliat la bonne éducation qu'il luy avoit donnée, & que laissant perdre toutes les semences de vertu qu'on avoit cultivées avec tant de soin, il ne se plongeat dans toutes fortes de débauches,

DE MARC ANTONIN. 109 & ne devint enfin le Tyran de ses peuples, au lieu d'en être le pere & le protecteur. D'un autre côté il voyoit ses conquêtes du Nord mal affermies, des peuples enclins à la revolte, & des ennemis qui avoient encore les armes à la main, & qui étoient alors d'autant plus à craindre, qu'ils avoient été souvent vaincus. Il apprehendoit donc avec beaucoup de raison que sa mort ne reunit tous ces peuples, & ne les portât à profiter de la jeunesse, & du peu d'experience de son fils, pour effacer la honte de leurs désaites. Combattu par toutes ces pensées, flotant entre la crainte & l'esperance, & l'ame accablée de soins, il commanda qu'on fist entrer se amis & ses principaux Officiers. Quand il les vit autour de sonlit, il sit approcher Commode; & ramassant le peu qui lux restait de serve al se serve sui lux restait de serve al serve serve sui lux restait de serve sui lux rest qui luy restoit de force, il se mit en son féant, & leur parla en ces termes.

La douleur que vous temoignez de me voir en l'état où je suis, ne me surprend point. La compassion est naturelle aux hommes, & les maux qu'ils voyent eux-mêmes, l'augmentent toûjours. Mais je suis persuadé que ces larmes que je vois couler partent pour moy d'une autre source; & les sentimens que j'ay pour vous, me font raisonnablement attendre de vôtre part une amitié reciproque. Voicy le tems savorable qui va nous donner lieu, à moy de connoître si j'ay bien

110 L A V I E bien place l'estime & la consideration que j'ay toû-jours en pour vous, & à vous de me temoigner vôtre reconnoissance, en faisant voir que vous n'avez pas oublié les bienfaits que vous avez reçus de moy. Vous voyez devam vos yeux mon fils que vous avez élevé vous-mêmes, & qui venant d'entrer dans l'âge de l'adolescence comme dans une mer orageuse, a besoin de sages Gouverneurs, de peur qu'emporté par ses passions, com-me par des vents impetueux, il n'aille se jetter dans les vices. Au lieu donc d'un pere qu'il va perdre, faites qu'il en retrouve plusieurs en vous; ayez soin de sa jeunesse; donnez-luy les conseils dont il a besoin; representez luy que ni toutes les richesses du monde ne sont suffisantes pour remplir le luxe des Tyrans; ni les Gardes qui veillent autour de leurs Palais ne sont capables de les défendre contre la haine des peuples. Faites luy remarquer qu'on ne voit de regnes longs & tranquilles, que des Princes, qui au lieu d'exciter la haine par leurs cruautez, & par leurs violences, ont au contraire par leur douceur fait naitre l'amour dans le cœur de leurs Sujets. Dites luy sans cesse que ce ne sont jamais ceux qui servent par contrainte, mais ceux qui obeissent volontairement qui demeurent fideles dans toutes sortes d'épreuves, & qui ne peuvent en ancune rencontre être soubçonnez ni de flaterie, ni de dissimulation. Qu'il sçache que voilà les seuls qui ne tombent jamais dans la desobeissance, à moins gu'ils

### DE MARCANTONIN. BII

qu'ils n'y soient forcez par les mauvais traitemens. Mais en même tems ne vous lassez point de luy remettre devant les yeux combien il est difficile O necessaire dans un pouvoir absolu de moderer ses desirs, & de leur donner des bornes. Si vous l'instruisez de ces veritez, si vous le faites incessament ressouvenir de ce qu'il vient d'enten-dre, avec la satisfaction de former un bon Em-pereur pour vous, & pour tout l'Empire, vous aurez la consolation de rendre à ma memoire le plus grand de tous les services, puisque vous l'im-

morsaliserez par ce moyen.

En disant ces dernieres paroles, il sur sur-pris d'une soiblesse qui luy ôta l'usage de la voix, il tomba sur son lit, & mourut le lendemain, laissant un regret infini à ceux de son siecle, & un souvenir éternel de sa vertu à la posterité. Dés que la nouvelle de sa mort sut publique, ce fut une affliction generale dans l'armée, & dans toute l'Italie. Jamais on n'avoit vû un si grand deiil, & jamais Rome n'avoit été dans une consternation pareille. Il sembloit que la gloire, que la felicité de l'Em-pire, que tout sût mort avec Antonin: les uns l'appelloient leur pere, les autres leur fre-re; ceux-cy leur vaillant Capitaine, ceux-là leur bon Empereur, leur Prince prudent, sage, & le modele de toutes les vertus, & ce qui est tres-rare, parmi tant de milliers d'hommes qui luy donnoient tous des louanges diffe-

#### II2 LAVIE

ferentes, il n'y en avoit pas un seul qui ne dît la verité. Le Senat & le peuple l'adorerent avant même que ses sunerailles sussent achevées; & comme si ç'eût été peu de chose que de luy élever une statue d'or dans la chambre\* Julienne, & de luy décerner tous les honneurs divins, on déclara sacrileges ceux qui n'auroient pas dans leur maison, selon leur fortune, ou un portrait, ou une statue d'Antonin. Ainsi mourut à cinquante neus ans presque

Ainsi mourut à cinquante neuf ans presque accomplis le meilleur & le plus grand Empereur que Rome eût jamais eu. Il regna neuf ans avec son frere, & dix ans tout seul. Et le plus grand bonheur de sa vie sut de mourir avant que d'avoir connu les méchantes inclinations de son fils qui sut un monstre en toute sorte de vices.

\* Lieu où le Senat s'assembloit.

FIN.



# REFLEXIONS

# MORALES,

D E

L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

## LIVRE PREMIER.



'Ai appris de mon ayeul Verus, à avoir de la douceur & de la complaisance. II. La

## REMARQUES

SUR

### LE PREMIER LIVRE.

REflexions de l'Empereur Marc Autonin.] On a expliqué en vingt manieres le Titre de ce Livre, mais il me paroît qu'elles font toutes mauvaifes. Le Grec dit, Douze Livres de l'Empereur Marc Tom. I.

Antonin à soy même, Ta éis sauvov, ce qui ne peut jamais fignifier ici ni de soy-même, ni pour son usage. Ce sage Empereura voulu marquer par ce titre; que ces douze livres ne sont qu'un recueil de reflexions qu'il faisoit en se parlant à luy-même, en s'adressant à luy. En esset Antonin ne parle jamais qu'à lui dans tout l'ouvrage, & cette maniere de s'entretenir soy même est la plus courte, ou, pour mieux dire, la seule voye pour se corriger de ses desauts & pour guérir son ame de tous les vices qui la corrompent. On ne sauroit donner une idée plus juste de cette methode d'Antonin qu'en la comparant à ce qu'Horace dit qu'il faisoit lui-même en se servant de sa raison.

Neque enim cum lectulus aut me Porticus excepit, defum mihi. Rectius hoc est: Hoc faciens vivam melius: fic dulcis amicis Occurram; hoc quidam non belle. Nunquid ego illi Imprudens olim faciam simile? hac ego mecum Compressis agito labris.

Car quand je suis dans mon lit, ou que je me promene sous les portiques, je mets à prosit tout ce temps-là; Cela est mieux fait, dis-je en moy-même; en suivant cette maxime je vivray plus heureux; je me rendray par là plus agreable à mes amis; un certain bomme ne s'est pas bien trouvé d'avoir sait cecy; serois-je assez malheureux pour commettre jamais une telle saute; Voila les reslexions que je sais en moy-même; & c'est precisement aussi ce que faisoit Marc Antonin. Le peu de loisir que lui pouvoit laisser le soin d'un grand Empire, estoit employé à ces sortes de conversations; qu'il écrivoit sur les servissent de témoin contre luy-même, s'il luy arrivoit jamais de violer quelqu'un des engagemens qu'il y avoit pris.

1. J'ay appris de nom ayeul Verus. ] C'est d'Annius Verus, qui fut trois fois Consul, Gouverneur de Rome.

II. La reputation que mon pere a laissée aprés luy, & la memoire que l'on a conservée de ses actions, m'ont enseigné à estre modeste, & à n'avoir rien d'effeminé.

III. Ma mere m'a formé à la pieté, elle m'a enseigné à estre liberal, & non-seulememt à ne faire jamais de mal à personne, mais à n'en avoir

me, & mis au rang des Senateurs par les Censeurs Tite & Vespasien. Antonin ayant perdu son pere fort jeune sut élevé dans la maison de cet Annius Verus son ayeul. Mais une chose qui me paroît bien remarquable, c'est qu'un Empereur d'une noblesse si ancienne ne parle pourtant ici que de son pere, de son ayeul & de son bisayeul, & laisse là les autres ancestres dont la pluspart des hommes sont si entestez.

II. La reputation que mon per a laissée après lui, co la memoire que l'on a conservée de ses actions. Il étoit fort jeune quand son pere Annius Verus mourut, & il pouvoit à peine se souvenir de l'avoir vû. Mais la meamoire de sa vertu avoit été pour lui un flambeau qui l'avoit toûjours éclairé. Cet Annius Verus reçoit ici de son fils un honneur que peu d'enfans peuvent rendre à leurs peres: car peu de peres vivent de maniere qu'après leur mort leur vertu puisse servir de guide à leurs ensant. Il n'y a pourtant rien de plus glorieux à un pere, que d'assurer ainsi l'éducation de ses ensans, quoi qu'il luy arrive. On peut après sa mort lui appliquer ce mot de l'Ecclessastique: Mortuus est paier eorum, & quass non est mortuus. Leur pere est mort, & il est comme n'étant point mort.

III. Ma mere m'a formé à la pieté. ] Il ne donne pas cette louange à sa mere pour en exclure son pere & son ayeul. Mais comme ordinairement les meres commencent l'education de leurs enfans, c'est à elles aussi à jetter d'abord dans leur cœur & à faire germer cette heu-

4 Reflexions Morales de l'Emp.

voir pas même la pensée. De plus elle m'a accoûtumé à la frugalité, & à suir le luxe des riches.

1V. Mon bis-ayeul m'a enseigné à n'aller point aux Ecoles publiques, à avoir chez moy les

reuse semence qui est la source de toutes les autres vertus. La mere d'Antonin étoit Domitia Calvilla Lucilla,

fille de Calvisius Tullus qui fut deux fois Consul.

De plus elle m'a accoutumé à la frugalité. É à fuir le luxe des riches. ] Cette loüange me paroît aussi grande, ou, si je l'ose dire, plus grande même que la premiere. Il n'y a presque point de Dames de qualité qui n'élevent leurs ensans à la pieré. Quand elles ne le feroient pas par raison, elles le feroient par bienseance & par coutume: mais il n'y en a pas une qui les accoutume à la frugalité & à fuir le luxe. Elles sont presque toutes comme la femme de Strepsia de dans Aristophane, qui disoit à son sils en le caressant: Mon fils, quand tu seras grand, il faut que tu sasses de chevaux. É que vêtu d'er É de pourpre tu entres triomphant dans la ville, comme ton oncle Megaclés.

IV. Mon bisayeul. Il est question de savoir de quel bisayeul il parle; si c'est du paternel ou du maternel. On s'est declaré pour le premier, mais sans aucun fondement. Le premier Annius Verus bisayeul d'Antonin étoit mort long-temps avant que cet Empereur sût en âge de pouvoir rien apprendre de lui. Il parle assurément de son bisayeul maternel Catilius Severus, qui l'avoit

adopté, & dont il porta le nom.

M'a enseigné à ne point aller aux écoles publiques.] Quelques critiques pretendent qu'il faut lire dans le texte tout le contraire, m'a enseigné à aller aux écoles publiques, & ils fondent cette correction sur ce que Capitolin dit de Marc Antonin: frequentavit & declamatorum scholas publicas: il alloit entendre les Declamateurs

les plus habiles Maîtres, & à connoître, qu'en ces sortes de choses on ne sauroit jamais trop dépenser.

V. J'ai l'obligation à mon Gouverneur, de

dans leurs Ecoles. Mais pour moi, je croi que l'on s'est trompé. Tous les jeunes gens de cette qualité, & de plus grands Seigneurs encore, alloient aux écoles publiques; & il me paroîtroit extraordinaire que cet Empereur eut voulu louer Catilius Severus de l'avoir porté à faire une chose que tout le monde faisoit comme lui. n'y a pas d'apparence. Catilius Severus, qui estoit un homme fort sage & d'une grande austerité de mœurs. ne voulut pas que son petit-fils allast aux Ecoles publiques, parce qu'il estoit persuadé qu'elles corrompoient plus le cœur, qu'elles ne formoient l'esprit, & contre la coutume de ce temps il voulut qu'il fût élevé chez lui, & qu'on n'épargnast rien pour avoir les p'us habiles Maîtres. Capitolin n'a parlé sans doute que de ce qu'Antonin faisoit quelquefois estant Empereur, & Antonin parle ici de ce qu'il faisoit estant colier & simple fils de Preteur. Et ce qui me confirme dans cette pensée, est ce que rapporte Philostrate, qu'un Philosophe appellé Lucius voyant Marc Antonin, qui étoit déja Empereur, aller chez Sextus, s'écria en levant les mains au ciel : O Dien! l'Empereur des Romains déja vieux, avec le porte-feuille sous son bras, s'en va à l'école comme les enfans!

Et à connoître qu'en ces sortes de choses on ne sauroit trop dépenser. ] Il seroit à souhaiter que la pluspart des peres voulussent prositer de ce precepte: car il n'y a point de dépense à laquelle ils ayent tant de regret, qu'à celle qu'ils sont pour l'éducation de leurs enfans, quoi que ce soit le seul bien qu'ils soient surs de leur laisser, & le seul que leurs enfans ne puissent jamais perdre.

V. J'ay l'obligation à mon Gouverneur, ] Je croi avoir

de ne pas favoriser plus un parti que l'autre dans les courses de chariots, ni dans les combats des Gladiateurs, d'estre patient dans les ravaux, d'avoir besoin de peu, de savoir travailler de mes mains, de ne me messer point des affaires des autres, & de ne donner nul accés aux délateurs.

VI. Diognetus m'a appris à ne m'amuser point à des choses vaines & frivoles, à ne point ajoûter foy aux Charlatans & aux Enchanteurs & à ne rien croire de tout ce qu'on dit des con-

lû quelque part le nom de ce Gouverneur; & fi je ne me trompe, il s'appelloit Charilaus. Mais je say bon gré à Marc Antonin de ne l'avoir pas nommé. Il l'a traité comme son pere & comme son ayeul. En effet il n'estoit pas moins connu. Il n'en use pas ainsi à l'égard de ses Maîtres, parce qu'il en avoit plusieurs.

De ne pas favoriser plus un partique l'autre. &c.] Le Grec dit, de n'estre partisan du vert ni du bleu, ni du Thrace, ni du poursuivant. Dans les courses de chariots il y avoit d'ordinaire quatre factions, qui estoient distinguées par les couleurs. La blanche, la rouge, la verte & la bleuë, & il y avoit de differentes sortes de Gladiateurs, les Thraces, les Mirmillons, les Samnites & les Poursuivans, secutores, &c.

De savoir travailler de mes mains. ] On trouve aujourd'hui ces sortes d'occupations indignes des Princes. En Grece & à Rome les plus grands hommes ont pourtant sçu travailler de leurs mains; & Homere n'a pas crû que ce fût une chose indigne de ses Heros. Mais chaque temps a fes manieres.

VI. A ne rien croire de tout ce que l'on dit des conjurations des demons. ] Il semble que Marc Antonin ait envelo-

рé

conjurations des Demons, & de tous les autres sortileges de cette nature. Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir de cailles, ni estre attaché à ces sortes de divertissemens & de superstitions. J'ai appris de lui à soufrir qu'on parle de moy avec une entiere liberté, & à m'appliquer entierement à la philosophie. C'est luy qui est cause que j'ay eu pour Maîtres, premierement Bacchius, ensuite Tandasis, & aprés cela Mecianus; que je me suis

ac-

péles exorcismes des Chrêtiens dans les superstitions payennes, que Diognetus lui avoit appris à ne pas, croire, Mais comment accorder cette incredulité avec l'histoire que Baronius rapporte de Lucille fille de cet Empereur, laquelle estant tourmentée par un demon dans le voyage qu'elle sit pour aller trouver Verus en Syrie, en sut délivrée par l'Evesque de Hierapolis, qui reçut de l'Empereur une aumosne de trois mille boisseaux de bled par an, pour nourrir les pauvres de son Eglise?

Et de tous les autres fortileges de cette nature.] C'est à dire de tous les secrets de la magie, dont Lucien a su si bien se moquer dans son Dialogue de l'Incredule ou du

Menteur.

Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir de cailles.] Les Romains nourriffoient des cailles, pour les faire combatre ensemble, & pour juger de l'avenir par le succésde ces combats. Ils avoient pris des Grecs cette superstition. On peut voir Pollux dans le, Chapitre VII. du Livre IX.

Bacchius, Tandass & Mecianus. Les deux premiers noms sont inconnus. On a voulu en substituer d'autres en leur place, & peut-être sans ration. Pour Mecianus, c'est sans doute. Volusius Mecianus, cet habile Jurisconsulte, qui es signa le Desirà Antonio.

qui enseigna le Droit à Antonin.

Que

accoûtumé à écrire des Dialogues dés mon enfance, à n'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau, & à imiter en tout la maniere des Philosophes Grecs.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs, & d'en prendre soin, que je devois éviter l'orgueil des Sophistes: ne point écrire sur les sciences: ne

point

Que je me suis accoutumé à écrire des Dialogues dés mon ensance. ] Il regarde cela comme une grande obligation qu'il avoit à Dognetus, parce que ces sortes d'ouvrages sont plus simples & plus samiliers que les autres, & qu'ils accoutument à estre plus naturel. C'est ce qui donna lieu à Cassius d'appeller cet Empereur le Dialogiste.

A n'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau. ] Casaubon pretend qu'Antonin parle ici de certains' petits lîts de repos où l'on travailloit. Mais ce ne seroit pas là une grande austerité. Il parle as-

surément d'un lit à se coucher.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs.] Voila une belle leçon, & qu'on peut encora donner aux plus sages & aux plus parfaits, comme Rusticus la donnoit à Antonin. Ceux qui croyent n'avoir plus besoin de corriger leurs mœurs, sont dan-

gereusement malades.

Que je devous éviter l'orgueil des Sophisses.] Les Sophistes estoient en ce temps-là pour la Philosophie ce que les heretiques, les faux Docteurs & les hypocrites sont aujourd'hui pour la Religion. Par une fausse apparence de science, ils trompoient les simples. C'est contre cette espece de faux Philosophes que Socrate combat si souvent dans Platon.

Ne point écrire sur les sciences. ] Ces sortes d'ouvrages

point faire de harangues pour le plaisir: ne pas chercher à faire admirer au Pouple, ma pa+ tience & l'austerité de ma vie: n'étudier ni la rhetorique, ni la poëtique, & ne pas m'at+ tacher à l'élegance du discours: N'estre point en robe dans ma maison, & ne rien faire qui

sur les sciences ne peuvent pas manquer de déplaire à un homme qui cherche la verité, car par là il s'en éloigne, au lieu de s'en approcher. Il est au de la du but. Il s'agit de faire, & non pas d'écrire.

Ne point faire de harangues pour le plaisir. ] C'est ainsi que j'explique προτρεπ μια λογαρια des discours faits fur des sujets feints, pour s'exercer & pour faire admirer son éloquence. Les Latins ont appellé ces discours

funforias & bortatorias orationes.

- Ne pas chercher à faire admirer au peuple ma patience e l'austerité de ma vie, ] Les Philosophes Payens croyoient aussi-bien que les Chrétiens, qu'il falloit mortifier le corps pour dompter ses desirs & les reduire sous le joug de la raison. C'est pourquoi ils pratiquoient de fort grandes austeritez, jeunoient & veilloient beaucoup; souffroient le chaud & le froid; & il y en avoit qui pendant les plus violentes chaleurs; dans la soif la plus ardente, se contentoient de mettre un peu d'eau dans leur bouche, & la rejettoient en même temps. Les veritables Philosophes pratiquoient tout cela sans aucun faste & pour eux seulement, au lieu que les autres n'avoient en veue que l'admiration du peuple.

N'estre point en robe dans ma maison. ] C'estoit une marque d'orgueil que de porter chez soi la robe qu'on portoit en public. Voilà pourquoy les gens sages estoient chez eux en simple tunique: & quand il faisoit froid, ils prenoient le manteau. Antonin le Pieux en usoirainsi felon la remarque de Capitolin. Sur quoi Ca-

30 Reflexions Morales de l'Emp.

sentît le faste: Ecrire mes lettres d'un stile simple, & tel que celuy de la lettre qu'il écrivit à ma mere; lorsqu'il étoit à Sinuesse. Estre toûjours prest à pardonner à ceux qui m'auroient ossencé, & à les recevoir toutes les sois qu'ils voudroient revenir à moy: Lire avec application, ne pas me contenter d'entendre superficielement les choses, & ne pas croire facilement les grands parleurs. Ensin je lui ai l'obligation de m'avoir sait connoître les Commentaires d'Epictete, dont il me sit pressent.

VIII. J'ai appris d'Apollonius à estre libre &

saubon s'étonne de ce qu'Antonin a mieux aimé tenir de Rusticus ce qu'il pouvoit avoir de son pere. La seule séponse qu'on peut faire, c'est que Marc Antonin avoit apris cela de Rusticus avant que d'avoir pû prositer de l'exemple

d'Antonin le Pieux.

Escriret mes Lettres d'un stile simple, & tel que celui de la lettre. ] Cette simplicité de stile rendoit les Lettres d'Anronin admirables, comme on peut en juger par celles que l'on a rapportées dans sa vie. Aussi Philostrate dit que ceux qui lui paroissoient avoir le mieux réussi dans le genre epistolaire parmi les Philosophes, c'étoit Tyaneus & Dion, parmi les grands Capitaines Brutus, & parmi les Empereurs Antonin, dans les Lettres duquel, outre la simplicité & la justesse des termes, on remarque la constance & la fermeté de ses mœurs.

Les Commentaires d'Epictete, dont il me fit present.]
C'est ce qui me persuade qu'Epictete étoit mort avant le regne de Marc Antonin; & je croy qu'on pourroit le prouver d'ailleurs.

VIII. J'ay apris Apollonias. ] C'est le Philosophe

& fermo dans mes desseins, à ne suivre jamais que la raison, mesme dans la plus petite chose, à estre toûjours égal dans les douleurs les plus aiguës, dans la pette des ensans, & dans les longues maladies. J'ai connu par son exemple qu'on peut être en même tems severe & doux, il m'a fait voir qu'il ne faut avoir ni chagrin ni emportement, quand on enseigne les autres, & que la moindre de toutes les vertus, c'est la science, & la facilité que l'on a à la communiquer. Ensin j'ai appris de lui, de quelle maniere il faut recevoir les biensaits de ses amis, sans ingratitude, & sans bassesse.

IX. Sextus m'a enseigné par son exemple, à estre doux, à gouverner ma maison en bon pere de famille, à avoir une gravité simple, sans affectation, à vivre conformément à la

na-

phe Apollonius de Chalcis, qu'Antonin le Pieux sit venir d'Athenes pour estre Precepteur de nôtre Empereur, & sur lequel Demonax dit ce bon mot, quand il le vid partir avec ses disciples: Voila Jason & ses Argonautes, pour lui reprocher qu'il alloit à la Cour pour s'y enrichir, comme Jason alloit à Colchos pour la tois son d'or.

IX. Sexius m'a enseigné à estre doux. ] C'est le Philosophe Sextus, petit-fils de Plutarque. On vouloit que ce sût Sextus Empiricus Pyrrhonien, dont on a encore les Dissertations contre les autres sectes de Philosophes. Mais il estoit mort quelque tems auparavant & cequi est dit ensuite ne lui convient point du tour.

A vivre conformement à la nature. ] Antonin ap-

nature, à tâcher de deviner & de prevenir les souhaits & les besoins de mes amis, à soufrir les ignorans & les presomptueux qui parlent tans penser à ce qu'ils disent, & à m'accommoder à la portée de tout le monde: ce qu'il pratiquoit si heureusement, que quoy-qu'il cust dans le commerce plus de douceur & de complaisance que les stateurs mesmes, il ne laissoit pas de conserver l'autorité, & de s'atirer le respect qui lui estoit deu. Personne n'a jamais esté plus propre que lui à trouver & à ranger methodiquement les preceptes necessaires pour la conduite de la vie; il n'a jamais donné la moindre marque de colere, ni d'aucune autre passion: cependant au milieu de cette espece d'insensibilité qu'il avoit contractée, il ne laissoit pas d'estre capable d'une veritable amitié. Il jouissoit d'une fort gran-de reputation sans la moindre vanité, & il possedoit une science universelle, sans aucune ostentation.

X. J'ai

pelle vivre conformement à la nature, estre tellement Toumis aux ordres de Dieu, qu'on ne pense & ne fasse jamais rien qui ne sui soit agreable, & qui ne soit conforme aux regles qu'il nous prescrit.

Personne n'a jamais esté plus propre que lui à trouver de à ranger methodiquement les preceptes pour la sonduite de la vie. J C'estoit l'occapation des premiers Philosophes, qui ne voulant travailler qu'à reformer les mœurs, s'appliquoient entierement à mettre en ordre

### Marc Antonin. LIV. I. 13

X. J'ai appris d'Alexandre le Grammairien, à ne dire point d'injures dans la dispute, & à ne reprocher, ni un barbarisme, ni un folecisme, ni aucune autre faute contre la langue; mais à proposer adroitement la question comme elle doit estre proposée, en faisant semblant de répondre, ou d'appuyer ce qu'on adit, ou de vouloir aider à rechercher la verité de la chose, sans se mettre en peine des mots, ou enfin par quelque autre maniere d'avertissement indirect, mais qui n'ait rien de rude.

XI. Fronton m'a fait connoître que les Rois

des maximes courtes, qui estoient comme un abregé de la fagesse. Telsestoient les ouvrages de Solon, de Pythagore, de Phocilide & de Theognis.

X. Alexandre le Grammairien. ] Il cîtoit de Coty sie

ville de Phrygie. C'étoit un homme d'un savoir infini & d'un grand merite. Il a voit fait d'excellens Commentaires fur Homere. Aristide fit son oraison sunebre, où il est tres-bien loué. Mais la lottange que lui donne ici Antonin, estau-dessus de tout.

XI. Fronton m'a fait convoître, &c. ] C'est Cr-

nelius Fronto, Orateur Latin.

Que les Rois sont environnez d'envieux, de fourbes d'hypocrites. ] Le Grec en est endroit peut aussi significr , que les Tyrans sont pleins d'envie , de fraude & d'hypocrifie. Si c'est-là le veritable sens, Marc Anto-" nin a voulu marquer ici cette maxime de Fronton, pour s'en souvenir toujours, & pour s'empescher de tomber dans un estat qui l'exposeroit a estre devoré par tous ces monitres inseparables de l'injustice. Mais l'autre sens m'a paru d'un plus grand usage. XII.

Roissont environnez d'envieux, de fourbes & d'hypocrites, & que ceux qu'on appelle les

Nobles, sont sans affection.

XII. Alexandre le Platonicien m'a appris qu'on ne doit jamais sans la derniere necessité, dire ni écrire à personne, je n'ay pas le tems de faire telle ou telle chose, ni alleguer les af-faires dont on est accablé, pour s'empescher de rendre à tout le monde tous les bons offices que le lien de la societé exige de nous.

XIII. Ca-

XII. Alexandre le Platonicien. ] C'étoit fans doute Alexandre de Seleucie, qui fut deputé de son pais auprés d'Antonin le Pieux, & que Marc Antonin fit ensuite son Secretaire pour les lettres Grecques. Philostrate a é rit sa vie. C'estoit un homme éloquent : mais il estoit fur tout recommandable par son abondance & par la facilité qu'il avoit à s'exprimer. Car lors qu'il avoit prononcé quelque discours, il le redisoit sur le champ en d'autres termes. Herode le Sophiste pour une seule louange qu'il en avoit receue, lui donna un jour dix valets, dix chevaux, dix échansons, dix Secretaires, qui avoient l'art d'écrire par abbreviation, vingt talens d'or, beaucoup d'argent, & deux jeunes enfans du bourg de Cotytte

Qu'on ne doit jamais sans la derniere necessité dire ni écrire à personne : Je n'ay pas le tems de faire telle ou telle chose. ] Ce precepte est divin. On seroit trop heureux qu'il n'y eust qu'un veritable accablement d'affaires qui empeschast les hommes de rendre à leur prochain, ce qu'ils luy doivent. Mais il n'y a rien de plus ordinaire quede voir des gens qui dans un fort grand loisir & au milieu d'une ennuyeuse oissveté, pour se dispenser de rendre le plus leger service, supposent des embarras qu'ils

XIII. Catulus m'a appris, que nous ne devons jamais méprifer les plaintes de nos amis, quelques injustes qu'elles puissent estre, mais au contraire qu'il faut tacher par toutes sortes de voyes, de guerir leurs soubçons, & de regagner leur confiance; qu'il faut toûjours dire du bien de ses precepteurs, comme faisoient Domitius & Athenodotus, & aimer veritablement ses ensans.

XIV. Je dois aux enseignemens de mon frere Seve-

n'ont point, & joignent à l'inhumanité un honteux mensonge.

XIII. Catulus. ] Cinna Catulus, Philosophe Stoi-

cien.

Comme faisoient Domitius & Athenodotus. ] Ces noms me sont inconsus. Il y a de l'apparence que s'entreient deux hommes qui s'estoient rendus sort celebres par la reconnoissance qu'ils avoient toujours temoignée à leurs precepteurs.

Et aimer veritablement ses enfans. ] Cela dit plus qu'on ne pense. Tel croit aimer ses enfans, qui neles aime pas veritablement, & qui n'aime que luy-même. Cet amour veritable dont parle Marc Antonin, est bien rare, & elle engage à bien des choses, que l'on neglige au-

jourd'huy plus que jamais. 🦪

XIV. Je dois aux enseignemens de mon frere Severus. ]
Les critiques ont crû qu'il falloit lire iey, de mon frere
Verus, Mais ce Verus esfoit trop jeune pour avoir pû
enseigner toutes ces belles choses à Antonin. D'ailleurs
il est parlé de luy dans l'article XVII. Je croy donc
qu'Antonin parle icy de Claudius Severus Philosophe
Peripateticien, qu'il appelle apparemment son frere;
a cause de la tendresse qu'il avoit pour luy. Pent estre
mesme

- 4

Severus, l'amour que j'ai pour mes parens, pour la verité & pour la justice. C'est lui qui m'a fait connoître Thracea, Helvidius, Caton, Dion & Brutus, & qui m'a donné l'envie de gouverner mon Estat avec des Loix tousjours égales pour tout le monde, & de regner de ma-

même que du costé de sa mere il avoit quelque parent qui portoit le nom de son Bisayeul, qui se nommoit Carifius Severus. Quoy qu'il en foit , il est constant que Verus n'a nulle part à cecy.

C'est luy qui m'a fait connoistre Thrasea, Helvidius. ] C'estoit Severus qui luy avoit fait lire l'histoire de Thrasea Petus & de son gendre Helvidius, dont Neron sit mourir le premier, & exila l'autre, comme Tacite le raconte dans le xvi. Livre de ses Annales.

Caton, Dion & Brutus. ] dont on lit les vies dans, Plutarque. Nous avons encore anjourd'huy une lettre

que Platon écrivoit à ce Dion.

De gouverner mon Estat avec des loix tousjours heules pour tout le monde. ] Il est impossible que la justice subsiste sans cette égalité de loix. Aussi sont-elles descenduës du ciel, & il ne dépend pas des hommes de les changes à leur fantaisse, & de leur faire approuver ou pardonner dans une occasion ce qu'elles condamnent dans une autse. Sophocle a fort bien dit, que dans les loix il y a un Dieu puissant qui triomphe de l'injustice des hommes, & qui ne vieillit jamais.

Et de regner de maniere que mes Sujets ayent une entiere liberté. ] Antonin n'est pas le premier qui ait su allier la Royanté avec la liberté des Sujets. Avant luy Nerva avoit esté loué d'avoit fait ce delicieux mélange? Quod nes vlim dissociabiles miscuerit, principatum & libertatem; & Trajan d'avoir augmenté cette facilité de l'Empire. Car je ne veux pas guster ce be au mot de Tacite, Imperii fa-

cilemtom, en le traduisant.

nière que mes Sujets ayent une entiere liberté. C'est de lui que jai appris à avoir pour la philosophie un sidele attachement, sans que rien m'en puisse jamais détourner, à estre biensaisant & liberal, à avoir tousjours de l'esperance, à ne soubçonner jamais que mes amis puissent manquer d'amitié pour moi, à ne leur cacher en aucune rencontre le sujet qu'ils pourroient me donner de me plaindre d'eux, & à faire en sorte qu'ils n'ayent jamais la moindre peine à deviner mes sentimens sur ce qui m'est agreable ou desagreable. Ensin c'est luy qui m'a appris par son exemple, à estre sincere & naturel.

XV. Maximus m'a fait voir qu'il faut estre le maistre de soy-mesme, & ne se laisser jamais emporter à ses passions; conserver du courage dans les maladies & dans tous les accidens de la vie les plus facheux; Avoir les mœurs aisées & messées de douceur & de gravité; expe-

A ne soupemmer jamais que mes amis puissent manquer d'amitie pour moy. ] Ce principe est sort beau & fort bon, mais cet Empereur le poussoit peut-estre trop loin, & C'est sans doute ce qui l'empeschoit de voir les deportemens de Faustine.

: XV. Maximus: ] Claudius Maximus Philosopho Storcien, qui estoit mort quand Antonin écrivit cecy, comme cela paroist par la suite & par le groisséme livre, où il dit: Secunda a enterré son mari Maximus.

pedier ses affaires sans se plaindre & sans estre chagrin. Il estoit d'une probité si reconnue, que quoy qu'il dist, on estoit persuadé que c'estoit ses veritables sentimens; & quoy qu'il fist, que c'estoit sans aucun mauvais dessein. Il n'admiroit jamais rien, il n'estoit surpris ni étonnéde rien; il agissoit sans pre-cipitation & sans lenteur; on ne voyoit jamais sur son visage aucune marque d'irresolution, d'abatement, de chagrin, de colere ou de defiance. Il aimoit à faire du bien & à pardonner; il haissoit le mensonge, & il avoit un naturel si heureux, & un esprit si droit & si juste, qu'on voyoit bien que ces rares qualités estoient plustost en luy des presens de la nature, que des fruits de l'étude & du travail. Jamais il n'a donné lieu de soubçonner qu'il méprisast quelqu'un, ou qu'il s'estimast plus que les autres. Enfin il aimoit la raillerie, mais c'estoit une raillerie qui n'avoit rien ni de bas ni de piquant.

XVI. La

Expedier ses affaires sans se plaindre & sans estre chagrin. ]
Cette maxime est excellente pour tout le monde, mais sur
tout pour les Princes & pour ceux qui sont à la teste des affaires.

Il n'admirois jamais rien. ] Et par consequent il estoit sans desir & sans crainte. On peut voir la vi. Epitre du 1. Livre d'Horace, & ce qui a esté remarqué sur cette heureuse admiration.

Marc Antonin. LIV. I .-

XVI. La vie de mon Pere a toujours été pour moy une leçon continuelle de clemence & de fermeté inébranlable dans les desseins formez aprés une meure déliberation. Il étoit insensible à la vaine gloire qui accompagne ce qu'on appelle ordinairement les honneurs: Il aimoit le travail assidu: Il étoit toûjours prest à écouter favorablement ceux qui avoient à proposer quelque chose qui pouvoit estre utile à l'Estat: aucune consideration ne pouvoit l'empescher de traiter chacun selon son merite & selon les qualitez qu'il reconnoissoit en luy. Il savoit user à propos de severité & d'indusgence; il avoit renoncé de bonne heure à l'amour: Il estoit modeste, civil & honneste: 11 laissoit à ses amis la liberté de manger, ou de

ne

XVI. La vie de monpere. ] Il parle d'Antonin le Picux, qui estoit son pere adoptif. Ce Chapitre est parfaitement beau, & donne une grande idée de ce Prince. Il seroit à sou-

haiter qu'il fust plus lu.

Il laissoit à ses amis la liberté de manger ou de ne point manger avec lui. ] Ces paroles ont besoin de commentaire pour estre entendues en ce temps où les manieres de la Cour sont si disserentes de celles de ces temps-la. Parmi les plus grandes marques de hauteur & de mépris que les Princes pouvoient donner, on comptoit celle de manger seul, qui paroissoit insupportable. Mais l'autre extremité où ils tomberent ensuite, le sut encore plus: car ch saisant l'honneur à ceux qu'ils aimoient de les recevoir à leur table, ils leur en firent un devoir & une necessité: de sorte qu'ils n'osoient manquer à un seul repas sans permission, ni mesme demander cette permission.

۲ (

ne point manger avec lui; il n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans ses voyages; & ceux que la necessité de leurs assaires avoient empesché de le suivre, le retrouvoient tousjours le mesme pour eux à son retour. Dans les conseils il recherchoit avec un tres grand soin & une patience infinie ce qu'il falloit faire, & jamais pour avoir plustost sinis il ne se contentoit des premiers expediens qu'on lui proposoit. Il avoit une amitié tous jours égale pour ses amis, dont il ne se lassoit jamais, & dont il n'estoit jamais entesté. En quelque estat qu'il se trouvast il estoit tous jours content, & paroissoit tousjours guay.

de peur de déplaire. Antonin le Pieux fut un des premiers, qui connoissant qu'il n'y avoit rien de plus inhumain que de convertir cet houneur en servitude, délivra ses Courtisans & ses amis d'un joug qui ne pouvoit estre que fort pesant. Marc Antonin suivit son exemple. Il recevoit ses amis à sa table quand ils vouloient y aller, & que leurs affaires le leur permettoient.

Il n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans ses voyages.] Marc Antonin imita si bien cette indulgence, qu'il dispensa Galien son meilleur medecin de le suivre à une de ses expeditions contre les Marcomans, & qu'il lui accorda la priere qu'il lui sit de le laisser à Rome, comme Julien nous l'apprend luy-mesme dans

un de ses Traitez.

Il avoit une amitié tousjours égale pour ses amis, dont il ne se lassoit jamais & dont il n'estoit jamais entesté. ] Antonin remarque cela comme une chose fort extraordinaire. En esset il n'y a rien de plus rare que de trou-

ver

N prevoyant de loinice qui pouvoit arriver, & dans les choses de la plus petite consequence il domoit les ordres necessaires sans aucune ostentation. Il s'opposoit de tout son pouvoir aux acclamations du peuple & à toutes les aurres marques de flaterie. Il conservoit avec soin ses revenus qui sont les nerfs de l'Empire, & il moderoit autant qu'il suy estoit possible ses dépenses ordinaires, fans se mettre en positie des plaintes & des réproches que cette exactitude suy attiroit. Il n'estoit point superfitieux dans le culte qu'il rendoit aux Dieux, & ne tâchoit point de gagner la faveur du peuple par des presens, par des flateries & par des douceurs. Mais il estoit moderé en tout, tous jours serme, tous jours égal, & aussi ataché

ver des hommes qui ne soient pas ou entestez on ennu-

yez de leurs amis.

Il conservait avec soin ses revenus, é il modereit autant qu'il lui estait possible ses dépenses. ] Une marque certaine que la liberalité & la magnificence ne sont pas des vertus proprement Royales, o'est qu'elles s'ajustent parfaitement avec la tyrannie. Quelle gloire donc pour des Souverains, que de paroistre avec éclat par des dépenses excessives? il n'y a rien de plus digne d'un grand Prince, que de regier ses dépenses domestiques, persuadéqu'elles n'ajoutent rien à sa grantieur. Et de bien ménager ses revenus, dont il doit estre un dispensateur says besoins de son Estat, sans somenter, par des largesses mal entendues les vices de son peuple.

taché à toutes les bienscances, qu'ennemy declaré de toutes les nouveautez. Pour les commoditez de la vie, qu'une grande fortu-ne ne manque jamais de donner, il en jouis-foit avec beaucoup de liberté & sans aucun faste, mais avec la mesme simplicité dont il savoit en jouir, il savoit aussi s'en passer. Il s'est tous jours conduit de maniere que personnen'a jamais pû dire de luy qu'il fût un Sophiste, un discur de bons mots, un homme qui sentist l'école, au contraire il a toujours passé pour un hommesage, consommé dans les affaires, entierement éloigné des bassesses & de

On n'a jamais pu dire qu'il fust un Sophiste; un diseur de bonsmots, un homme qui sensist l'Ecole. ] Ces trois defauts sont fort ordinaires à ceux qui ont eu une méchante éducation, & qui sont tombez entre les mains de méchans maîtres. Les Princes n'y sont pas sujets au-jourd'huy, parce qu'ils ne s'appliquent point au Scien-ces. Le mot grec que j'ay traduit un diseur de bons mots, signisse proprement un stateur, un adulateur, qui fait le plaisant & qu'i réjouit les autres, vernule, fourta.

Pour un homme sage, consommé dans les affaires, en-tierement éloigné des bassesses de la staterie. ] Ces trois caracteres sont directement opposez aux trois desauts dont il vient de parler. L'homme sage est opposé au Sophiste; l'homme essoigné des bassesses de la flaterie est opposéau diseur de bons mots; c'est à dire au bouffon & à l'adulateur; & l'homme consommé dans les affaires l'est à l'homme qui sent l'Ecole, & qui est aecoutumé à parler sans dessein, sans sujet & sans raifon.

la flaterie: & tres capable non seulement de se conduire, mais aussi de conduire les autres. Il honoroit veritables Philosophes, & sup-portoit ceux qui ne l'étoient pas. Il estoit d'un commerce aisé, & agreable, & d'une conversation enjouée & plaisante, mais qui ne fatiguoit jamais. Comme un homme qui n'estoit point attaché à la vie; il avoit un soin mediocre de sa personne, sans rechercher la bonne grace, & sans la mépriser; & ce qu'il avoit de plus en vûë, c'estoit de semettre en estat de n'avoir besoin que rarement ni de Medecins ni de toutes leurs drogues. Il cedoit sans envie à ceux qui excelloient ou en éloquence, ou dans la connoissance de l'Histoire, de la Morale & des Loix, ou de quelqu'autre science que ce peust estre, & leur accordoit sa protection, afin qu'ils peussent acquerir la gloire qu'ils devoient attendre: En toutes choses il suivoit exactement les coûtumes de nos peres, & n'affectoit point de faire

Il honorois les veritables Philosophes, & supportoit ceux qui ne l'estoient pas. ] La derniere disposition est un esset & une suite de la premiere. Car un nomme ne peut honorer les veritables Philosophes, s'il ne les connoist, & il ne peut les connoistre sans savoir cette maxime tres-importante, que nul n'est privé de la verité que malgré lui. Or tout homme qui est privé de quelque bien malgré luy, merite bien plus nostre compassion & nos soins, que nostre mépris & nostre haine.

paroistre que son but estoit de les imiter. Il n'étoit ni impatient ni inquiet, & il ne se lassoit jamais ni d'estre dans un mesme lieu, ni de travailler long-temps à une mesme affaire. Dés que les violens maux de teste, ausquels il étoit fort sujet, estoient passez, il reprenoit tout aussi tost & avec une nouvelle vigueur ses occupations ordinaires. Il avoit peu de secrets, & ceux qu'il avoit regardoient toûjours l'Estat. Il faisoit paroistre beaucoup de prudence & de moderation dans les spectacles qu'il donnoit, dans tous les ouvrages publics, & dans les largesses qu'il faisoit au peuple; & en toutes choses il regardoit plusiost à ce qu'il falloit faire, qu'à la gloire qui luy en pouvoit revenir. Il ne se mettoit jamais dans le bain à une heure indue; il n'aimoit pas à

Il ne se mettoit jamais dans le bain à une heure induë.]
Dans ce seul traitil y a deux louanges considerables. La premiere regarde la temperance. Car il y avoit des gens si déreglez; qu'ils se jettoient dans le bain avant & aprés le repas. On peut voir ce qui a esté remarqué sur cepassage de la VI. Epître du I. Livre d'Horace :

---- cruditumidiquelavamur ;

& la seconde regarde la bonté qu'Antonin avoit pour ses domestiques & ses Courtisans: caren prenant toûjours le bain à la même heure, ou plutost à l'heure destinée pour le bain, qui estoit la huitième ou la neufvième heure, c'est à dire à deux ou trois heures après midy, il suivoit leur commodité, & ne les obligeoit pas à rien détanger dans leur façon de vivre ordinaire.

Il n'aimoit pas à bâtir. ] Antonin veut donner par la

bâtir; il n'estoit ni delicat pour sa bouche, ni dissicile pour ses habits, ni soigneux d'avoir de beaux esclayes. Les robes qu'il partoit ordinairement à sa maison de Lorium, estoient saites dans le village prochain. A Lanuvium il n'avoit le plus souvent qu'une tunique, & quand il presoit un manteau pour aller à Tusculum, il se croyoit obligé d'en saire des excuses. Voyla quelles estoient ses manicres. Il n'avoit rien de rude, rien d'indecent

une grande louange à fon pere. Cependant je ne sai si c'est plustost un desaut qu'une vertu dans un Prince d'aimer les bâtimens. S'il en est des l'rinces comme des particuliers, qui se détruisent en constituisant, pour me servir de ce moi de Lucullus, c'est un desaut sans contredit : mais si cela n'est point; se que mesme un Prince qui bâtis; répande par là ses richesses dans tout son estat & les distribue à une infinité de gens qui n'y auroient aucune part sans leur travail; c'est une vertu. Ocendant je remaquerai qu'icy Antonin parle des bâtimens que les Princes sont pour leur usage, & non pas de ceux qu'ils sont pour le public. Car ces derniers ont toûjours este louez de tout le monde. Antonin le Pieux ne bâtit qu'un palais à Lorium où il avoit este esser mais il sit plusieurs édifices publics à Rome & ailleurs.

Ni delicat pour sa bouche. ] L'expression Grecque est remarquable : Il n'essoit ni inventif pour le manger, coc. C'est à dire qu'il n'employoit ni son temps ni son esprit à inventer de nouveaux ragouts. Antonin se moque par la de certains Princes qui uniquement occupez du soin de leur table, ne travailloient qu'à y rassiner se à devenir plus habiles en sauces que leurs Officiers mêmes.

decent, rien d'outré, enfin rien qui passast les bornes d'une juste moderation. Et tout ce qu'il faisoit, c'estoit avec tant de suite, tant d'ordre, tant de fermeté, & il y avoit un figrand raport entre toutes ses actions, qu'il sembloit tousjours qu'il avoit eu du temps pour s'y preparer. On pourroit luy appliquer ce qu'on a dit de Socrate, qu'il savoit également se passer & jouir des choses dont la pluspart des hommes ne peuvent, ni se passer sans fosblesse, ni jouir sans emportement; & il n'y a pas de plus grande marque d'une ame forte & invincible, que de pouvoir se posse-der dans l'un & dans l'autre de ces deux estats. Il fit paroitre encore une constance merveilleuse dans la maladie de Maximus.

XVII. Je dois remercier les Dieux de m'avoir donné de bons ayeux, un bon pere, une bonne mere, une bonne sœur, de bons precepteurs, de bons domestiques, de bons amis, & tout ce qu'on peut souhaitter de

XVII. Je dois remercier Dieu. ] Ce Chapitre est tres-remarquable. Voila Antonin persuadé que tout le bien que les hommes peuvent faire vient de Dieu, & qu'ils ne peuvent rien par eux-mêmes.

Une bonne sœur.] Annia Cornificia qui fut mariée à

Quadratus.

Et tout ce qu'on peut souhaiter de bon. ] Antonin par-le ainsi, parce qu'il n'y a rien de plus ordinaire aux hom-mes que de demander à Dieu des choses qui leur sont mauvaises. Aussi Socrate n'approuvoit rien tant que

bon; de m'avoir fait la grace de ne rien faire qui ait pû les desobliger, quoy que je me sois trouvé quelque tois en de certaines dispofitions où quelque chose de semblable auroit bien pû m'échaper, si l'occasion s'en sur presentée; mais par un bienfait tout particulier des Dieux, il ne s'est jamais offert aucune de ces occasions qui auroient pû me saire tomber dans ce malheur.

Je leur ay encore l'obligation de ce qui je n'ay pas esté élevé plus long tems auprés de la concubine de mon ayeul, & de ce que j'ay preservé ma jeunesse de toutes sortes de taches. C'est par un estet de leur bonté que j'ay eu pour pere un Prince qui seul auroit pû me gue-

Cette priere des Lacedemoniens: Grand Dien, donnen neus les choses qui mous sont bonnes, quoique nous ne vous les demandions pas, & resusez-nous celles qui nous sont mauvaises,

quoique nons vons les demandions.

De ce que je n'ay pas esté estevé plus long-temps auprés de la concubine de mon ayeul. Il y a là une honnêteté & une bienseance merveilleuses. Antonin remercie les Dieux de ce qu'il n'a pas esté long-temps auprés de la concubine de son ayeul, parce que les mauvais exemples domestiques sont pernicieux aux ensans.
Dés leurs plus tendres années on ne leur doit rien faire
voir que de sage & de saint. Quoique le concubinage
fust permis ou soussert, il estoit pourtant honteux dés
le temps messme de Numa, qui par cette raison désendit aux concubines de toucher à l'autel de Junon, &
ordonna à celles qui en approcheroient immoler
sous échevalées une brebis pour reparer cette profanation.

rir de toute sorte d'orgueil, & me faire connoître qu'un Empereur peut vivre de maniere, qu'il n'aura besoin ni de gardes, ni d'habits d'or & de pourpre, ni d'avoir la nuit dans son palais, de ces stambeaux soutenus par des statuës, ni de toutes les autres choses qui marquent le faste; mais qu'il peut estre habillé simplement, & vivre en tout comme un par-

Qu'il autre besein ni de gardes ni d'habits d'or ton de pourpre. ] La veritable grandeur des Princes ne consiste ni dans leurs gardes ni dans toute la pompe qui les environne & qui les suit. Essevez au-dessus des autres hommes, ils ne peuvent croistre qu'en se rabaissant, & ils ne sont jamais si surs de leur grandeur, que quand ils

la quittent.

Mi d'avoir la nuit dans son Palais de ces stambeaux souvemis par des stames. Antonin parle icy des statues qui estoient dans les palais des Princes & des grands Seigneurs; & qui soutenoient de grands stambeaux pour éclairer pendant le nuit. Cette sorte de magnificence estoit sort ancienne: car Homere en parle dans le vii. de l'Odysse en décrivant le palais d'Alcinoüs: Il y avoit sur de magnisques piédestaux de seunes uns ans des stambeaux pour éclairer pendant la nuit ceux qui estoient à table. C'est passage que Lucrece à traduit dans ces beaux vers du I. Livre:

Si non aurea funt juvenum fimulaera per ades , Lampadas igniferas manibus retinentia dextris , Lumina notturnis epulis ut fuppeditentur.

Mais qu'il peut eftre habillé simplement, & vivre en tout comme un particulier, &c. ] Car c'est ce qu'Antonin

particulier, sans pourtant manquer ni de vigueur ni de courage pour se faire obéir dans les choses où le bien de l'Estat demande qu'il se serve de son pouvoir: Que j'ay eu un frere dont les grandes qualitez & les bonnes mœurs

tonin le Rieux pratiquoit parfaitement. Capitolin dit de luy: Imperatorium fassicium ad summam civilitatem deduxit. Nec omnino quidquam de vita privata qualitate mutavit. Il civilisa, s'il faut ainsi dire, la majesté de l'Empire, coment tomours la vie d'un sum ple particulier, sans y rien changer. Cependant jamais Empereur n'eut plus de majesté ni plus d'autorité auprés des étrangers mêmes: sans troupes & sans places fortes, il donnoit ses ordres aux Rois, & les Rois luy obéissoient.

Que j'ay au un frere.] Il paule de Lucius Verus son frere d'adoption. & avec qui il avoit partagé l'Empire. Il louë les bonnes mœurs de ce frere & la complaifance qu'il avoit pour luy, parce qu'en esset Verus se controsit les premiers années, luy témoigna beaucoup de tendresse, & luy rendit tous les respects qu'il auroit psi attendre, je ne dis pas d'un Prince, mais d'un sujet. Il parut aussi assez attaché à la Philosophie. Antonin dissimula toujours les débauches où il tomba dans la suite, ou les imputa à sa jeunesse, & voulut messon les excuser. Il me taut donc pas s'étonner qu'après sa mont il air voulu couvrir des sautes qu'il avoit si bion cachées durant sa vic. Capitolin luy donne sur cela cette belle loüange: Tanta autem santitatis suit Marcus; ut Veri vitia é celaverit é desenderit, quam et vehementissime displicerent. La sainteté d'Antonin estoit si grande, qu'il cacha toujours les vices de son frere des excuse, quoi qu'ils lin déplusseme extrémement. Mais dira-t'on la iincerité & la piete ac sont-elles pas un pou blessées dans ce remerciement qu'il fait aux Dieux, Point

pouvoient me donner une noble émulation, & qui ne manquoit pour moy ni de respect ni de tendresse, & des enfans de corps & d'esprit bien fait. Je dois encore rendre graces aux Dieux de n'avoir pas permis que j'aye fait un plus grand progrez dans la rhetorique, dans la poétique, & dans toutes les autres sciences de cette nature, qui m'auroient peut estre retenu par leurs charmes si j'y avois mieux

Point du tout. Quand les hommes, & sur tout les hommes simples comme Antonin, viennent à perdre un homme avec qu'ils ont vêcu, qu'ils ont aimé, & dont ils sont mécontents, tout leur ressentiment & toute la haine qu'ils avoient pour luy, s'enserment dans le mesme tombeau, & leur premiere tendresse se réveille, & se renouvelle. Cela est naturel & il y a peu de gens qui ne puissent l'avoiréprouvé.

Des enfans de cerps & d'esprit bien-fait.] Antonin avoit eu de Faustine trois sils, Commode, Verus & Antonin. Et trois, ou selon d'autres, quatre silles, Lucille & Fadilla. On ignore le nom des deux dernieres. Tous ces enfans estoient fort beaux & fort bienfaits. Lucille estoit comme sa mere un prodige de beauté, & Commode, estoit le plus beau Prince, du monde. Antonin ignoroit alors les desordres de sa sille. & son sils ne se corrompit qu'aprés sa mort.

fille, & son fils ne se corrompit qu'apres sa mort.

De n'avoir pas permis que j'aye fait un plus grand progrés dans la Rheterique & dans la poètique. ] Les Stoiciens méprisoient toutes ces Sciences, & les regardoient comme des choses vaines qui ne sont que pour l'ostentation, & qui essoignent les hommes du chemin qu'ils doivent suivre, & qui mene à Dieu. Dans leure principes, comme dans les nostres, il n'y a qu'une chose necessaire, & qui nous doive occuper.

réussi; De ce que j'ay élevé de bonne heure ceux qui ont eu soin de mon éducation aux dignitez & aux emplois qu'ils m'ont paru sou-haiter; & de ce que sous pretexte qu'ils estoient jeunes, je ne les ay pas renvoyez en les statant de l'esperance que je les avancerois dans un autre tems. Enfin de ce que j'ay connu Apollonius, Rusticus, & Maximus. C'est par une grace toute particuliere de ces mêmes Dieux que je me suis souvent appliqué à con-noi stre veritablement qu'elle est la vie la plus conforme à la nature; de forte qu'il n'a pas tenu à eux, à leurs inspirations, ni à leurs conseils que je ne l'aye suivie, & si je ne puis encore vivre selon ces regles, c'est ma faute; cela vient de ce que je n'ai pas obei à leurs ad-vertissemens, ou plustost, si je l'ose dire, à leurs

De sorte qu'il n'a pas tenu à eux, à leurs inspirations, ni à leurs conseils. ] Antonin reconnoist icy que Dieu agit incessamment en nous ou par des mouvemens secrets ou par des conseils qu'il nous donne : de sorte que quand nous fassons le mal, nous résusons ses lumières & rejettons son secours.

Dece que je n'ay pas obéi à leurs ordres & à leurs preceptes. ] Ce passage est beau, & Antonin marque par là qu'il sentoit bien ce que Dieu fait pour les hommes, Dieu ne se contente pas de les avertir; de simples avertissemens ne satisferoient par sa tendresse. Ils marqueroient une sorte d'indissernce que Dieu n'a point, il nous donne des ordres & des preceptes, & c'est ainsi que les peres en usent envers leurs entans.

leurs ordres, & à leurs preceptes: Qu'un corps aussi foible & aussi valetudinaire que le mien apu resister à toutes les satigues que j'ay essuyées: Que je n'ay point eu de commerce ériminel avec Benediète ni avec Theodotus; & que j'ay été gueri de bonne heure de toutes les amours qui avoient surpris mon cœur: Qu'ayant esté souvent en colere contre Rusticus, je n'ay rien sait dont je pusse me repentir dans la suite! Que ma mere ayant à mourir sort jeune, a pourtant passé les dernières années avec moy: Que toutes les sois que j'ay voulu assister quelque pauvre, ou d'autres gens

Qu'un copps aufi foible és aufi valetudinaire que le mien. ] Dans la jeunesse il estoit affez robuste, car il combatoit armé & tuoit à la chasse les plus grands sangliers. Mais son application aux affaires & à l'étude, son austerité & ses abstinences le rendirent si insirme, qu'il n'eut pas un moment de santé pendant son regne. Aussi l'Empereur Julien le represente dans ses Cesars les yeux ensoncez, les jouës tirées & le corps aussi luisant & aussi transparent que l'air le plus pur.

Avec Beneditte & avec Theodorns. ] Ces Deux perfonnes font également inconnues. C'étoit apparemment de ces personnes corrompues, dont les Cours des

Empereurs estoient ordinairement pleines.

Qu'ayant esté souvent en colere contre Russicus, je n'ay rien sait. ] Antonin reconnoist que ce n'est que par le secours de Dieu qu'il s'est moderé dans sa colete. Ce qui metite d'estre remarqué, & il l'en remercie comme d'un sort grand bonhour. En este la colere est de toutes les passiens celle qui precipite les Princes dans les malheurs les plus terribles.

gens qui avoient besoin de mon secours, on ne m'a jamais répondu que je n'avois point de fonds pour le faire: Que je ne suis jamais tombé dans la necessité de recevoir ce mesme secours des autres: Que j'ay une semme si douce & si complaisante, pleine de tendresse pour

Que je ne suis jamais tombé dans la necessité az recevoir ce mesme secours des autres. ] Antonin ne se contente pas de reconnoistre que c'est par un bien-sait de Dieu qu'il a toujours eu dequoy assister les pauvres, il ajoûte que c'est par une grace particuliere qu'il n'est pas tombé dans la mesme necessité. Car il estoit convaincu que la pauvreté & les richesses sont également des dons de Dieu, qui les distribue comme il luy plaist &

à qu'il luy plaist.

Que j'ay une femme si douce & si complaisante, pleine de tendresse pour moy, & d'une merveilleuse simplicité de mœurs. ] Antonin ne connut jamais les dereglemens de sa femme; & cela ne doit pas paroistre bien surprenant si l'on considere d'un costé la simplicité d'Antonin, & de l'autre l'esprit de Faustine, qui n'avoit pas moins d'adresse que de beauté, & qui avoit pris l'Empereur par toutes les demonstrations exterieures d'une tendresse qui paroissoit d'autant plus grande, qu'elle estoit sausse. La moitié moins auroit sussi pour tromper un homme beaucoup plus désant & plus soubçonneux qu'Antonin. Si après cela on s'opiniatre à s'étonner de cette ignorance, j'y consens, persuadée que tel s'en étonnequi est encore dans le même cas. Car tout est plein de ces exemples, & il n'y a rien dont les femmes soient plus capables, que de cette dissimulation? On pourroit dire qu'Antonin ne s'excuse pas sur cette ignorance dans les Cesars de l'Empereur Julien; car it ne pousse le reproche qu'on luy sait d'avoir trop aimé une

pour moy, & d'une merveilleuse simplicité de mœurs: Que j'ay trouvé des Precepteurs habiles pour mes enfans. Une grande marque encore du soin des Dieux pour moy; c'est que dans mes songes, ils m'ont enseigné des remedes pour mes maux, & particulierement pour

une débauchée, que par cette maxime d'Achille dans le 1x. Livre de l'Iliade: Tout homme de bien & de bon sens aime sa semme. & en a soin, par l'exemple de ses predecesseurs, qui avoient fait les mesmes honneurs à leurs semmes, quoy qu'elles n'eussent pas esté plus sages. Mais apparemment que Julien a esté bien-aise de donner ce tout à la désense d'Antonin, asin de trouver moyen d'enveloper dans cette satyre la semme d'Adrien, celle de Vespasien, & celle d'Auguste mesme.

Que j'ay trouvé des precepteurs babiles pour mes enfans. ] Herodien n'a pas oublié de marquer au commencement de son histoire, que le principal soin d'Antonin fut de chercher par tout les plus sçavans hommes, pour les mettre auprès de ses enfans : Il donna à Commode Onesicritus, Antistius Capella, Attejus Sanctus pour

precepteurs, & pour gouverneur Pitholatts.

C'est que dans mes songes ils m'ont enseigné des remedes pour mes maux. ] Rien n'est plus commun dans les
Anciens que les remedes indiquez aux malades dans
leurs songes; & cela étoit si generalement reçu dans
l'Antiquité, qu'on alloit coucher dans les temples,
croyant que les Dieux se communiquoient là plus volontiets, & reveloient aux malades pendant leur sommeil les choses qui pouvoient operer leur guérison. Et
c'est le reproche qu'Esaïe sait aux Payens: In sepulcris
se specubus dormiunt propter sommin. Ils couchent dans
les tombeaux es dans les cauernes de leurs Idoles, pour
avoir des songes. Mais je ne m'arresterois pas beaucoup

pour mes vertiges & pour mon crachement de sang, comme cela m'arriva à Gayette & à Crisse: Qu'ayant une trés-grande passion pour la philosophie, je ne suis tombé entre

aux coutumes des peuples toujours credules & superstitieux, si des gens tres-sages & tres-dignes de foy n'a-voient parlé de ce qui leur estoit arrivé dans leurs songes d'une maniere qui ne permet presque pas d'en douter. Aristide témoigne qu'il a eté tres-souvent guéri par des remedes qui luy avoient esté revelez en songe. Synesius assure que par le même secours il avoit évité de trés-grands dangers. On fait ce que Socrate dit de ses songes. Mais, dit on, les songes ne sont que des illusions qui naissent des vapeurs de l'estomac, & l'Ecriture sainte nous défend d'y croire. Cela est vray de la pluspart des songes, mais cela n'empesche pas qu'il n'y en ait de veritables, & nous n'en saurions douter. font les songes que Dieu envoye comme il luy plaist & à qui il luy plaist. Aussi l'Auteur de l'Ecclesiastique dir: Niss ab Altissimo fuerit emissa visitatio, ne dederis milliscor tuum; multos enim errare fecerunt somnia, & exciderunt sperantes in illis, Si les songes ne sont envoyez de Dieu, n'y mets point ton cœur : car ils ont trompé une infinité de gens, & ceux qui s'y sont attendus, ont esté deçus dans leurs esperances. Homere avoit reconnu cette verité, quand il difoit:

κού γας τ' ο νας οκ Διός εςιν. Il y a des songes qui viennent de Dieu.

Comme cela m'arriva à Gayette & à Chryse.] Je no donte pas que ce ne soit le veritable sens de ce passage, que de scavans hommes ont voulu corriger de vingt façons, toutes indignes d'Antonin. Chryse estoit une ville de la Troa-de. & sous la protection d'Apollon. Il en est parlé dans Homere.

Je ne suis tombé entre les mains d'aucun Sophiste. ] Ce

36 Reflexions Morales de l'Emp, &c. les main d'aucun Sophiste, que je ne me suis point amusé à lire leurs livres, ni à demesser les vaines subtilitez de leurs raisonnemens, ni à vouloir penetrer dans la connoissance des choses celestes. Tous les avantages dont je viens de parler ne peuvent venir que des Dieux & de la fortune.

Cecy a esté écrit dans le camp au pays des Quades sur le bord du sleuve Granua.

RE-

bonheur est d'autant plus grand, qu'il y avoit beaucoup de Sophistes parmy les Stoiciens. Car la pluspart de ces Philosophes en voulant toujours dire quelque chose de nouveau, & contrarier les autres, tomboient le plus souvent dans des sophismes & des absurditez. On n'a qu'à lire les Traitez que Plutarque a faits sur cette matiere.

Ni à vouloir penetrer dans la comoissance des choses celestes. ]
Car il n'y a rien de plus éloigné de la veritable Philosophie, que cette connoissance, dont les hommes font tant les vains.

Que des dieux & de la Fortune. ] La fortune n'est point icy cette Divinité aveugle dont tout le monde parle, & que personne ne connoist. C'est la destinée, le fatum des Stoiciens, c'est à dire la providence divine, qui selon ses vues éternelles a reglé chaque chose, & luy a marqué son temps.

Cecy a esté écrit dans le camp au pays des Quades. ] Ce sut sans doute dans une des dernieres expeditions d'Antonin aprés la mort de Verus. Cette subscription & celle du livre suivant sont bien remarquables: car elles nous apprennent le bon usage que cet Empereur faisoit de son temps dans ses expeditions les plus difficiles, & en presence même de l'ennemy.



### REFLEXIONS

# MORALES

DE

LEMPEREUR

## MARC ANTONIN.

#### LIVRE SECOND.

L faut se dire le matin quand on se leve: Aujourd'huy j'aurai [affaire à un importun, à un ingrat, à un brutal, à un fourbe, à un en vieux, à un méchanthomme. Tous ces vices ne viennent à ces gens-là que de l'ignorance où ils sont du bien & du mal. Mais pour moy, qui aprés avoir examiné la nature de l'un & de l'autre, ay connu que le bien n'est autre chose que ce qui est honneste, & le mal que ce qui est honteux, & qui aprés avoir soigneusement restechi sur la nature de Ga

ceux qui pechent, ai vû qu'ils sont tous mes parens, non seulement par le sang, mais par l'esprit et par cette portion de la Divinité dont ils sont participans, je ne saurois jamais ni estre offense par aucun d'eux, car il n'est pas en leur pouvoir de me saire tomber dans au-

cun.

### REMARQUES

S U R

#### LE LIVRE SECOND.

I. U'ils sont tous mes parens, non seulement par le sang, mais par l'esprit. ] Car tous les hommes estant formez d'une même terre, & toutes les ames venant de la même source, il s'ensuit de là necessairement qu'ils sont tous parens & par le sang & par l'esprit, & plus en-

core par ce dernier, que par l'autre.

Par cette portion de la Divinité, dont ils sont participaus. ] Les Stoiciens croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité, comme si Dieu estoit un estre divisible. & qui eust des parties. Les Manichéens renouvellerent ensuite cette erreur, qui a esté solidement resurée par les saints Peres, qui ont enseigné que l'ame estoit une creature, & non pas une partie de Dieu: Creaturam non partem Dei ab illo factam, non de illo; & cette doctrine est si bien établie, que ce langage des Stoiciens ne peut plus estre dangereux, & que nous pouvons même nous en servir selon nos principes, en faisant entendre que nostre ame est une portion de la Divinité, & une Divinité, par l'esperance que nous avons qu'elle en fera adoptée, comme dit saint Augustin: in epis genus adoptandum mirabilidignatione gratic, non parili dignità-

Car il n'est pas en leur pouvoir de me faire tomber en

Marc Antonin. L I v. II.

cun vice: ni me fâcher contre un homme qui m'est si proche, un le hair: car nous sommes nez pour nous aider les uns les autres, comme les pieds, les mains, les paupieres, les dents. Il est donc contre la nature de se nuire les uns aux autres, & c'est nuire que d'avoir de la haine ou de l'aver-sion.

II. Tout ce que je suis, c'est un peu de chair, un peu d'esprit, & une ame. Quitte donc les livres, ne te travaille plus tant; tu n'en as pas le loisir: mais reconnoissant que tu commences déja à mourir, n'aye que du mépris pour cette chair qui n'est qu'un peu de sang mêlé avec de la poussiere, des os, une peau & un tissu de veines, de ners & d'artéres. Considere ensuite ce que c'est que tes esprits, un vent qui n'est pas toujours le mes-

me

aucun vice. ] Il n'y a rien de plus vray que ce principe, ni qui s'accorde mieux avec ce que j'. C. nous a en-

scigné.

Et c'est nuire que d'avoir de la haine ou de l'aversson. ]
Cette consequence est d'une verité constante. Ce n'est
pas l'execution qui fait le mal, c'est la volonté. La Religion nous l'enseigne. C'est pourquoy saint Jean dit
que + quiconque hait son frere, est homicide, & qu'il demenre dans la mort.

11. Quiete donc les livres, ne travaille plus tant vu n'en as pas le loifer ] La pluspart des hommes font pour les livres & pour les sciences ce que Marthe sait dans l'Evangile pour preparer tout ce qui luy paroissoit necessaire. Ils s'empressent & se troublent dans le soin de

† Epift. 1.c. 111.

me, & que l'on attire & rejette incessamment par la respiration. Il ne reste que la troisséme partie, qui est l'ame. Fais donc ces reflexions: Tu es vieux; ne soufre plus qu'elle soit esclave, ne soufre plus qu'elle soit emportée par des mouvemens contraires à sa nature, comme une marionnette est remuée par des ressorts étrangers. Ne soufre plus qu'elle se fâche de ce que les destinées luy ont envoyé, ni qu'elle veuille éviter ce qu'elles luy preparent.

III. Tout ce qui vient des Dieux, porte les marques de leur providence; ce que l'on impute mesme au hazard & à la fortune, se tait ou par la nature, ou par la liaison & l'en-

chaî-

debeaucoup de choses: mais il n'y en a qu'une seule necessaire; & quand on la connoît, les livres sont inutiles; & ce n'est pas tant un secours & une aide, qu'un obstacle & qu'un embarras.

Comme une marinmette est remuée par des ressorts étrangers.] Cette belle comparaison est prise du premier livre des Loix de Platon, où un Athenien dit: Les passions sont dans nos corps ce que les petites cordes sont dans les marionnettes. Elles nous remuent, & nous sont faire des mouvemens tout contraires, selon qu'elles sont opposées entre elles.

III. Se fait par la nature ou par la liaison & Penchainement des causes que la Providence regit. ] Antonin n'est pas de ceux qui opposent la nature à Dieu, & qui enseignent qu'elle produit tout au hazard & par elle-même, sans l'aide d'aucun esprit intelligent qui la gouverne; sen un mot, qu'elle sest l'ouvriere, & non pas l'in-

itru

chaînement des causes que la Providence regit; toutes choses prennent de là leur cours. De plus il y a une necessité absoluë que tu ne saurois changer, & il en revient une utilité pour tout l'Univers, dont tu sais partie. Or ce qui est utile au Tout, & qui contribuë à sa

conservation, est en mesme temps utile à chacune de ses parties, & l'Univers n'est pas moins

strument dont Dieu se sert. Cet Empereur reconnoît au contraire qu'elle obéit aux ordres du Souverain, & que dans tout ce qu'elle produit, elle suit les loix de la Providence. Ainsi cet ou du texte n'est pas une particule disjonctive, mais copulative. Elle explique la pensée d'Antonin, qui n'est point du tout de saire la nature indépendante, mais servante & soumise, telle que la veritable Religion nous la donne, en nous enseignant que les cheveux de nostre teste sont comptez, & qu'il n'en tombe pas un que par la volonté de Dieu.

De plus il y a une necessité absolue que tu ne saureis changer. ] Cette absolue necessité n'est point icy la fatale destinée, fatum. Car la fatale destinée n'est que le decret de la Providence. Ainsi Antonin ne diroit que ce qu'il a déja dit. Ce sage Empereur se dit à luy même trois raisons qui doivent le porter à soussirir tout ce qui luy arrive. La premiere, qu'il y a une Providence qui gouverne tout, & qui par consequent a soin des hommess. La seconde, que c'est une necessité indispensable de soussirir ce qu'elle a ordonné; & qu'ainsi il n'y a que la patience à opposer à cette necessité absolue; & la troisseme, que ce qui luy arrive, est utile à tout l'Univers, dont il est une petite partie. Ce n'est donc pas un mal. Tout cela est fort bon pour un Payen: mais aujourd'huy nous avons de plus fortes & de meilleures raisons pour nous encourager à soussirir les maux de cette vie: car

G 4

moins conservé & entretenu par les divers changemens des estres composez, que par les changemens des élemens. Que cela te suffise; que ce soient là tes maximes & tes regles : mais défais-toy de cette soif insatiable de livres, afin que tu ne sortes pas de la vie en murmurant, mais avec une veritable joye, & en remerciant les Dieux de tout ton cœur.

IV. Souviens-toy depuis quel temps tu remets à faire ces reflexions, & combien de fois tu as refusé de te servir des occasions que

les

ans les deguiser & sans leur faire perdre leur nom, la Religion nous enseigne que nous devons estre bien-aises de soussir, parce que nos sousstrances ne peuvent jamais estre comparées avec la gloire qu'elles produiront.

Que par les changemens des élemens. ] Car les Philosophes enseignent que la terre se change en eau, l'eau en air, l'air en seu, &c. Voyez la remarque sur le chapitre 48. du

livre IV.

Mais défais-toy de cette fois insatiable de livres, afin que tu ne sortes pas de la vie en murmurant. ] Ceux qui sont si avides de science, & qui en matiere de livres ne disent jamais, c'est assez, ne peuvent presque sortir de la vie sans murmure: car la mort les surprend toujours, & vient rompre quelque grand dessein, & il arrive alors immanquablement ce que Salomon dit dans l'Ecclesiaste: In multa sapientia multa sit indignasio: & qui addit scientiam, addit & laborem.

IV. Et combien de fois tu as refusé de te servir des oceassons que les Dieux t'ont presentées. ] Nous avons encore plus de sujet qu'Antonin de nous faire ce reproche: car Dieu ne se lasse point de nous presenter les occasions

de

les Dieux t'ont presentées. Il est pourtant déja tems de connoître de quel monde tu fais partie, & que tu es descendu de cet Esprit qui gouverne l'Univers. Souviens-toy aussi que le temps de ta vie est limité, & que si tu ne t'en sers pour te rendre tranquille, il s'envolera, t'emportera avec luy, & ne reviendra jamais.

V. A toute heure applique toy fortement, & comme homme & comme Romain, à faire avec gravité, avec douceur, avec liberté & avec justice tout ce que tu fais, & à éloigner toutes les autres pensées qui pourroient pen détourner. Or le moyen le plus sur de les éloigner, c'est de faire chaque action comme si elle devoit estre la dernière de ta vie, sans temerité, sans aucune revolte contre la raison

de nous repentir; il nous y exhorte sans cesse & nous entendons tous les jours sa voix, mais nous méprisons les richesses de sa patience, de sa bonté & de sa longue attente.

Il est pourtant déja temps de connoître dequel monde tu fais partie. ] C'està dire de connoître le rapport que la nature de ton corps avec celle de l'Univers: car cette connoissance te preparera à n'estre ni surpris ni étonné de quoy que ce soit qui lui arrive.

Et que tu es desembu.] C'est à dire, ton ame est des-

Et que si in ne t'en sers pour te rendre tranquille. ]
Pour acquerir cette tranquilité pure; qui consiste à n'or beir à aucune passion, & à ne tomber dans aucun vice.

V. Tie

G

raison, sans déguisement, sans amour propre, & avecun parfait acquiescement aux ordres des Dieux. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a à pratiquer pour mener une vie heureuse & divine: car les Dieux ne demanderont rien davantage à celuy qui suivra ces regles.

VI. Tu te deshonores, mon ame, tu te deshonores: cependant tu n'auras pas tou-jours le tems de t'honorer toy-mesme: car la vie de chacun s'enfuit, & la tienne s'est presque entierement écoulée pendant que tu negliges d'avoir du respect pour toy, & que tu fais consister ta selicité dans les jugemens

des autres.

VII. Pourquoy les choses du dehors t'occuperoient-elles? Fais toy du loisir pour ap-

pren-

... V. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a à pratiquer pour mener une vie heureuse & divine. ] Cela paroissoit peu de chose aux Storciens, qui avoient une grande idée des forces de la nature. Mais Antonin n'en jugeoit pas Il reconnoissoit que les forces de la nature viennent de Dieu, & avec ce secours, qui ne manque ja-mais à ceux qui tâchent de faire le bien, il trouvoit tout facile.

VI. Tu se deshonores mon ame. ] Cet expression est prise du cinquieme livre des Loix de Platon, qui dit que personne n'honore son ame comme il faut. peut voir ce qui est remarqué sur le chap, xvi de ce même

VII. Fais toy du loisir, pour apprendre quelque chose de bon & d'homête. ] Il dépend toujours de nous

Mart Antonin. LIV. II.

prendre quelque chose de bon & d'honneste, & cesse de courir çà & là comme si tu estois agité par un tourbillon. Il y a encore un autre abus à éviter : C'est que la pluspart des actions de ceux qui travaillent le plus en ce monde, ne sont qu'une laborieuse oisiveté & des niaiseries d'enfant, parce qu'ils n'ont pas un but certain, auquel ils dirigent toutes leurs pensées & tous leurs essorts.

VIII. II

nous faire ce loisir, & les affaires que nous alleguerons ne se-

ront pas une bonne excuse.

Et cesse de courir ça & là comme si su essois agité par un tourbillon. Rien ne peint mieux la vie des hommes qui tracassent toujours dans le monde, & vont & viennent sans savoir pourquoy, plus chargez de leur oissvete, que de leur sassaires. Ennius a bien dit sur cette inquietude vagabonde:

Imus buc, hinc, illuc. Cum illuc ventum, ire illinc lubet.

Incerte errat animus, prater propter vita vivitur.

Nous allons la, de là nous allons ailleurs, & quand nous y fommes, il nous tarde d'en partir. Nostre esprit erre sans savoir où il va ni où il veut estre, & la vie se passe ainsi sans des-

sein & sans but.

Parce qu'ils n'ont pas un but certain.] Les Stoiciens, à l'exemple de Socrate, se sont plus attachez que les autres Philosophes à faire voir que le sondement de la vertu & de tous les devoirs de la vie civile consiste à avoir un but certain; & ce but estoit pour eux l'utilité publique, à laquelle ils disoient que le sage devoit toujours viser, comme Antonin s'en explique dans la suite.

G 7

VIII. Mais

VIII. Il arrive bien difficilement qu'on soit malheureux pour ne pas savoir ce qui se passe dans le cœur des autres: mais il est impossible qu'on ne le soit, si l'on ignore ce qui

se passe dans son propre cœur.

IX. Il faut avoir toujours devant les yeux quelle est la nature de l'Univers, & quelle est la tienne; quel rapport a celle-cy avec celle-là, & quelle partie de quel tout elle est, & se souvenir qu'il n'y a personnequi puisse t'empecher de dire & de faire des choses convenables à cette nature, dont tu es une portion.

X. Theophraste, dans la comparaison qu'il a faite des pechez, autant qu'il est possi-

ble

VIII. Maisilest impossible qu'on ne le soit, si on ignore ce qui se passe dans son propre cœur. ] On peut appliquer à ce-la ce vers d'Homere que Socrate avoit toujours dans la bouche:

#### \* ό]ι τοὶ ἐν μεραροισι, κακόν τ' άραβόν τε πίτυκ]αμ.

C'est à dire dans le sens de Socrate, que tout ce qui se fait de bien & de mal pour nous, se fait chez nous; & il s'en servoit pour détourner les hommes de toutes les sciences inutiles & de toutes les vaines curiositez, pour les porter à l'étude de la morale & au seul examen de leur propre cœur.

X. Theophrasse dans la comparaison. ] Voila Antonin declaré contre l'égalisé des pechez que ceux de sa secte avoient toujours soutenue si opiniatrement & avec

tanı

ble de les comparer en suivant les vues generales, decide en grand Philosophe, que ceux qui viennent de la concupiscence, sont plus grands que ceux qui viennent de la colere: car celuy que la colere fait agir, semble resister à sa raison malgré luy & avec une secrette dou-leur: mais celuy qui obéit à sa concupiscence, vaincu par la volupté, paroist plus intemperant & plus effeminé dans ses sautes. C'est donc avec beaucoup de raison, & avec une verité qui fait honneur à la Philosophie, qu'il a ajoûté que le crime qu'on fait avec plaisir, est plus grand & plus punissable que celuy qu'on fait avec douleur & avec trissesse. En esse celuy qui est en colere, ressemble beaucoup plus à un homme qui a reçu quelque offense, & que sa douleur force à se venger; au lieu que vo-luptueux se porte de son propre mouvement à l'injustice, pour assouvir sa passion.

XI. Fais & pense chaque chose comme pouvant sortir de la vie à chaque moment. S'il y a des Dieux, cen'est pas une chose bien fâcheuse que de quiter le monde, car ils ne te feront aucun mal; & s'il n'y en a point, ou

qu'ils

tant d'injustice. Mais ce n'est pas la seule chose où il s'est éloigné des sentimens outrez des premiers Stoiciens.

XI. Car ils ne te feront aucun mal. ] Comme les Stoiciens n'avoient aucune idée ni de peines ni de recompenses

qu'ils ne se messent pas des affaires des hommes, qu'ay-je affaire de vivre dans un monde fans Providence & fans Dieux? Mais il y a des Dieux; & ils ont soin des hommes: & ils ont donné à chacun le pouvoir de s'empescher

penses éternelles aprés la mort, & que le plus grand caractere qu'ils reconnoissoient en Dieu, estoit une bonté infinie, ils estoient persuadez qu'aprés cette vie on n'avoit rien à craindre, & que c'estoit une chose entierement opposée à la nature de Dieu, de faire du mal. La veritable Religion a tiré les hommes d'une securité si pernicieuse, en leur apprenant que nul ne pourra Subsister devant la justice de Dieu, si Dieu ne luy fait miseri-

corde.

Et ils ont donné à chacun le pouvoir de s'empescher de tomber dans de veritables maux. ] Car Antonin ne reconnoist pour veritable maux que les pechez & les vices; & quand il dit que Dieu a donné le pouvoir de s'empescher de tomber dans le vice, il s'éloigne encore du sentimens des autres Stoiciens, qui pretendoient que l'homme avoit par luy même cette force sans le secours de Dieu. Mais quoy que ce sentiment d'Antonin soit plus épuré que celuy des autres Philosophes de la même secte, il pourroit encore induire à l'erreur que les Pelagiens adopterent ensuite, si on ne l'expliquoit favorablement. Car il sembleroit que cet Empereur eust voulu dire, que Dieu ayant donné aux hommes le franc arbitre, ils peuvent éviter le mal & faire le bien par leur. propre choix & par leur seule volonté, sans aucun nouveau secours. Ce qui est faux & impie; & ce n'a pas esté le sentiment d'Antonin, puis qu'il reconnoist ailleurs un nouveau secours à chaque moment & à chaque bonne action. Il a donc voulu dire que Dieu a donné à l'homme le pouvoir d'éviter le vice. & que ce pouvoir est entretenu & comme renouvellé à tous momens.

æ

de tomber dans de veritables maux; & si dans toutes les autres choses qui arrivent necessairement il y avoit aussi des maux qui fussent de ce nombre, les Dieux y auroient pourvû, & nous auroient donné les moyens de les éviter: mais ce qui ne peut même rendre l'homme pire qu'il n'est, comment pourroit-il rendre la vie de l'homme plus malheureuse? Car si la nature avoit foufert ce defordre, ce feroit donc ou parce qu'elle l'auroit ignoré, ou parce que l'ayant connu, elle n'auroit pû ni le corriger, ni le prevenir. Or il est absurde de penser que la nature qui gouverne le monde, ait fait ou par ignorance, ou par impuissance une si lourde faute, que de permettre que les biens & les maux arrivent indiferemment & sans

& cela est conforme aux veritez que la Religion nous enseigne.

di-

Car si la nature avoit souffert ce desordre. ] La Nature est icy cetesprit intelligent qui gouverne l'Univers; c'est à dire

Dieu.

Ou parce que l'ayant connu, elle n'auroit pû ni le corriger, ni le prevenir. ] Antonin écrit icy pour refuter certains Philosophes qui soutenoient que la matiere estoit si foible & si corrompue, que Dieu n'avoit pû la retablir. Ce sentiment est impie. & les saints Peres l'ont combatu dans leurs écrits.

Or il est absurde de penser que la Nature. ] Ce raisonnement est tres-solide. Ou Dieu n'a pû empescher ce desordre, ou il l'a ignoré. S'il l'a ignoré, il est aveugle; ou si l'ayant connu il n'a pas voulu y remedier, il est en-vieux : & s'il ne l'a pu, il est impuissant. Ordonne distinction aux méchans & aux bons, la mort & la vie, Phonneur & le deshonneur, la douleur & le plaisir, la pauvreté & les richesses. Toutes ces choses n'étant par elles-mêmes ni honteuses ni honnestes, arrivent également aux bons & aux méchans. Elles ne peuvent donc estre ni de veritables maux, ni de veritables biens.

XII. Il est d'une nature intelligente de penfer avec quelle vitesse tout s'evanoüit: que l'Universabsorbe bien-tost tous les corps, & que le temps en ésace incontinent la memoire: quels sont tous les objets sensibles, & particulierement ceux qui nous attirent par la volupté; ou qui nous rebutent par la douleur, & ceux ausquels l'orgueil des hommes a attaché un éclat si generalement vanté: combien tous

ces

peut dire nil'un nil'autre sans un sacrilege horrible & sans

une detestable impieté.

Elles ne peuvent donc estre ni de veritables maux, ni de veritables biens. ] Cette consequence est sure, & la Religion nous enseigne cette verité, que les maux produisent des biens infinis à ceux qui aiment Dieu, & que les biens sont une source de maux pour ceux qui n'ont pas sa crainte.

XII. Il est d'une nature intelligente. ] Qu'il y a peu de ces natures intelligentes! Si on pratiquoit ce qu'Antonin enseigne dans ce chapitre, on se procureroit une veritable liberté.

Et ceux ausquels l'orgueil des hommes attaché un éclat generalement vanté. ] Comme les dignitez, les emplois Marc Antonin. LIV. II.

ces objets sont vils, méprisables, honteux, sujets à la corruption & à la mort mesme. Elle doit penser encore qui sont ceux dont les opinions& les suffrages donnent la reputation & dispensent la gloire; ce que c'est que la mort, & se souvenir que si l'on considere cette mort en la separant dans son imagination des fausses idées qu'on y attache, on trouvera que ce n'est autre chose qu'un ouvrage de la nature. Or de craindre un ouvragede la nature, c'est estre enfant; & non seulement c'est un ouvrage de la nature, mais un ouvrage même qui luy estutile. Sur tout elle doinbien considerer de quelle maniere l'homme oft unit à la Divinité, par quel endroit il en fait partie, &

plois, les charges. la naissance & toutes les autres choses dont les hommes sont si entêtez.

Qui sont ceux dont les opinions & les suffrages donnent la rèpaintion e dispensent la gloire. ) Rien ne servit plus propre à corriger un ambitieux, que de penser qui sont ceux dont il brigue les suffrages: car il auroit honte de sa bassesse & de 'sa lachete', de vouloir estre estimé par des esclaves qu'il n'estime point & qui ne sauroient legitimement s'estimer euxmêmes.

En la separant dans son imagination des fausses idées qu'ony attache. ) D'ordinaire les hommes ne craignent pas tant la mort, que l'appareil qui l'accompagne. Ils sont rous comme ces malades foibles, qui craignent plus les opera-tions de la chirurgie quand ils voyent deployer plusieurs in-

Mais un ouvrage même qui luy est utile. ) Car le mon-de ne s'entretient que par ces changemens, & on peut

ceque deviendra cette partie, quand elle aura

quité le corps.

XIII. Il n'y a rien de plus miserable qu'un homme qui veut tout connoître & tout embraffer, & qui non content de sonder les abyfmes de la terre, veut encore par ses conjectures penetrer dans l'esprit des autres hommes, fans se souvenir qu'il luy doit suffire de connoître cette Divinité qu'il a au-dedans de luy, & de luy rendre le culte qui luy est dû. Le culte qu'elle demande, consiste à la tenir libre de passion, à la garantir de la temerité, & à faire qu'elle ne soit jamais fâchée de ce que font les Dieux ou les hommes : car ce que font les Dieux, merite nos respects à cause de leur vertu; & ce que font les hommes merite nostre amour à cause de la parenté qui est en-Il arrive quelquefois aussi qu'il tre nous. merite en quelque maniere nostre compassion à cause de l'ignorance où ils sont des biens & des

direque nous ne vivons que par la mort, mortibus vivimus, comme disoit un ancien.

XIII. Veus encore par ses conjectures penetrer dans l'esprit des autres hommes.] Antonin ne parle pas icy de la fausse vanité de ceux qui pretendent connoître les hommes par la physionomie. Il parle de la curiosité qui est naturelle à tous, & qui fait que nous travaillons bien plus à deviner ce que les autres pensent, qu'à savoir ce que nous pensons.

Il arrive quelquefois aussi qu'il merise en quelque maniere nostre compassion. ] Antonin met cette restriction. des maux: car cette ignorance est un aveuglement aussi pitoyable que celui qui empesche de discerner le blanc & le noir.

XIV. Quand tu aurois à vivre trois mille ans, & trente mille encore par-dessus, souviens-toy que l'on ne perd d'autre vie que celle que l'on a, & qu'on n'a que celle qu'on doit perdre. Il n'y a donc point de difference entre la plus longue & la plus courte vie: carle temps present est égal pour tout le monde, quoyque celui qui est passé ne le soit pas. Or le

en quelque maniere, pour ne pas choquer trop ouvertement

le dogme des Stoiciens, que la compassion est un vice. Nous verrons ailleurs ce qu'il en pensoit.

XIV. Quand the aurois à vivre trois mille ans. ] Ce raisonnement d'Antonin est seur. Il est absurde de dire qu'il y a un temps passe & un tems futur. C'est même une contradiction dans les termes. Il n'y a donc que le . temps present, & par consequent la vie est égale pour tout le monde. Mais, dit-on, un jeune homme qui meurt à vingt ans, perd plus que celuy qui meurt à qua-tre vingts, car il perd l'esperance d'un avenir plus long. Plaisante objection! Comme si la vie se mesuroit par l'esperance, c'est à dire, comme si on mesuroit une chosequi est par une autre qui n'est point. D'ailleurs, peut-on faire la moindre comparaison des choses qu'on espere en cette vie avec celles qu'on attend aprés la mort? N'est-ce pas dans l'autre vie que subsistent veritablement les choses que nous ne voyonsicy qu'en songe, & comme à travers d'épaisses tenebres, qui les déguisent ou qui les cachent? La mort ne peut donc que convertir en realitez toutes nos esperances. & c'est dequoy beaucoup de Philosophes Payens ont esté tres-persuadez.

Quoy que celuy qui est passe, ne le soit pas. ] Il ne l'est

temps qu'on perd en perdant la vie, n'est qu'un moment: car personne ne peut perdre ni le passé, ni l'avenir. En esset comment seroit-il possible d'ôter à quelqu'un ce qu'il n'a pas ? Il faut donc se souvenir de ces deux points; l'un que de toute éternité toutes choses sont semblables, qu'elles sont toujours un cercle, & qu'il n'y a point de difference entre voir les mêmes choses pendant vingt ou trente ans, & les voir pendant un temps infini; & l'autre, que celuy qui vit le plus long-temps & celuy qui meurt sort jeune, sont tous deux la mesme perte: car ils ne perdent que le temps present, qui est le seul dont ils jouissent; personne, comme je l'ai déja dit, ne pouvant jamais perdre ce qu'il n'a pas.

XV. Tout n'est qu'opinion. Cela est assez

pas par le nombre, mais il l'est par l'existence, car il ne peut pas y avoir de difference de ce côté-là entre les choses qui ne sont plus, ou qui sont englouties dans un infini qui les rend égales. C'est pourquoy \* saint Jerôme disoit fort bien: Entre celuy qui a vêcu dix ans en celuy qui en a vêcu mille, aprés qu'ils sont morts tous deux, tout le temps passé est égal. La seule difference qu'il y a, c'est que le vieillard est plus chargé de pachez que la jeune. Car les pechez sublistent independamment du temps.

XV. Tout n'est qu'opinion. ] Antonin veut direque nos sens & nos lumieres nous trompent, & que nous ne sommes émus & conduits que par l'opinion que nous avons des cheses & mulement par les choses mêmes. Ce qui est vray. Nous nous imaginons savoir, & nous ne savons rien; tou nous ne savons pas comme il faut.

\*\* \* Epift. 111. + 1 Cor. 8.

Marc Antonin. LIV. II.

clairement prouvé par ce que Monyme Philofophe Cynique en écrit dans ses Ouvrages. L'utilité de ce qu'il dit est assez sensible, si on n'en prend que cé qui est conforme à la verité.

XVI. L'ame de l'homme se deshonore en plusieurs manieres dont voici les principales. Elle se deshonore, lors qu'elle devient, autant qu'il est en son pouvoir, comme une espece d'abces & d'enslure dans le corps du mon-

Monyme Philosophe Cynique. ] Disciple de Diogene & de Cratés.

Si on n'en prend que ce qui est consorme à la verité. J Ce sage Empereur ajoûte cela, pour donner aux esprits un antidote contre le poison répandu dans les Ouvrages de Monyme, qui pour faire douter les hommes des veritez les plus constantes, rendoit sa these si generale, qu'il y rensormoit les choses spirituelles, & toute la Reli-

gion.

XVI. L'ame de l'homme se deshonore en plusieurs manieres. ] Antonin a eu en vuele commencement du livre v.des Loix de Pland, qui dit que l'homme deshonore son ame, quand il s'occupe du soin d'amasser des richesses; quand il a pour elles de la complaisance; qu'il se croit tout permis, & qu'il s'abandonne aux voluptez; quand au lieu de s'accuser de ses pechez, ils les rejette sur les autres; quand il commet des actions qui doivent estre suvices du repentir, quand il ne souffre pas courageusement les travaux, les blessures, &c. quand il estime cette vie comme un grand bien; quand il prefere la beauté a la vertu, car c'est preferer la terre au ciel; quand il ne suit pas de tout son pouvoir cè que la loy condamne, & ne recherche pas ce qu'elle approur ve, &c

monde: car d'estre fâchée de ce qui arrive, c'est se retirer & se se separer de la nature universelle, qui comprend & enserme en elle même toutes les natures de tous les estres particuliers. Elle se deshonore quand elle a de l'aversion pour quelqu'un, & qu'elle va contre luy pour luy nuire, comme cela arrive dans la colere. Elle se deshonore, lors qu'elle se laisse vaincre par la volupté & par la douleur. Elle se deshonore, lors qu'elle use de dissimulation, & que dans ses paroles, ou dans ses actions, elle employe la seinte ou le mensonge. Elle se deshonore, lors qu'elle ne raporte à aucun but ses actions ni ses mouvemens, mais qu'elle agit temerairement, sans dessein & sans suite: car jusques aux moindres

Elle se deshonore lors qu'elle use de dissimulation, che que dans ses paroles ou dans ses actions elle employe la feinte ou le mensonge. ] Les Payens ont eu plus de respect pour la verité, que beaucoup de Chretiens qui croyent qu'il est permis d'user de feinte, de dissimulation & de mensonge. Ciceron dit dans le 111. Livre des Offices: Ex omni vita simulatio de dissimulatio tollenda est. La feinte de la dissimulation doivent estre bannies de tout commerce. Et ratio igitur possulat, ne quid insidiose, ne quid simulate, ne quid fallaciter. La raison veut donc qu'on n'employe jamais ni la fraude, ni la seinte, ni la surprise. Entre tous les Payens, même less plus corrompus & les plus aveugles, on n'en trouvera pas un seul qui se soit avisé de sauver le mensonge & la mauvaise foy par le pernicieux secours des équivoques, & des restrictions.

Marc Antonin. LIV. II.

dres choses, tout doit estre raporté à une fin, or la fin que tout homme raisonnable doit se proposer, c'est de suivre la raison & les loix decet Univers, qui est la plus ancienne des

Villes & des Republiques.

XVII. Tout le temps de la vie de l'homme
n'est qu'un point; la matiere dont il est com-

n'est qu'un point; la matiere dont il est composé, n'est qu'un changement continuel; ses sens sont emoussez & incertains; son corps n'est qu'une corruption, l'esprit qui l'anime qu'un vent subtil, sa fortune qu'une nuit obscure, & sa reputation qu'un fantôme.

Pour

Qui est la plus ancienne des Villes & des Republiques.] Cet endroit me fait souvenir d'un beau passage de Plutarque, qui dit en quelque endroit de ses Morales, que Dieu qui a tout créé, qui est tout-puissant, souverainement juste, & ouvrier tres-parsait, comme dit Pindare, a créé le monde comme une ville commune aux hommes & aux Dieux, asin qu'ils y habitent avec la justice & la vertu.

XVII. Tout le temps' de la vie de l'homme n'est qu'un point.]
On ne sauroit trouver quelque part que ce soit un plus beau
portrait de l'homme. Il est bien difficile de le bien lire &

d'avoir encore de la vanité.

La matiere dont il est composé, n'est qu'un changement continuel. ] C'est pourquoy Platon saisoit cette admirable desinition de l'homme par rapport au corps: L'homme est ce qui n'est point. Je ne saisi tout le monde la goûtera: pour moy j'en suis charmée. Socrate & les Platoniciens avoient puisé ce sentiment dans la doctrine de Parmenide, qui avoit enseigné, que dans la nature, ou dans l'Univers, il y a deux parties; l'une inconstante, vagabonde, sujette au changement, & qui sais cesse est Tom. II.

Pour tout dire en un mot, ce qui est du corps, à la rapidité d'un fleuve; ce qui est de l'esprit. est une sumée & un songe; la vie un combat perpetuel & un voyage dans une terre étrangere, enfin la reputation dont l'homme se flatte aprés sa mort, n'est qu'un oubli. Qu'est ce donc qui peut le conduire heureusement dans une route si difficile? C'est la Philosophie seule. Cette Philosophie consiste à conserver son ame entiere & pure toujours maîtresse de la volupté & de la douleur; à ne permettre jamais qu'elle sasse rien timerairement.

autrement & autrement disposée: c'est à dire la matiere, qu'il appelle par cette même raison, sujette à l'opinion; & l'autre, toujours durable, incorruptible, toujours semblable à soy-même, & exemte de toute sorte de changement; en un mot, qui est toujours, & toujours une: & c'est la partie intelligente, c'est à dire Dieu; & cela s'accorde parsaitement avec le nom que Dieu prend dans l'Ecriture sainte, \* Je suis celui qui suis, parcequ'à luy seul appartient proprement l'estre permanent, & que toutes les autres choses changeant perpetuel lement, & passant toujours d'un estre à un autre, sont & ne sont pas.

Enfin la reputation dont l'homme se flatte après sa mort, n'est qu'un oubli. ] Cat la plus grande reputation compactée à l'éternité, n'est qu'un moment & pas même un mo-

ment

Cest la Philosophie seule. ] La Philosophie proprement prife n'est que la connoissance des choses divines & humaines à la Religion. ment, qu'elle use de dissimulation, ni qu'elle s'éloigne de la vérité, & à faire, en sorte
qu'elle soit toujours sussissante à elle-même,
qu'elle n'ait jamais besoin qu'un autre fasse
quelque chose, ou qu'il ne la fasse pas; de
plus; qu'elle reçoive tout ce qui luy arrive
comme venant du même lieu d'où elle est sortie; qu'elle attende toujours la mort avec un
esprit tranquille, & comme sachant bien que
cette mort n'est autre chose que la dissolution
des élemens dont chaque animal est composé.
Car s'il n'arrive jamais rien de fâcheux aux
élemens mêmes qui sousrent ces changemens
con-

Quelle soit toujours suffisante à elle-même. ] Elle ne le peut

sans le secours de Dieu.

Qu'elle n'ait jumais besoin qu'un autre fasse quelque chose, ou qu'il ne la fasse pas. ] Antonin voudroit rendre l'homme sage trop indépendant, s'il parloit icy des choses temporelles & des secours que les hommes se doivent les uns aux autres; aussi n'est ce pas son sens; il ne parle que de ce qui regarde le veritable bonheur, qui ne sauroit jamais dépendre

de l'action d'autruy.

Que cette mort n'est autre chose que la dissolution des élemens, dont chaque animal est composé. C'estoit l'opinion des Platoniciens, qui l'avoient prise d'Empedocle, que la naissance & la durée des corps n'estoient que l'union & l'assemblage des premiers principes, & la mort leur separation; & qu'ainsi, comme rien ne naissoit, c'est à dire, qu'il n'y avoit pas de création nouvelle, rien ne perissoit non plus; il n'y avoit ni procreation de rien, ni reduction à rien; & cela est vray pour la matiere depuis que le monde a esté diré du neant. 60 Reflexions Morales de l'Emp. Marc. Ant. continuels & qui ne font que passer toujours de l'un à l'autre, pourquoy apprehenderoiton la dissolution & le changement de tour le corps, puisque ce changement & cette dissolution sont selon la nature. Or tout ce qui est selon la nature ne peut estre un mal.

Cecy a élé écrit à Carnunte.





## REFLEXIONS

# MORALES

DE

LEMPEREUR

## MARC ANTONIN.

#### LIVRE TROISIE ME.

On seulement il faut penser que nostre vie se consume chaque jour, & devient plus courte: mais encore il faut considerer que si on vit long temps, on n'est pas assuré de conserver

# REMARQUES

#### LE TROISIE'ME LIVRE

I. Non seulement il faut penser que nostre vie se consume chaque jour. ] Antonin exhorte les hommes par les motifs les plus pressans, à tout quiter, pour s'adonner entierement à l'étude de la légesse avant

la même force d'esprit & le jugement necessaire pour la contemplation & pour l'intelligence des choses divines & humaines: car des le moment qu'on tombe en enfance, on conserve bien les facultez de transpirer, de se nour-rir, d'imaginer, de desirer, & toutes les autres de cette nature: mais de se servir de soymème, de remplir ses devoirs, d'examiner la verité de ses prejugez & d'estre en état de juger s'il est temps de quiter la vie, ensin tout ce qui demande une raison mâle & bien exercée, tout cela est déja éteint en nous. Il faut donc se hâter, non seulement parce qu'on approche tous les jours plus prés de la mort:

mais

avant que l'âge vienne leur ôter, ou affoiblir leur rai-

Dés le moment qu'on tombe en enfance. ] Cela est fondé sur le proyerbe qui ne se trouve que trop souvent vertable. Vieil-

lards deux fois enfans.

Et d'estrelen état de juger s'il est temps de quitter la vie. ]
Les Stoiciens croyoient qu'il estoit d'un homme sage, de quitter la vie dans les necessitez pressantes, ou lors qu'il se voyoit en état de ne pouvoir plus templir ses devoirs. Il est étonnant qu'Antonin n'ait pas reformé une opinion si injuste & si contraire à la raison & à la nature même, sur tout Socrate luy ayant appris que Dieu nous amis dans ce monde comme dans un poste que nous ne devons jamais quitter sans sa permission.

Il faut donc nous hâter. ] Il veut dire qu'il faut se hâter de connoître & d'apprendre. Mais, dira-t'on, à quoy sert-il d'apprendre quand on est si prés de la mort? Cela sert à ne pas la craindre, & a sortir de la vie avec plus de

tranquillité.

mais aussi parce que la connoissance & l'intelligence des choses nous abandonnent souvent

avant que mourions.

rivent fortuitement ou necessairement aux estres que la nature produit, ont quelque chose d'agreable & de charmant, comme ces parties du pain, qui dans le four s'entr'ouvrent & se separent: car ces mêmes parties que la force du seu a separées & désunies contre le dessein du boulanger; ne laissent pas de donner certaine grace au pain, & d'exciter à le manger. Tout de même les sigues les plus mûres se rident & se sendent, & ce qui appro-

Altonin combat icy le sentiment de ces athées, qui voyant dans la nature plusieurs choses qui leur paroissent ou
dissormes on invisies, ou même nuisibles, pretendent tirer de là dei consequences seures, qu'il n'y a point de Dieu,
ou que s'il y en a, il ne se mesle point de tout des affaires des hommes, & laisse aller le monde au hazard. Il
leur apprend donc que ces mêmes choses ne sont rien moins
que ce qu'ils pretendent, & qu'elles ont leurs graces &
leurs beautez, en ce qu'elles sont ou les suites ou les accompagnemens des estres où elles se trouvent. Antonin n'a eu garde de tomber dans le ridicule des anciens Stoiciens, qui sourencient qu'il n'y avoit rien d'inutile dans
le monde, qu'une puce servoit à nous éveiller, & une
souris à nous rendre soigneux, comme Chrysippe l'avoit écrit dans ses livres.

Ou fortuitement ou necessairement. ] Antonin n'admet point de hazard. Il appelle necessaires les Choses qui sont

proche de la pourriture, donne de la beauté aux olives qui commencent à mûrir. Les épics qui baissent la teste, la ferocité du lion, l'écume du sanglier, & plusieurs autres cho-ses semblables, si on les regarde separément, n'ont rien qui approche de la beauté: cepen-dant parce qu'elles accompagnent les estres que la nature produit, elles leur donnent de l'agrément, & plaisent aux yeux. Par la mêmeraison, si quelqu'un a l'esprit assez sort & assez prosond pour contempler & connoître toutes les choses qui arrivent dans cet Univers, il n'en trouvera presque pas une, non pas même de celles qui arrivent en consequen-ce & à la suite des autres, qui n'ait ses graces particulieres, & qui ne serve à relever la beauté du Tout, dont elle fait partie. Ain-si il ne verra pas avec moins de plaisir les be-stes seroces vivantes, qu'il les verroit dans les ouvrages de Statuaires & des Peintres.

coujours les suites des autres; & fortuites, celles qui arrivent ou contre le dessein de l'ouvrier, ou sans aucune necesticapparente, quoy qu'elles viennent des causes que la providence conduit.

Si quelqu'un a l'esprit assez fort & assez prosond pour consempler & connoistre. ] En esset il n'y a que les esprits protonds qui soient capables de parvenir à cette connoissance des causes & des essets des estres que la nature produit.

Qu'il les verroit dans les ouvrages des Statuaires & des Peinires.] Aristote écrit dans le Chap. sv. de sa Poëri Marc Antonin. LIV. III.

Il trouvera que les vieilles & les vieillards ont leur beauté, aussi bien que les jeunes gens, & il verra avec les mêmes yeux les uns & les autres. Ensin il découvrira dans une infinité de semblables sujets des beautez qui ne sont pas sensibles à tout le monde, mais seulement à ceux qui sont accoutumez à la nature & à ses ouvrages.

III. Hypocrate, aprés avoir guéri plusieurs maladies, est mort luy-même de maladie. Ceux qui ont fait profession de prédire la mort aux autres, ont ensin subi leur destinée, Alexandre, Pompée, Cesar aprés avoir détruit de fond en comble tant de villes & désait tant de milliers d'hommes dans les combats, sont ensin morts à leur tour. Heraclyte ayant se long-tems discouru sur l'embrasement qui de-

que, que naturellement les hommes aiment si fort l'imitation, qu'ils voyent dans la peinture avec un tres grand plaisir les objets qu'ils n'oseroient regarder dans la nature. Anto-

nin a égard icy à cette verité.

Il trouvera que les vielles & les vieillards ont leur beauté.]
Antonin a reduit icy dans ses justes bornes un sentiment outré des Philosophes de sa secze, qui preservient le laideur & la vieillesse à la jeunesse & à la beauté, & qui soûtenoient qu'il n'y avoit que cela d'aimable, & que l'amour qu'on avoit pour une laide personne, cessoit des qu'elle devenoit belle. Ce paradoxe seur attiroit la raillerie des honnestes gens, qui les comparoient à des moucherons qui tuyent le bon vin, & qui n'aiment que le vinaigre.

III.

devoit consumer le monde, a fini par les eaux qui ont rempli ses entrailles, & il est mort tout couvert de sumier. Democrite est mort mangé des poux, & c'est une autre espece de vermine qui a fait mourir Socrate.

A quoy aboutissent tous ces discours? Tu

III. A fini par les eaux qui ont remplises entrailles, & est mort tout couvert de sumier. Heraclite estant hydropique demanda à ses Medecins s'ils ne pourroient pas convertir cette inondation en secheresse. Les Medecins luy ayant répondu qu'ils n'avoient aucun secret pour cela 'il se mit dans du sumier au Soleil, croyant que la chaleur de ce sumier dissiperoit l'eau dont il estoit plein. Ce remede ne réussit pas, & il mourut dans le sumier. Antonin lui donne icy un ridicule qui est bien sensible. Ce Philosophe s'amuse à discourir de l'embrasement du monde, chose tres éloignée, & qui ne le touche en rien, & il ne voit pas qu'il va perir par un deluge d'eaux, dont il sera luy-même la source.

Democrite est mort mangé des poux.] Antonin est le seul qui parle ainsi de la mort de Democrite. L'opinion commune est qu'il se sit mourir luy-même, voyant que la vieil-

lesse lui asfoiblissoit l'esprit.

C'est une autre espece de vermine qui a fait mourir Soerate. ] Il parle des accusateurs de Socrate & du peuple qui le sit mourir. J'ai vû des gens du monde qui estoient choquez de cette expression, & qui la traitoient de turlupinade. C'est leur saute; rien n'est plus serieux. Comme les Philosophes ont comparé les Tyrans aux lions & aux tigres, ils ont aussi comparé le peuple aux animaux les plus dégoûtans & les plus vils: & il faut estre accoutumé à leur langage.

A quoy aboutissent tous ces discours? ] Tout ce qu'Antonin vient de dire sent l'homme qui craint la mort & qui tâche de se rassermir par des exemples. Or

tous

t'es embarqué, tu as fait ta course, tu es abordé où tu devois aller, sors du vaisseau. Si tu en fors pour arriver à une autre vie, tu y trouveras des Dieux; & si tu es privé de tout sentiment; tu cesseras d'être sous le joug des douleurs & des voluptez, & de sorvir à un vase si fort au-dessous de ce que tu es: car icy sans contredit la partie quisert est plus excellente, puisque c'est l'osprit, cette Divinité qui est au-dedans de toy, au lieu que l'autre n'est que du fang & de la poussiere.

35 IV. Ne consume point le temps qui te reste à vivre à penser aux autres, quand cela n'est d'aucune utilité pour le public : car ces pen-· sées te priveront d'une autre chose qui t'est plus importante, je veux dire qu'ayant l'esprit occupé de ce que celui-cy ou celui-là fait, pourquoy il lefair, de ce qu'il dit, de ce qu'il pense, ou de ce qu'il veut entreprendre ; toutes

tous ces exemples sont inutiles & ne font rien à nostre fait. Il n'est pas question de savoir ce qui est arrivé aux autres. s'agit de connoître que la vie estant un voyage que les uns achevent plutoft, les autres plus tard , quand on est au port, il est ridicule de souhaiter d'estre encor le jouet des vents & des tempestes. Voila le sens de cette demande, à quoy aboutissent tous ces discours?

IV. Quand cela n'est d'aucune utilité pour le publics ] Car nous devons employer toutes nos pensées & tous nos talens à l'utilité publique, parce que ce sont des dons de Dieu 🚨 👉 que, comme dit faint Paul, les. Efprit n'a efte donné à chacun que pour ce qui est utile à tous. Ta

\* 1 Cor. 12.

ces choses te feront errer hors de toy-même, & t'empescheront d'estre attentif à conduire & à observer ta propre raison. Il faut donc éviter toutes les pensées vaines & inutiles, sur tout celles que la curiofité & la malice font naître. Tu doisaussi t'accoûtumer à ne penfer aucune chose, sur quoy si quelqu'un te demandoit tout d'un coup ce que tu penses; tu ne pusses répondre avec liberté & sur le champ: Je pensois cela & cela; afin que par là tu sasses connoître que tu n'as rien dans le cœur qui ne soit pur, simple, bon, & qui ne convienne à un homme qui est né pour la societé, qui rejette entierement les pensées de luxe & de volupté, qui méprise les vaines disputes, l'envie, les soupçons & ensintout ce que tu ne pourrois avouer sans honte. Un homme comme celuy-là, qui ne remet point de jour à autre à se rendre plus parfait, doit estre regardé comme le prestre & comme le mc-

Ta propre raison. ] C'est à dire ton esprit, ton ame, qui est ce que tu as de pur.

Tu dois aussi l'accontumer à ne penser aucune chose, sur quoy si quelqu'un te demandoit, éc. ] Ce precepte me paroit divin; il n'ya que les Saints qui puissent le mettre en pratique. Et à quel degré de saintee en faut-il pas même estreparvenu. pour pouvoir toujours dire tout ce que l'on pense, sans jamais rien dire dont on doive rougis?

Doit estre regardé comme le prestre & comme le mi-nistre des Dieux, servant toujours la Divinisé, ] Cette

pen-

Marc Antonin. LIV. III.

ministre des Dieux, servant toûjours la Divinité qui est confacrée au dedans de luy comme dans un temple. C'est cette Divinité propice qui le rend indomptable à la volupté, invulnerable à la douleur, insensible aux injures & aux violences, & inaccessible aux vices & à tous les desirs déreglez. C'est elle qui le rend un vaillant athlete dans le plus grand de tous les combats qu'il faut foûtenir, pour ne se laisser vaincre par aucune de ses pasfions; qui luy donne une justice, dont il est entierement penetré. C'est elle enfin qui luy fait recevoir avec plaisir tout ce qui luy arrive par les ordres de la providence, & qui l'oceupant tout entier, ne luy laisse le temps de penfer à ce que les autres pensent, disent ou sont, que dans des necessitez pressantes, & lors qu'il y va de l'interest du public. Car il ne s'occupe qu'à faire les choses qui sont de luy, & il ne pense qu'à celles qui luy sont assignées par la nature universelle. Il tâche de per-

pensée est grande & noble, & les Chrêtiens en pourroient faire aujourd'huy un heureux usage, s'ils vouloient se regarder comme les prestres & les ministres du S. Esprit qui habite dans leurs cœurs, luy rendre le culte qui luy est dû, & ne l'affliger jamais par aucun des-ordre. Saint Pierre dit formellement que nous sommes le temple spirituel & les \* saints prestres pour offrir des victimes spirituelles.

Il tache.. de penfectionner la beauth de celles là . & il \* LS. Pierre L.

fectionner la beauté de celles-là, & il est convaincu de la bonté de celles-cy. Car ce qui est destiné à chacun, luy est convenable & utile, & tend avec luy à la même sin. Il se souvient qu'il y a une étroite union & parenté entre tous les estres raisonnables, & qu'il est de la nature de l'homme d'avoir soin de tous les hommes. Il ne recherche pas l'estime de tout le monde indifferemment, mais seulement de ceux qui vivent conformement à la nature; & pour ceux qui vivent d'une autre maniere, il a toujours devant les yeux quels ils sont dans leur domestique, en public, le

est convaincu de la bonté de celles-cy. I On ne peut rien voir de plus parsait. Voila l'état où doir estre un veritable Chretien, estre convaincu que tout ce qui luy arrive, luy est bon, & travailler à faire que tout ce qui vient de luy, soit beau, c'est à dire, juste & agreable à Dieu.

Il ne recherche pas l'essime de tout le monde indisseremment.] Socrate prouve dans le Criton, que ceux qui preferent l'essime du peuple à celle des Sages, corrompent cette partie d'eux mêmes, qui ne vit que par la justice, & que l'injustice seule détruit. Mais pour bien savoir celuy de qui nous devons rechercher l'estime, voicy une regle qui ne trompe point: Comme un athlete ne recherche pas l'approbation des spectateurs, mais celle de ses juges; ainsi un veritable Chrêtien, dont toute la vien'est qu'un combat, n'attend pas sa louange des hommes, mais de Dieus.

domestique, en public, le jour, la nuit. I Si on suivoit bien cette idée d'Antonin, exqu'on examinast de prés Marc Antonin. LIV. III.

jour, la nuit, & dans quelles compagnies ils font confondus, & pour ainsi dire, embour-bez. Ensin il ne fait aucun cas de plaire à des

gens qui ne se plaisent pas à eux-mêmes. V. Ne sais rien malgré toy, rien que tu ne rapportes à l'utilité publique, rien que tu n'ayes auparavant bien examiné, & rien enfin par caprice ou par passion. N'embellis point tes pensées par la beauté & l'élegance du discours; évite de trop parler, & ne te messe point de beaucoup d'affaires. Que le Dieu qui est au-dedans de toy, conduise & gouverne un homme mâle, un bon vieillard, un ci-

toyen,

la vie de la pluspart des hommes, on rougiroit de leur estime, & on se consoleroit aisement de leur mepris.

Dans quelles compagnies ils sont confondus, & pour ainsi dire embourbez. ] Antonin considere avec raison les méchantes compagnies comme des bourbiers, où la pluspart des

hommes achevent de se corrompre.

Il ne fait aucun cas deplaire à des gens qui ne se plaisent pas à eux-mêmes. ] Je suis charmée de cette definition des foux & des vicieux : Ils ne sauroient se plaire. On peut leur dire ce que Tiresias dità Edipe dans Sophocle : Les gens de vostre naturel sont insupportables à eux-mêmes. En effet, le vice est une corruption de l'ame & une sedition intestine qui fait combattre le vicieux contre luy-même, le choque, le trouble, le travaille, ne luy laisse pas un seul moment de repos, & l'empesche de jouir même de ses prosperitez apparentes.

V. N'embellis point tes pensées par la beauté & l'de-gance du discours. ] Chrysippe avoit écrit dans le premier H 7

toyen, un Romain & un Empereur, qui s'est luy-même mis en état, qu'il n'attend que le son de la trompette, pour sortir de la vie fans aucun retardement. N'ayes jamais recours au serment ni au témoignage d'autruy, pour confirmer tes paroles. Qu'il paroisse toujours de la gayeté sur ton visage. Accoutume-toy à te passer du service des autres et du

re-

livre de sa Rhetorique: Non seulement il faut negliger la collision des voyelles, pour ne penser qu'à ce qui est plus grand & de plus grande importance: mais il faut encore laisser passer certains defauts & certaines obscuritez. & faire même des folecismes dont d'autres rougiroient. Le même Philosophe disoit pourtant dans un autre endroit du même livre, que non seulement il falloit embellir son discours par des ornemens honnêtes & simples, mais qu'il falloit même avoir soin de ses gestes, de sa voix & de la composition du visage & des mains. Je ne sai si cette contradiction pourroit estre accordée. Ce qu'il y a de certain, c'est que les Stoiciens méprisoient fort l'eloquence, & la croyoient indigne de faire les soins du sage, qui n'est, comme dit Epictete, ni par ale, dittion.

N'aye jamais recours au serment ni au témoignage d'autruy pour confirmer tes paroles.] Il n'y avoit presque que de l'orgueil dans les raisons qui portoient les Stoiciens à defendre le serment & à condamner ceux qui avoient recours au témoignage d'autruy, pour confirmer leurs paroles. Car ils pretendoient que le sage meritoit d'eftre cru par luy seul sans aucun serment. En effet. l'homme croyable, c'est l'homme qui rend croyable le serment. Mais la veritable Religion, qui nous enseigne à ne point jurer en vain & pour des choses de neant, à

repos qu'ils te peuvent procurer. En un mot, sois ferme & droit par toy-même, & n'aye

point d'autre appuy.

VI. Si dans la vie tu trouves quelque chose de meilleur que la justice, la verité, la temperance & la force d'essprit, en un mot qu'une ame contente d'ellemême dans tout ce qu'elle fait selon les regles de la raison, & satisfaite de sa destinée

cause de la sainteté & la Majesté du nom de Dieu, & qui veut que nos paroles soient eni & non, nous enseigne aussi que le serment est permis & louable même en certaines occasions. C'est la fin des differends de tous les hommes, & Dieu même a bien voulu confirmer ses promesses par le serment. Ce qu'il y a à dire, c'est qu'il n'en saut user qu'avec beaucoup de retenuë, & lors qu'on ne peut s'en empescher sans blesser la charité. Aussi Epistete ne l'avoit-il pas condamné absolument, car il s'estoit contenté de dire: N'aye jamais receurs aus serment, si supeux t'en empescher; de sa une le peux, ne s'en jers que le moins qu'il te sera possible. Les Anciens remarquent qu'Hercule ne jura qu'une seule sois dans toute sa vie.

En un mot, sois ferme & droit par toy-mêms, & n'aye point d'autre appay. ] Cela est fort bon, d'empe-scher les hommes de mettre leur consiance dans les creatures, mais en même temps il saut leur enseigner à ne presumer rien d'eux mêmes, & à n'attendre leur force que de Dieu; & c'étoit le sentiment d'Antonin, qui en établissant le libre, arbitre n'ôtoit rien à la grace & au secours du ciel.

VI. Si dans la vie tu trouves quelque chose de meilleur.] Tout cet article me paroît admirable, & l'infinuation dont Antonin use, est bien plus essicace que les preceptes tout nuds. Car il n'y a rien que les hommes

dans tout ce qui luy arrive contre son gré; si tu trouves, dis-je, quelque chose de meilleur, attache-toy de tout ton cœura ce bien inessitatable, se jouis de cettesor que tu as trouvé. Mais si tu ne vois rien de meilleur que cette partie de la Divinité qui a son temple au dedans de toy, qui se rend toujours la maîtresse de tous ses mouvemens, qui examine avec soin toutes ses pensées, qui, comme disoit Socrate. Se délivre de la tyrannie des passions qui toutes ses pensées, qui, comme disoit Socrate, se délivre de la tyrannie des passions qui agitent les sens, qui est toujours soumise aux Dieux, & qui a toujours soin des hommes. Si toutes les autres choses te paroissent petites & méprisables auprès d'elle, ne donne place à aucune: cart'y estant une sois soumis, il ne dépendra plus de toy de t'en desaire pour t'attacher uniquement à ce bien qui t'est veritablement propre, & qui est à toy. Il n'est pas juste que rien d'étranger vienne tenir teste à ce veritable bien qui est l'unique auteur de la societé & de la raison. Je dis, rien d'étranger, comme les applaudissemens du peuple, les Principautez, les richesses les voluptez; car pour peu que nous donnions entrée à tout cela, & qu'il nous paroisse sortable, il prend d'abord le dessus, & nous entraine avant que nous y le dessus, & nous entraine avant que nous y prenions garde. Choisis donc librement & simplement tout ce qui te paroist le meilleur, & t'y attache de toutes tes forces. Ce qui est meilmeilleur, c'est ce qui est utile, & voicy une regle seure pour le discerner: Tout ce qui t'est utile, entant que tu es animal raisonnable, e'est ce qu'il faut retenir; & tout ce qui ne t'est utile qu'entant que tu es simplement animal, c'est ce qu'il faut rejetter. Conserve seulement ton jugement libre & dégagé de toutes sortes de prejugez, asin qu'il puisse saire surement cette difference.

VII. Garde-toy bien d'estimer jamais comme utile une chose qui te forcera un jour à manquer de foy, à violer la pudeur, à hair; soupçonner ou maudire quelqu'un, à estre dissimulé, à desirer des choses qui demandent des murailles ou des voiles pour estre cachées. Celuy qui n'estime que son ame; c'est à dire son propre genie; & le sacré culte qu'on rend à ses vertus, me sait rien qui sente la tragedie. Il ne s'abandonne point aux gemissemens; il ne demande ni la solitude, ni le grand monde; & ce qui est

**ċn**−

mes siment tant que d'avoir la liberté de choisir. Il semble que saint Paul ait voulu s'accommoder à cette inclination qui nous est si naturelle, quand il nous dit: Eprouvez toutes choses, & retenez ce qui est bon.

Tout ce qui t'est utile entant que tu es animal raisonnable. ] Que cette regle est belle, & de combien de faux plaisirs sevreroit-elle les hommes, s'ils y faisoient re-

flexion!

VII. Ne fait rien qui sente la Tragedie. ] C'est une expression pleine de torce & de sens. C'est pour dire qu'il

encore plus considerable, il vit sans crainte & sans desir. Il ne se met point en peine quel temps il a encore à jouir de la vie; il est toujours prest à la quitter, comme à faire toute autre action honneste & vertueuse; enfin fon unique soin, pendant qu'il est sur la terre, c'est detenir toujours son ame en état de faire tout ce qui est propre à l'homme & utile à la societé.

VIII. Dans l'ame d'un homme temperant & purgé de toutes les passions, il n'y a ja-mais la meurtrissure, ni corruption cachée, jamais la Parque ne le surprend, & ne tranche sa vie avant qu'elle soit complette, comme si c'estoit un Comedien qui se retirat avant qu'il eût achevé de joüer sa piece. De plus il a'y a ni bassesse ni orgueil, rien de force,

qu'il ne tombe jamais dans aucune de ces passions violentes & outrées qui regnent dans les Tragedies, & qu'il n'y a en

luy que simplicité & verité.

VIII. Dans l'ame d'un homme temperant & purgé de toutes des passions. ] Purger les passions chez les Stoiciens, c'est à dire les chasser, les emporter toutes sans qu'il en reste une seule. Mais Aristote entend par purger les passions, les reduire à la mediocrité, de maniere qu'elles soient toujours soumises à la raison,

Jamais la Parque ne le surprend, ni ne tranche sa vie avant qu'elle soit complette. ] En effet il n'y a que nos passions vicieuses qui nous sont croire que quand nous mourons, nostre vie n'est pas encore complette. Cette reflexion d'Antonin. qui ne paroist rien d'abord, est tres-judicieuse & tresfolide.

ni de déchiré, rien qui craigne la censure,

ni qui cherche l'obscurité.

IX. Respecte & cultive ton imagination, car tout dépend d'elle, afin qu'elle n'engendre point dans ton esprit des opinions contraires à la nature & indignes de la raison. Or ce que la nature & la raison demandent, c'est que tu retiennes ton consentement, que tu aimes les hommes, & que tu obeisses aux Dieux. Rejettant donc tous autres soins. ne t'attache qu'à ces trois choses, & souvienstoy que le seul temps qu'on vit, c'est le present, qui n'est qu'un point; tout le reste du temps est ou passé ou incertain. La vie de chacun n'est donc qu'un moment; le lieu où il la passe, qu'un petit coin de terre; & la re-

Ni de déchiré. ] Ce terme est expressif. Il y a du déchiré dans un homme, quand il se separe des autres hom-mes. & qu'il rompt le lien de la societé. On peut voir le ch. 35. du livre vin.

IX. Respecte & cultive ton imagination, ] Car c'est l'imagination qui produit les opinions. Ainsi on peut dire que c'est elle qui gouverne la vie des hommes. Par l'imagination Antonin entend icy la partie superieure de

l'ame; l'espritintelligent.

C'est que tu retiennes ton consentement. ] Car toutes les choies terrestres estant douteuses, incertaines & entieres ment inconnues à l'homme. le sage n'en doit point juger. Tout au plus il doit imiter la retenue des Philosophes Cyrenaiques, qui abandonnant le dehors & se renfermant uniquement dans leur sentiment, n'assuroient jamais d'une chose, Cela eff, & dissient toujours, #

putation la plus durable, qu'une chimere qui s'évanouit bien-tost, & qui passe successivement à des hommes, qui mourant presque dés qu'ils sont nez, bien loin d'avoir le temps de connoître ceux qui sont morts avant eux, n'ont pas celuy de se connoître eux-mêmes.

X. A toutes les regles que je t'ai données, su peux encore ajoûter celle-cu. C'est de saire.

X. A toutes les regles que je t'ai données, tu peux encore ajoûter celle-cy; c'est de faire toûjours une désinition ou une description exacte de tout ce qui peut tomber dans la pen-sée, de sorte qu'on voye precisément sa matière, que l'on connoisse toutes ses parties separément, & qu'on sache son veritable nom & le nom des choses dont il est composé & dans lesquelles il sera disson. Car il n'y a rien qui rende l'ame si grande, que d'examiner avec methode & avec verité tout ce qui peut arriver dans la vie, & d'y faire une telle attention, que l'on connoisse d'abord qu'elle

femble. Mais c'ne est qu'Antonin ne voluoit pas même se permettre; & avec raison: car dés que nous donnons lieu à ce seul il semble, c'en est assez pour nous rendre malheureux.

Et qui passe successivement à des hommes, qui mourant presque dés qu'ils sont nez. Ces cinq ou six dernieres lignes sont une image admirable. Il y a une rapidité si grande, que l'imagination même ne sauroit presque l'égaler.

X. Car il n'y a rien qui rende l'ame si grande.] Ce n'est que la fausse opinion que nous avons des choses, qui nous rend inquiets, laches, injustes & faciles à vaincre

partie du monde cela regarde, à quel usage il est destiné, de quelle consideration il est par rapport à l'Univers & par rapport à l'homme, qui est le citoyen de cette ville celeste, dont toutes les autres villes ne sont que comme les hôtelleries & les maisons. donc qui trappe presentement mon imagination? de quoy est-il composé? quel doit estre le temps de sa durée? quelle vertu sautillui opposer? la douceur? la force? la verité? la fidelité? la fimplicité? la frugalité? la sagesse? Sur chaque accident il faut donc dire: Cela vient de Dieu, c'est une suite des causes établies par sa providence, ou un effet du hazard. C'est l'action d'un homme qui vient de même lieu que moy, qui participe à 23002 12 02 3 5 To 2

par les douleurs comme par les voluptez. Au lieu que l'examen qu'Antonin recommande icy, nous faisant connoître veritablement ce que c'est qui nous arrive, nous apprend en même temps à le mépriser.

Qu'est ce donc qui frappe presentement men imaginazien; l'En donnant la regle, il donne en même temps l'exemple, & la met en pratique. Si sur chaque accident on suivoir cette methode, on ne seroit plus l'esclave de ses passions.

On un effet du hazard. T C'est à dire de ce qu'on appelle vulgairement le hazard, & qui n'est qu'une providence plus cachée, Cela a déja esté expliqué.

C'est l'attion d'un homme. ] Ce qu'un tel vient de me faire Ecc. Antonin sait ses restexions sur chaque accident qui luy arrivoit.

la même raison, & qui ignore ce qui est propre & convenable à sa nature. Mais moy, je ne l'ignore pas: c'est pourquoy je me comporte envers luy humainement & justement, suivans les loix naturelles de la societé; & dans toutes les choses indisferentes, je tâche d'en juger de même, & de donner à chacune

fon veritable prix.

XI. Si tu suis la droite raison dans tout ce que tu sais, & qu'il te suffise de t'en aquiter avec soin, avec douceur & avec courage, sans y joindre rien d'étranger, & en conservant ton esprit pur & net, comme si tu devois le rendre sur l'heure; en un mot, si tu es uniquement appliqué à ce que tu sais, sans rien craindre, & content de faire une action qui est selon la nature & de dire la verité en tout, tu vivras bien. Or il n'y a personne qui puisse t'empêcher de le faire.

XII. Comme les Medecins tiennent toujours prests & sous la main tous les instrumens necessaires pour les operations imprévues qu'ils peuvent avoir à faire, aye de même tout prests

XI. Tuvivras bien. ) Dans le langage de Zenon, comme dans celuy de Platon & d'Aristote, vivre bien c'est vivre heureux.

Or il n'y a personne qui puisse s'empescher del le fuire. ) Cette conclusion est admirable. Antonin ne s'amuse pas à la prouver car c'est une verité trop constante.

XII. Aye de même tout prêts les preceptes qui te peu-

81

prests les preceptes qui te peuvent aider à connoître les choses divines & humaines, & à faire la plus petite chose, en te souvenant toujours du lien qui lie les unes avec les autres. Car tu ne feras jamais bien aucune chose purement humaine, si tu ne connois les rapports qu'elle a avec les choses divines; mi aucune chose divine, si tu ne sais toutes les liaisons qu'elle a avec les choses humaines.

XIII. N'erre & netracasse pas davantage; tu n'auras le temps de lire ni les commentaires de ta vie, ni les faits des anciens Grecs & Romains, ni les recueils que tu as faits des anciens Auteurs, & que tu as mis à part pour t'en servir dans ta vieillesse. Hâte-toy donc de parvenir à ta fin, & renonçant à toutes tes vaines

į (O

mas.

evi**ä** 

e lor

FICE

e.) (\$

11291

espe-

vent aider.) C'estoit la methode des Stoiciens. Il enseignoient à leurs disciples à réduire toute la morale en preceptes & en maximes, afin qu'on les cût toûjours sous la main, pour s'en servir dans les occasions.

Du lien qui les lie les unes avec les autres.) Car la divinité & l'humanné sont si naturellement & si essentiellement unies, qu'on ne peut connoître l'une sans l'autre, ni les separer sans les ignorer toutes deux. Le precepte qu'Antonin donne icy, est un des plus importans de tout son livre. C'est le sondement de la justice & de l'é-

XIII. Ni les Commentaires de ta vie. ] C'est zinsique j'ay traduit v 7012 y parta 08, à cause de la suite. Car Antonin avoit fait l'histoire de sa vie, qu'il laissa à son fils. Ce livre est perdu.

Hâte toy donc de parvenir à 1a fin. ) La fin de l'hom-Tome. I. I

esperances aide-toy toy-même, si tu as autant de soin de toy, qu'il t'est permis d'en avoir. XIV. Les hommes ne savent pas toutes les

differentes fignifications qu'ont ces mots dérober, semer, acheter, se reposer, voir ce qu'il faut faire; c'est ce qui ne se voit pas avec les yeux du corps, mais avec certains autres XV. yeux.

me c'est de servir à l'utilité publique, en faisant du bien & en pratiquant les vertus. Mais les hommes font d'ordinaire sur cette pratique ce que les avares font sur les richesses. Ils entassent preceptes sur preceptes, & ne s'en servent iamais.

Ayde-toy toy-même, si tu as autant de soin de toy qu'il t'est permis d'en avoir.] Cela est fort bien dit. Nous attendons tout des autres, comme si rien ne dépendoit de nous. Mais il faut s'aider. Toutes les lumieres des autres ne nous fauvent point; il faut que nous travaillions nous-mêmes pour nous nourrir de la verité.

Qu'il t'est permis d'en avoir. ] Aujourd'huy nous devons

dire, qu'il t'est ordonné d'en avoir.

XIV. Les hommes ne savent pas toutes les differentes significations qu'ont les mots, dérober, semer, acheter. ] Cet article est plus difficile à entendre qu'aucun de -ceux que nous avons vûs. Antonin veut dire que tous les mots ont veritablement une fignification ordinaire & commune, qui étant marquée, s'il faut ainsi dire, au coing de l'usage, peut être apperceue des yeux du corps; de maniere que chaque mot n'est pas plûtost prononcé, que chacun voit & entend sans aucune reflexion ce qu'il fignifie : mais qu'outre cette signification, ils en ont encore d'autres, qui sont plus cachées, & qui ne peu-vent être aperçues que par les yeux de l'esprit. Il n'y a que les spirituels qui les puissent entendre. Par exemple, tout le monde sait que dérober signisse prendre le biera d'autruy: mais peu de gens savent que se priver de la justiXV. Nous avons un corps, une ame animale & un esprit intelligent. Les sens appartiennent au corps, les mouvemens & les appetits à l'ame, & les opinions à l'esprit. Imaginer quelque chose, se faire une image d'un objet, cela nous est commun avec les animaux; estre remué & agité par ses passions comme une marionnette par ses ressorts, cela nous

justice, induire les autres dans l'erreur, estre médisant, impie, &c. sont autant de manieres de dérober. On peut dire de même de tous les autres termes. Cette verité est simportante, que ce n'est que l'ignorance où les hommes sont de toutes ces différentes significations des mots, qui a produit toutes les heresses qui ont déchiré l'Eglise. On a regardé les textes de l'Ecriture avec les yeux du corps, & point du tout avec ceux de l'esprit. Or la lettre tuë, & l'esprit seul vivise.

XV. Nous avons un corps, une ame animale, & un esprit intelligent.] C'est la même division que faint Paul fait dans une de ses Epîtres: \* Que vôtre esprit, vostre ame & vostre corps soient conservez sans tache pour l'avenement de nostre Seigneur. L'ame n'est autre chose icy que l'ame inferieure & sensitive, & l'esprit est la source de nos pensées. La division qu'Antonin fait dans cet article, me paroist admirable & d'une tres-grande utilité.

Les sens appartiement au corps. Car les sens ne sont remuez que par les esprits animaux, qui sont eux-mêmes des corps.

Les mouvemens & les appetits à l'ame.] Parce que c'est l'ame inferieure & sensitive qui desire & qui est émué par les objets.

Et les opinions à l'esprit.] A l'esprit, c'est à dire à l'ame superieure & intelligente: qui juge & qui donne ou refuse son consentement.

\*.1.Theff.5.

84 Reflexions Morales de l'Emp , &c. nous est communavec les bestes les plus seroces, avec tous les effeminez & avec les monstres, comme Phalaris & Neron; suivre son esprit pour guide dans toutes les actions exterieures qui paroissent des devoirs utiles, cela aussi nous est communavec les Athées, avec ceux qui abandonnent lâchement leur patrie, & avec ceux qui commettent toutes sortes de crimes quand leurs portes sont bien fermées. Si donc toutes ces choses nous sont communes avec tout ce que je viens de dire, la seule qui reste, & qui est le propre de l'homme de bien, c'est d'aimer & d'embrasser tout ce qui lui arrive & qui lui est destiné, de ne point profaner ni troubler par une foule d'imaginations & d'idées ce Genie qui est consacré dans son cœur comme dans un temple: mais de se le conserver toujours propice, & de luy obeir comme à un Dieu, en ne disant jamais rien

Suivre son esprit pour guide dans les actions exterieures qui paroissent des devoirs utiles. ] Ce passage est remarquable. Ce n'est pas la pratique des devoirs qui constitue l'homme de bien, mais la fin qu'il se propose dans cette pratique. Car un athée, un trastre, un débauché pratiquent souvent tous les devoirs exterieurs, quand ils leur paroissent utiles.

De ne point profaner ni troubler par une foule d'imaginations & d'idées.] Dans cette foule d'imaginations & d'idées il ne peut y avoir que mensonge & que desordre. Or le mensonge & le desordre sont incompatibles avec le Saint Esprit qui habite dans nos cœurs.

REMAR-

que

Marc Antonin. LIV. III.

que de vray, & en ne faisant rien que de justé. Que si tous les hommes s'opiniatrent à ne vouloir pas croire qu'il vit simplement, modestement, & tranquillement, ilne se fache pas contre eux, & il ne laisse pas de continuer le chemin qui le mene à la fin de sa vie, à laquelle il faut arriver pur, tranquille, libre, détaché de tout, en se conformant à sa destinée, sans violence & de tout son cœur.



## REFLEXIONS

# MORALES

DE

## L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

### LIVRE QUATRIEME.

UAND da partie superieure de nous-mêmes suit sa nature, elle

est disposée de maniere sur tous les accidens, qu'elle change d'objet sans peine, & va à ce qui est possible & qui luy est presenté. Car elle n'a aucune prédilection pour aucune chose du monde; & quand elle se porte à ce qui luy a paru le meilleur, c'est toujours avec exception;

### REMARQUES

SUR

### LE QUATRIEME LIVRE.

I. Coffacles que le traversent, &c. ] Les hommes seroient bien malheureux, si le bien qu'ils ont eu dessein de faire, n'étoit mis en ligne de compte que quand

Marc Antonin. LIV. IV. & de tous les obstacles qui la traversent, elle en fait l'objet & la matiere de son action, comme le seu qui se rend le maître de tout ce que l'on jette dedans. Des matieres entassées éteindrosent une petite lampe, mais un feu bien allumé & bien ardent se les rend propres, les consume dans un moment; & n'en devient

II. Ne fais jamais rien legerement & sans y

employer toutes les regles de l'art.

que plus fort.

III. Les hommes souhaitent des lieux de retraite à la campagne, sur le rivage de la mer, sur les montagnes; & c'est ce que tu souhaites toy-même avec beau; coup d'empressement. Or cela n'est pardonnable qu'aux ignorant. A tout heure n'estil pas en ton pouvoir de te retirer au-dedans de

toy?

quand ils l'ont fait: car comme ils ne sont pas maîtres des obstacles qui peuvent survenir, ils ne sont pas assurez de les vaincre. Mais Dieu par un effet de sa bonté & de sa justice a bien voulu que l'obstacle même pût devenir la matiere de leur action. En faisant un bon usage de cet obstacle, le bien qu'ils vouloient faire est accompli. Leur action change, mais leur dessein ne change point, & le succés est toujours le même. Cet article est parfaitement beau & digne d'un Chretien.

II. Ne fais jamais rien legerement & fans y employer toutes les regles de l'art.] Ce precepte est tres-important. Dés qu'on s'accoutume à se negliger dans les petites choses, on se fait peu à peu une habitude de sa negligence, & on se neglige immanquablement dans les plus grandes.

111

toy? L'homme n'a nulle part de retraite plus tranquille, ni où il soit avec plus de liberté, que dans sa propre ame, sur tout s'il a au-dedans de luy de ces choses pretieuses, qu'on n'a qu'à regarder pour estre dans une parsaite tranquilité. J'appelle tranquilité le bon or-dre & la bonne disposition de l'ame. Retiretoy donc souvent dans une si délicieuse retraite; reprens y de nouvelles forces, & tâche de t'y rendre toy-même un homme nouveau; aves-y toujours fous ta main certaines maximes courtes & principales, qui se representant à toy, suffiront à dissiper tous tes chagrins, & à te renvoyer en état de ne te fâcher d'aucune des choses que tu vas retrouver dans le monde. Car de quoy te fâcherois-tu? De la malice des hommes? Si tu te souviens bien de cette verité, que les animaux raisonnables sont nez les uns pour les autres: que c'est une partie de la justice que de les supporter, & que c'est toujours malgré eux qu'ils pechent; si tu pen-ses combien de gens, qui ont eu des inimitiez capitales, des soupçons, des haines, des querelles, sont morts ensin & reduits en cendre,

III. Sur tome s'il a au dedans de luy de ceschoses precienses. ] Il veut dire des veritez reduites en maximes, en axiomes selon la doctrine des Stoiciens; ou plutost toutes les verrus, la temperance, la force, etc. qu'il regarde comme les meubles precieux de l'ame.

89

dre, tu cesseras de te tourmenter. Mais peutêtre seras-tu fâché des choses qui arriveront selon l'ordre de la nature universelle: Remetstoy d'abord dans l'esprit ce dilemme, Ou c'est laProvidence qui regle tout, ou c'est le hazard; ou pensemême aux argumens par lesquels on t'a prouvé que l'Univers est comme une ville. Mais les choses purement corporelles te toucheront: Tu n'as qu'à faire cette reflexion, que nostre ame, quand elle s'est bien recueillie en elle-même, & qu'elle connoît bien son pouvoir, ne se méle point du tout avec nos esprits tourmentez par la douleur, ou flattez par la volupté, & tu n'as qu'à appeller à ton secours tout ce que tu as ouy dire de ces deux passions, & que tuas reçu pour vray. Quoy donc, fera-cele desir de la gloire que te déchirera? Pense avec quelle rapidité toutes choses tombent dans l'oubli; remets-toy devant les yeux le chaos & l'abîme infini du temps

On o'est la Providence qui regle tout, ou c'est le hazard.] Si c'est la Providence, il ne peut nous arriver auc un mal, comme cela a déja esté prouvé; & si c'est le hazard; comme le pretendoient les Epicuriens, il faut estre sou pour s'en plaindre.

Ne se messe point du tout avec nos esprits tourmenper par la douleur, ou statez par la volupté.] Antonin explique icy une verké physique aussi sensiblement que l'auroit pû faire le plus grand Philosophe. Il est certain qu'il dépend de nons de separer nos pensées d'avec les mouvemens de nôtre sang & de nos esprits. Car l'ame

L :

temps qui te suit & qui te precede, la vanité des acclamations & des applaudissemens, l'inconstance & le peu de jugement du peuple qui croit te louer, la petitesse du lieu où se bornent toutes ces louanges: car toute la terre n'est qu'un point; & tout ce qui est habité, n'est qu'un point; & tout ce qui est habité, n'en est qu'une tres-petite partie. Combien se trouvera-t-il de gens dans ce petit coin de terre, qui te loueront? & quelle espece de gens sera-ce? La seule chose que tu as donc à faire, c'est de te retirer dans cette petite partie de toy même, que je t'ay indiquée. Sur tout, ne te tourmente point, ne sois point opiniatre, mais sois libre, & regarde toutes choses comme un homme mâle & fort, com-me un citoven & un mortel Parmiles verime un citoyen & un mortel. Parmi les veritez & les maximes que tu dois avoir toujours devant les yeux, il ne faut pas oublier ces deux-cy; la premiere, que les choses ne touchent

me n'ayant aucune part aux impressions que les objets font dans le cerveau par les mouvemens des ners & des muscles, peut estre indépendante. Mais elle l'est plus ou moins, selon qu'elle est plus ou moins forte, & qu'elle connoît plus ou moins la verité. Les Stoiciens ont pousse trop loin cette indépendance, comme on le verra ailleurs.

Du peuple qui crois te louer. ] Ce mot, qui crois te louer, me paroît fort beau. Le peuple crois nous louer: mais c'est à nous à ne pas croire qu'il nous loue.

Sur tout ne te tourmente point & ne te roidis point.]
La retraite dont parle Autonin, est inutile, si on veut y
por-

chent point d'elles-mêmes nostre ame; elles demeurent dehors sort tranquilles, & le trouble qui nous saissit, ne vient que de jugement que nous en saisons; l'autre, que tout ce que tu vois va changer dans un moment, & ne sera plus; & pour t'en convaincre, tu n'as qu'à penser à tous les changemens que tu as vus & qui se sont faits en ta presence. En un mot, le monde n'est que changement, & la vie qu'opinion.

IV. Si l'intelligence nous est commune à tous, la raison qui nous rend animaux raisonnables, l'est aussi. Si la raison l'est, la raison qui ordonne ce qu'il faut faire & cequ'il faut éviter, l'est encore. Cela estant,

la

porter ses passions avec soy; Si on veut se tourmenter pour les choses du monde, & se roidir contre sa destinée, c'est à dire, sarevolter contre Dieu. C'est le sens

de ce passage.

IV. Si l'intelligence nous est commune à tous.] Si l'on suit bien toutes les consequences qu'Antonin entasse dans ce chapitre, on en tirera des preuves tres-fortes & tres-convainquantes de toutes ces veritez, qu'il n'y a qu'une seule & même loy, & que l'ame est immaterielle, & par consequent immortelle. C'est une demonstration.

La raison qui nous rend animaux raisonnables, l'est aussi.]
Car si la raison n'estoit pas commune à tous, l'intelligence, qui a la raison pour objet, seroit donc inutile.
Or cela ne se peut. S'il n'y avoit pas une raison, il n'y auroit point d'intelligence, & nous serions en tout semblables aux animaux.

Iδ

I

la loy est commune; la loy estant commune; nous sommes donc concitoyens; si nous sommes concitoyens, nous vivons donc sous une même police, & le monde est une ville par consequent. Hé, sous quelle autre police que sous celle du monde pourroit-on croire que tous les hommes sussent generalement reinis! Mais cette intelligence raisonnable & soumise à une même loy, d'minous vient-elle? est-ce de cette grande ville, ou d'ailleurs. Car comme tout ceque j'ay de terrestre wient

La Loy est commune. ] Anconin reconneit donc icy une Loy naturelle qui estoit écrite dans ile cœur de tous les hommes, comme saint Paul le témoigne lors qu'il dit: \* Ees Gentils n'ayant pas la Loy. se tremont à eux-mêmes lieu de loy, faisant voir que l'œuvre de la loy est écrite dans leurs cœurs. On peut dire même que la Loy écrite n'est venue qu'au secours de la Loy naturelle, à cause du mepris que les hommes en avoient sait. Et ideire data lex est per Moysen, dit saint serome, quia prima lex dissipata est. La Loy a esté donnée par Moyse, parce que les hommes avoient profané la première Loy.

D'où nous vient elle? Est ce de cette grande ville, ou d'ailleurs? ] Si vous dites qu'elle nous vient d'ailleurs que de cette grande Ville, cela est absurde: car vous mettez un tout au delà du tout; & si vous dites qu'elle vient de cette grande Ville, il faut que vous en déterminez la source. Est ce de ce qu'elle a de visible? Non: car outre que l'intelligence a precedé le monde, on ne peut pas dire que ce qui n'est que matiere, produise ce qui est immateriel. C'est donc de ce qui est intelligible. Or ce qui est intelligible, n'est autre que Dieu.

\* Aux Romains. 11.

d'une certaine terre, que ce que j'ay d'humide vient d'un autre certain élement, que ce que j'ay de spirituel vient de l'air, & que ce que j'ay de feu vient de sa source particuliere, rien ne pouvant estre fait de rien, ni se reduire à rien, il faux tout de même que cette intelligence vienne de quelque endroit.

V. La mort, comme la naissance, est un mistere de la nature. L'une est le mélange & l'union, & l'autre la dissolution & la sepa-ration des mêmes principes. Il n'y a rien là de honteux, car il n'y a rien qui ne soit pro-pre à la nature de l'animal raisonnable, &c

conforme à l'ordre de sa constitution.

VI. Ces sortes de gens ne savent faire que Il y a une force majeure qui de ces actions. les entraine; & ne vouloir pas que cela arriye, c'est ne vouloir pas que le figuier ait un

Il faut tout de même que cette intelligence vienne de quelque endroit. ] En effet personne ne peut tires son intelligence de son propre sonds, ni estre sa lumiere à luy-même. Il faut donc la tirer d'ailleurs, c'est à dire du sein de la Divinité. Veritéfort grande & fort importante.

VI. Ces fortes de gens ne savent faire que de ces actions. ] Antonin venoit de recevoir quelque sujet de

se plaindre de quelqu'un, quand il fit cette reflexion.

Il y a une force majeure qui les entraîne.] Cette force majeure, c'est la corruption naturelle à l'homme, qui le porte même à faire le mal qu'il ne voudroit pas, & l'empesche de faire le bien qu'il voudroit. · VII. Chaffe

lait amer. Enfin souviens toy que dans un petit espace de temps ni un telhomme, ni toy-même, ne serez plus, & que dans un autre petit espace, son nom & le tien seront entierement esfacez de la memoire des hommes.

VII. Chassel'opinion, & tu as chassectte plainte importune, je iuis perdu! Or cette plainte estant chasse, le mal ne subsiste

plus.

VIII. Tout ce qui ne rend pas l'homme dire qu'il n'estoit, ne sauroit rendre sa vie plus mauvaise, & ne le blesse ni au dedans ni au dehors.

IX. C'est pour son utilité propre que la-

nature est forcée de faire ce qu'elle fait.

X. Si tu examines exactement toutes choses, tu trouveras que tout ce qui arrive, arrive justement, je ne dis pas seulement parce qu'il arrive en consequence de certaines
causes, mais parce qu'il arrive selon l'ordre
de la veritable justice, & qu'il vient d'un
Estre

VII. Chasse l'opinion, & tu as chassécette plainte importune, je suis pérdu. ] Car on n'est perdu que quand on croit l'estre, & le mal n'a d'autre pouvoir sur nous que celuy que

luy donne nostre opinion.

X. Mais parce qu'il arrive selon l'ordre de la veritable justice.] Grande verité. En effet, la justice est un des caracteres essentiels & inseparables de la Divinité, Toutes les voyes & tous les jugemens de Dieu sont justes. On ne peut rien voir de plus chrestien que tout ce que dit icy Antonin.

Εį

Estresuperieur, qui distribue à chacun ce qui luy est du. Prens-y donc bien garde, comme tu as deja commencé; & tout ce que tu fais, fais le dans la vue de te rendre homme de bien; je dis homme de bien veritablement & proprement, & non pas selon le langage ordinaire des hommes. Souviens-toy de cela dans toutes tes actions.

XI. N'ayes jamais des choses l'opinion que celuy qui t'offense en a, ou qu'il veut que tu en ayes: mais examine les, & voy ce qu'elles sont veritablement.

XII. Il faut que tu ayes toujours ces deux maximes; l'une de faire pour l'utilité des hommes tout ce que demande la condition de

Et non pas selon le langage ordinaire des hommes.) Car il n'ya rien que l'on donne à meilleur marché que le beau nom d'homme de bien. On a fait un terme de civilité d'une appellation grave, qui ne devroit, estre employée que pour marquer & pour distinguer la plus sincere vertu. Nous appellons un homme homme de bien, comme nous l'appellons Monsieur, & comme on appelle un Vaisseau le Victorienx, le Conquerant, avant qu'il ait vû la mer.

XI. N'aye jamais des choses l'opinion que celuy qui t'offense ena.) Le plus court & le plus seur moyen de nous venger de nos ennemis, c'est de leur ôter le plaisir de croire qu'ils nous ont sait du mal; & c'est le leur ôter, que de mépriser l'injure qu'ils nous ont saite, & que de ne pas la prendre pour injure.

XII. Tout ce que demande la condition de Legislateur

de Legislateur & de Roy: & l'autre, de changer de resolution toutes les sois que des gens habiles te donneront de meilleurs avis. Mais il faut toujours que ce changement se fasse par des motifs de justice & d'utilité publique, & jamais pour ton propre plaisir, pour ton interest, ou pour ta gloire particuliere.

XIII. As-tu la raison en partage? Oüy, je l'ay. Pourquoy donc ne t'en sers-tu pas? Et situ t'en sers, & qu'elle fasse bien ses sonctions,

que demandes-tu davantage?

XIV. Tu as esté fermé comme une partie de cet Univers, & tu rétourneras dans les mêmes parties qui t'ont formé, ou plutost aprés ce changement tu seras reçu dans la raison universelle, qui est le principe des choses.

XV. II

és de Roy. ] Car les Legislateurs n'ont ou ne doivent avoir d'autre but que le bien des peuples. C'est pourquoy les Rois estoient appellez anciennement biensaiseurs, comme cela paroît par ce passage remarquable de saint + Luc, és ceux qui sont les Mastres des Nations, en sont appellez les biensaiseurs.

X III. Que demandes-tu davamage?) Pourquoy demandes-tu des loüanges & des récompenies, puis qu'elles ne font

point partie de ta bonne action?

XIV. Tu seras reçu dans la Raisen universelle, qui est le principe des choses. D'est à dire dans le sein de la Divinité, qui renserme dans sa substance les idées, c'est à dire les modeles de tous les estres creez & possibles, comme un Architecte renserme sdans sa teste l'idée de la maison qu'il bâtit, & voila ce que Platon a entendu par

Luc. 22. 25. ses

Marc Antonin. LIV. IV.

XV. Il y a plusieurs grains d'encens sur un même autel; l'un tombe plutost dans le seu, l'autre plus tard: mais c'est toujours la même chose.

XVI. En moins de dix jours ceux qui te regardent presentement comme une beste feroce, ou comme un singe, te regarderont com-

ses idées, que l'on condamne si souvent sans les connoître. Et ce qu'Antonin dit sey, qu'après nostre mort nous retournerons dans la Raison universelle, d'où nous avons esté tirez, se doit entendre comme ce que saint \* Paul dit, que Dieu le Pere s'est proposé de réunir dans la plenitude des tems toutes choses en Jesus-Christ & par Jesus-Christ, tant ce qui est au ciel, que ce qui est sur la terre.

XVI. Ily a pluseurs grains d'encent sur même auté. I None sommes dans ce monde pour mourir, comme les grains d'encens sont sur un autes pour estre brûlez. Cette comparaison me paroît sort belle & sort convenable, car nous sommes tous les vistimes de la more.

XVI. En moins de dix jours ceux qui te regardent presentement comme une beste seroce. I Antonin fait une allusion manifeste age mot d'Aristote dans le r. Liv. de ses Politiques, "Toos "Inpiov ou une beste ou un Dieux, voulant dire que les peuples sont incapables de garder un juste milieu dans le jugement qu'ils sont des hommes. Se sur tont des Princes, les regardant ou comme des monstres ou comme des Dietux. Antonin se sant des monstres ou comme des Dietux. Antonin se sant de la partie de la prince de la pr

comme un Dieu. si tu retournes à tes maxi-

mes & que tu reprennes le culte de ta raison.

XVII. Ne fais pas comme si tu devois vivre encore des milliers d'années. La mort pend sur ta teste. Sois donc homme de bien penders d'années.

dant que tu vis, & que tu le peux.

XVIII. Combien de tems gagne celuy qui ne prend pas garde à ce que son prochain dit, fait, ou pense: mais qui est attentif, à ce qu'il fait luy-même, afin de se rendre juste & faint?

XIX. C'est un precepte d'Agathon, ne regarde point aux mœurs corrompues de ton prochain, mais va toujours ton chemin tout droit, & marche sur la même ligne, sans jamais t'en détourner.

XX. Celuy qui est ébloüi par l'éclat de la reputation qu'il laissera aprés sa mort, ne se fouvient pas que ceux qui parleront de lui, mourront bien-tost eux-mêmes; que ceux qui viendront ensuite, mourront aussi; & tou-jours de même, jusqu'à ce que sa memoire

XIX. C'est un precepte d'Agathon. ] Il y a deux Poetes de ce nom; un Tragique, & un Comique. Je croy que le mot qu'Antonin rapporte, est du premier de celuy que Platon fait parler dans son Banquet.

Ne regarde point aux mœurs corrompües de ton procham. ] Ce precepte est fort sage. La pluspart des hom-mes prennent pour uns pretexte de relachement dans leur conduite les mœurs corrompues de leur prochain. faut aller son chemin tout droit, pour éviter ce piege.

passant successivement par des hommes entêtez & qui meurent en admirant, soit entierement abolie. Mais supposons que ceux qui te loueront soient immortels, & que tareputation soit immortelle: que cela te fait-il, je ne dis pas quand tu es mort, mais pendant tout le temps même que tu es en vie? Car qu'est-ce que la louange seule & considerée sans une certaine utilité qui en revient? Renonce donc, pendant qu'il est encore temps,

XX. Carqu'est ce que la louange seule & considerée dans une certaine utilité qui en revient? ] Les Stoiciens mettoient la louange entre les choses indifferentes : mais ils partageoient ces choses indifferentes en deux classes, en choses éligibles & en choses rejettables, & ils mettoient la louange dans le premier rang. Mais comme ils faisoient encore trois classes de ces choses éligibles, la premiere des choses éligibles par elles-mêmes; la seconde des choses éligibles à cause de leur utilité, & la troisième de celles qui le sont par l'un & par l'autre, ils n'étoient pas bien d'accord dans lequel de ces trois derniers rangs ils devoient placer la louange. Antonin se moquoit de ces vaines subtilitez, & sans entrer dans toutes ces disputes, qui ne sont bonnes que pour l'Ecole, & point du tout pour la conduite de la vie, il ne faisoir aucune cas de la louange. Car si elle n'est éligible que pour son utilité, ce n'est donc plus elle qui est bonne, c'est le bien qui en revient. Or le sage ne fait dépendre son bien que de luy-même. Voila quelle estoit la pensée de cet Empereur. Aujourd'huy nous devons regarder les lotianges comme les fruits des vertus, lesquels produisent les mêmes vertus dans ceux qui nous louent. C'est seulement pour l'édification de nostre prochain que nous devons les aimer,

Renonce donc pendant qu'il est encore temps à ce vain

à ce vain present de la nature, pour t'attacher desormais à quelque chose de plus solide & de

plus parfait.

XXI. Tout ce qu'il y a de beau, est beau par luy-même, il renserme & contient en soy toute sa beauté, sans que la louiange en fasse aucune partie. La louiange donc ne rend ni pire ni meilleur ce qui est loué. Ce que je dis là s'étend sur toutes les choses qu'on appelle volgairement belles, comme sur les choses materielles & sur les ouvrages de l'art. En esset; tout ce qui est veritablement beau, n'a besoin d'aucune autre chose, non plus que la toi, la verité, la charité & la modestie. Car qu'y a-t'il là que la louiange embellisse, ou que le blame

present de la nature.] Ce passage est corrompu dans le texte. Si lesens que j'ay suivi est le bon, Antonin appelle la louange un vain present de la nature, parce qu'elle n'est qu'un son inutile, un bruit de langues qui ne sert qu'à flatter & à nourrir nostre orgueil, sans rien ajoûter à la beauté de la chose qu'on loue, comme il le prouve dans l'article suivant. Et cela me paroît fort beau. On a pourtant lû ce passage d'une autre maniere, & on en a tiré ce sens, qui n'est pas à rejetter: Tu rennues mal à proper pour elle (pour la louange) au present que la Nature (Dieu) t'a fait, (de pouvoir trouver ton bonheur en toy-même) quand tu fais dépendre ta felicité des discours des autres. Mais jecroy qu'il ne seroit pas difficile de faire voir que de la maniere dont on lit le texte, on ne conserve pas le stile d'Antonin, & qu'on s'éloigne du genie de la langue Greque.

Marc Antonin. LIV. IV.

blâme puisse gâter? Une émeraude, pour n'être pas louée, en est elle moins belle? N'en est-il pas de même de l'or, de l'yvoire, de la pourpre, d'une épée, d'une fleur & d'un arbrisseau?

XXII. Si les ames demeurent aprés la mort, comment l'air peut-il les contenir depuis tant desiecles? Mais je te réponds : Comment la terre peut-elle contenir tous les corps qui y sont enterrez? Comme les corps, aprés avoir esté quelque temps dans le sein de la terre. se changent & se dissolvent pour faire place à d'autres : de même les ames qui se sont retirées dans l'air, aprés y avoir esté un certain

XXII. Si les ames demeurent après la mort, comment l'air peut il les centenir? Quand les hommes sont abandonnez à leurs propres lumieres, & qu'ils n'ont pas de principes seurs pour regler leurs veuës & leurs connoissances, il est impossible qu'ils ne tombent dans des absurditez infinies. Tour ce qu'Antonin diticy, marque parfaitement l'ignorance où les plus sages Payens estoient sur la nature de l'ame & sur son état aprés la mort. Il est bien vray, felon leurs principes, que tous les corps estant tirez de la matiere universelle, & les ames venant de l'Esprit universel, comme ils le croyoient, ni les corps, ni les ames ne peuvent jamais exceder la totalité qui les produit. Autrement, les uns & les autres servient comme la fumée qui occupe bien plus d'espace que le seu d'où elle sort. Mais leurs principes mêmes sont faux, comme on l'a déja vû. Il n'y a que la matiere qui puisse occuper de lieu; les ames n'en occupent point.

Tout de même, les ames qui se sont retirées dans l'air, Apré

tain terme, se changent, s'écoulent, s'en-flamment, & sont reçues dans la Raison universelle; & de cette maniere elles sont place à celles qui leur succedent. Voila ce qu'on peut répondre, en supposant que les ames sub-sistent aprés la mort. D'ailleurs on peut rendre cela sensible, non seulement par l'exemple des corps qu'on enterre, comme je viens de dire, mais encore par la quantité prodigieuse d'animaux qui sont mangez tous les jours par les autres animaux & par nous-mêmes. Car considere la quantité qui s'en consume, & qui est comme enterrée dans les entrailles de ceux qui s'en nourrissent; Cependant un même lieu sussit pour les recevoir, parce qu'il les convertit en sang & en leurs parties aëriennes & ignées.

XXIII. Quelque moyen de connoître la verité de chaque chose? C'est de la diviser en

samatiere & en sa forme.

#### XXIV.

aprésy avoir esté un certain temps. ] Antonin suit icy, le sentiment de certains Philosophes, qui croyoient qu'aprés la mort l'ame se retiroit dans l'air, pour y estre purgée & lavée des taches qu'elle avoit contractées pendant qu'elle avoit habité le corps, & qu'ensuite elle estoit reçue dans le Ciel & résuie à la Divinité.

En supposant que les ames subsistent après la mort. ]
Carles Philosophes les plus éclairez ne parloient de l'immortalité de l'ame qu'avec beaucoup de doute & d'incertitude. Ils ne paroissoient pas tant la croire, que la souhairer.

XXIII. C'est de la diviser en sa mariere & en sa forme.]

Marc Antonin. LIV. IV.

XXIV. Il ne faut point s'écarter, ni se laisser emporter au torrent; mais il faut suivre toujours la justice dans ses mouvemens, & la verité dans ses opinions.

XXV. O Univers! tout ce qui t'accommode, m'accommode; tout ce qui est de saison pour toy, ne peut estre pour moy ni prématuré ni tardis. O Nature! tout ce que tes saisons m'apportent, je le trouve un fruit délicieux. Tout vient de toy, tout est en toy: & tout retourne à toy. Quelqu'un dit dans une Tragedie; O chere ville de Cecrops! Et toy, ne diras-tu point: O chere ville de Dieu!

 $\mathbf{x}\mathbf{x}\mathbf{v}$ 

Par la forme les Stoiciens entendoient l'esprit de la Nature, la Cause efficiente, c'est à dire Dieu, qu'ils établissoient tellement meslé & confondu avec la matiere, qu'il n'en pouvoir estre separé: comme si Dieu estoit dans le monde de la même maniere que l'ame est dans le corps. Mais sans tomber dans cette erreur grossiere des Stoiciens, qui est si contraire à la Verité éternelle, qui nous apprend que Dieu estoit avant que le monde sus, se qu'il a fair le monde, nous pouvons entendre simplement les paroles d'Antonin, & diviser chaque chose en sa matiere, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence; & en sa forme, c'est à dire en ce qui a détermine à estre plutost cela que cela, soit que sa torme soit naturelle ou artificielle, simple ou composée.

XXV. O Nature! tout ce que tes saisons m'apportent.] Car la Nature n'a pas moins ses saisons differentes, que l'année. Les saisons de la Nature sont l'enfance, la jeunesse, la vieillesse, &c.

. Es toy ne diras su point: O chere ville de Dieu! ]
Car tout homme persuadé que ce monde est la Ville de

104 Réflexions Morales de l'Emp. XXVI. Democrite a dit: Fais peu de chose,

si tu veux estre tranquille; mais n'auroit-il pas esté mieux de dire : Fais toutes les choses necessaires, & tout ce que la raison demande d'un homme né pour la societé, & comme elle le demande? Car on trouve là tout ensemble, & la tranquillité qui vient de faire le bien, & celle qui vient de faire peu de chose. En effet, si de tout ce que nous disons & que nous faisons, nous retranchions, ce qui n'est point necessaire, nous aurions & plus de tems & moins de chagrin. C'est pourquoi sur chaque chose il faut se demander: Cela n'est-il point du nombre des choses non necessaires? Or'il faut retrancher non seulement les actions inutiles, mais aussi les pensées: car les penfées inutiles estant retranchées, les actions superfluës le sont aufli.

XXVII. ·

Dieu, sera convaîncu que tout ce qui luy arrive, est pour son bien, & le recevra sans murmure.

XXVI. Democrite a dit: Fais peu de choie si tu veux estre tranquille; mais n'aurois il pas esté mieux! ] Antonin avoit raison de corriger ce mot de Democrite, qui ne portoit pas tant l'homme à saire le bien, qu'à démeurer dans la non chalance & dans la paresse, qui est la source ou la nourrice de tous les maux. Ce chapitre est admirable.

Non seulement les actions inutiles, mais les pensées.]
Sous le mot d'actions Antonin comprend aussi les paroles, qui sont les productions de la pensée. Jesu sChrist nous dit dans S. Mathieu, que nous ren-

drons

Marc Antonin. LIV. IV.

105 XXVII. Essaye comme tu te trouveras de mener la vie d'un homme de bien; je veux dire d'un homme qui se plaît aux choses que la nature luy envoye, & qui se contente de faire des actions justes, & de posseder son esprit en paix.

XXVIII. Tu as vû ces choses là; voy encore celles cy. Ne te trouble point, mais sois simple. Quelqu'un a-t-il peché contre toy? c'est sur son compte. T'est-il arrivé quelque mal? prens courage. Tout ce qui t'arrive, t'estoit destiné par la nature universelle. un

drons compte de toutes les paroles inutiles que nous aurons dites.

XXVII. Essaye comme tu te trouveras. ] Antonin savoit fort bien que l'homme est naturellement porté au mal, & opiniâtre. C'est pourquoy il ne dit pas, Sois homme de bien; c'est luy en demander trop, & luy imposer d'abord une trop dure servitude; il se contente de luy dire, essaye, c'en est assez; essayons, Dieu fera le reste.

XXVIII. Tu as vû ces choses là, voy encore celles-cy.] On n'a pas bien compris le sens de ces paroles. Antonin repasse en luy-même tous les maux qui lui estoient arrivez, afin que cette pensée le portat àsousfrir plus volontiers ce qui luy venoit d'arriver, ou qui pouvoit luy arriver dans la suite, & à quoy il se preparoit, afin que rien ne pust luy parostre nouveau.

Mais sois simple.) Il n'y a rien de si opposé à cette simplicité que demandoit Antonin, que le trouble & le desordre que causent dans l'ame toures les passions.

C'est sur son compte.) C'est contre luy-même qu'il a peché,

ĸ

& non pas contre toy.

ndt

me m•

un mot, la vie est courte, & il faut profiter du present en suivant les regles de la raison & de la justice. Sois sobre dans le relâche que tu

donnes à ton corps & à ton esprit.

XXIX. Le monde est ou un arrangement, ou une consusion & un desordre, & c'est pourtant toujours le monde: mais pourroistu t'imaginer qu'il y eût entoy un certain ordre & une certaine disposition, & qu'il n'y eût que desordre & que consusson dans cette vaste machine dont tu fais partie? Sur tout puisque les choses les plus contraires y sont dans une entiere correspondance & dans une parsaite union.

XXX.

La vie est courte.) Pourquoy donc la consumer en plaintes

& en regrets?

XXIX. Le monde est ou un arrangement.] Ou le monde a esté sagement ordonné & disposé par la Providence, comme le soutiennent les Stoïciens & les Platoniciens, ou il est reglé par le hazard, selon le concours fortuit des atomes, comme les Epicuriens l'ont crû. Antonin va refuter le dernier sentiment par la fabrique de l'homme qui est un petit monde, où il y a un ordre admirable & un arrangement merveilleux.

Et c'est pour tant toujours le monde.] Antonin ajoûte cela, pour rendre plus sensible l'absurdité de ce sentiment des Epicuriens, comme si l'arrangement & l'ordre pouvoient sub-sister avec lo desordre & la confusion. Mais cela n'est pas si sensible en nostre langue, que dans le Grec & dans le Latin, où le mot, monde, signific ordre, propreté, belle disposition de parties.

Sur tout puisque les choses les plus contraires y sons dans une entière correspondance. Il Si le Monde n'estoit que

XXX. Il faut éviter sur toutes choses d'estre envieux; médisant, effeminé, opiniàtre, feroce, brutal, badin, lâche, faux,

bouffon, trompeur & tyran.

XXXI. Si l'on est étranger dans le monde quand on ne sait pas ce qui y est, on ne l'est pas moins quand on ignore ce qui y arrive. Celuy qui refuse d'obéir à la Raison universelle & politique, c'est à dire à la Providence, est un esclave fugitif. Celuy qui a les yeux de l'esprit bouchez, est aveugle. Celuy-là est toujours pauvre qui n'a pas en luy-même tout ce qui luy est necessaire & qui a besoin du secours d'autruy. Tu fais une apostume & un abcés dans le monde, quand tute retires & te separes de la raison de la Nature universelle;

que l'effet du hazard, jamais la contrarieté des élemens ne pourroit estre vaincue. C'est une demonstration.

XXXI. Onne l'est pas moins quand en ignore ce qui y arri-ve.] Ignorer ce qui arrive dans le monde, c'est estre surpris des accidens facheux qui surviennent. & refuser de s'y foumettre: car c'est une marque seure qu'on ne les avoit pas

prevûs.

Celuy qui refuse d'obéir à la Raison universelle & politique c'est à dire à la Povidence.] J'ay expliqué la pensée d'Antonin, qui dit en un mot, celuy qui suit la raison politique. Mais suir la raison politique n'est pas intelligible en nostre langue. C'est resuser de se soumettre à la Providence, qui envoye à chacun ce qui luy convient. Volla pourquoy il l'appelle Raison politique; & c'est ce qu'il falloit faire entendre.

Tout ce qui luy est necessaire. Pour faire le bien avec

& tu t'en separes, quand tu prens mal & que tu reçois avec chagrin les accidens de la vie : car celle qui te les apporte: est la même qui t'a porté. Enfin celuy qui separe son ame de celle des autres citoyens, lesquelles ne doivent faire avec la sienne qu'une seule & même ame; celuy là, dis je, est dans cette grande Ville comme un membre inutile, & il rompt tous les liens de la societé.

XXXII. Celuy-là philosophe sans tunique, couvert d'un simple manteau; celuy-cy philosophe sans livres. L'un demy nud dit, Je man-

le fecours de la grace, sans laquelle tous ses efforts seroient vains.

Lesquelles ne doivent faire avec la sienne qu'une seule & même ame.] Puisque les Stoiciens, croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité, ils ne pouvoient pas s'empécher de croire aussi que toutes les ames faisoient un seul & même tout avec la Divinité même. Cette erreur a esté resutée ailleurs.

XXXII. Celuy là philosophe sans tunique.] Antonin ôte icy aux hommes tous les vains pretextes qu'ils prennent pour s'empêcher de s'adonner à l'étude de la sagesse. L'un dit: fe n'ay pas dequoy m' habiler; l'autre: fe meurs de saim; celuy-la: fe suis malade; celuy cy: fe suis ignorant. Excuses toutes frivoles. La nudité, la disette, la maladie & l'ignorance sont au contraire des motifs trespuissans qui nous engagent à avoir recours à la Philosophie, puisque c'est le seul remede à tous les maux qui nous affligent.

Sans tunique.) Comme tous les Philosophes Cyniques.

Sans livres.] Antonin a peut estre égard à ce que

Marc Antonin. LIV. IV.

ICO manque de pain, & je ne laisse pas de philosopher, l'autre: Je manque de tous les secours que donnent les Sciences, & je philosophe pourtant toujours.

XXXIII. Aime le métier que tu as appris, & n'en fais point d'autre; du reste, passe ta vie tranquillement, comme ayant remis de tout ton cœur entre les mains de Dieu tout ce qui te regarde, & ne sois ni l'esclave des hom-

mes, ni leur tyran.

XXXIV. Pense, par exemple, aux temps de Vespasien. Tu y verras tout ce que tu vois aujourd'huy; des gens qui se marient, qui ont des enfans, qui sont malades, qui meurent, qui font la guerre, qui celebrent des Festes, qui negotient, qui labourent la terre, qui flattent, qui sont arrogants, qui ont des soupçons, qui dressent des embûches, qui souhaitent la mort d'autruy, qui sont mécon-

faisoit Cleanthes, qui n'ayant dequoy acheter ni livres, ni papier, écrivoit les leçons de Zenon sur des coquilles & des os.

XXXIII. Aime le métier que tu as appris. ] C'cît pour s'empescher de tomber dans l'inquietude qui fait que l'on n'est jamais content de sa condition. \* Que chacun demeure devant Dieu dans l'état auquel il a esté appellé.

Et ne sois ni l'escluve des hommes. ] Nous ne devons estre esclaves que de Dieu qui nous a rachetez. + Vons avez esté rachetez d'un grand prix, ne vous rendez point

esclaves des hommes.

\* S. Paulaux Cor. 7. 24. +ibid.

XXXV.

tens, qui amassent des tresors, qui briguent le Consultat, qui aspirent à la Royauté, &c. Que sont devenus tous ces gens-là? Ils ne sont Descens ensuite aux temps de Trajan; tu y verras encore la même chose. Les hom-mes de ce siecle-là sont morts aussi. Parcours de même tous les autres âges & toutes les autres nations, & voy combien de gens, aprés s'estre bien tourmentez pour parvenir à ce qu'ils desiroient, sont morts incontinent: & sont retournez dans les elémens d'où ils avoient esté tirez. Sur tout, il faut repasser dans ta memoire ceux que tu as connutoy-même, & que tu as vû s'attacher à des choses vaines, & negliger de faire ce qui estoit digne d'eux, & a quoy ils devoient s'attacher uniquement & y trouver toute leur satisfaction. Il est aussi tres-necessaire de se souvenir que l'application & le temps que l'on doit donner à chaque action ont leurs bornes & leurs mesures, selon la dignité des choses ausquelles on s'attache: car par se moyen tu n'auras jamais le déplaisir d'avoir donné à des choses legeres, & de peu de consequence, plus de temps qu'il ne falloit.

XXXV. Les mots qui étoient anciennement en ulage, sont presentement inconnus, & ont besoin d'explication. Il en est de même des

XXXV. Il en est de même des plus grands hommes des siecles

an;

m·

18

ŀ

des noms des plus grands hommes des siecles passez, comme Camille, Cæson, Volesus, Leonatus, & quelque tems aprés, Scipion & Caton, ensuite Auguste même, & aprés celaencore Adrien & Antonin. Ils ont besoin de commentaires qui apprennent ce qu'ils ont esté. Car toutes choses sont caduques & perissables. Elles deviennent fabuleuses dans un moment & bien-tost aprés elles sont ensevelies dans un profond oubli. Quand je dis cela, je parle de ceux qui ont paru avec le plus d'éclat, & dont la gloire a attiré les yeux de tout le monde: car pour les autres, dés qu'ils ont expiré, ils sont oubliez entierement, & on n'en parle en aucune maniere. quand même la reputation seroit immortelle, que seroit-ce? Pure vanité. Qu'y a-t-il donc à quoy nous devions nous appliquer, & qui

fiecles passez.) Que cela est mortifiant pour ces hommes vains qui s'imaginent que la terre sera toujours pleine du bruit de leur nom. Ce nom devient bien-tost un mot barbare qu'on n'entend plus, & qui ne donne plus aucune idée.

Camille, Cason, Tolesus, Leonatus. I Voila des noms qui ne sont presque plus entendus sans Commentaires. Camille chassa pourtant les Gaulois de Rome. Cæson sut un des soutiens de la Republique. Volesus m'est inconnu : car il est icy parlé d'un homme qui estoit avant les Empereurs. Ce nom est sans doute corrompu. Leonatus sut un des principaux amis & des meilleurs Generaux d'Alexandre, dont il estoit même parent.

merite tous nos soins? Cecy seulement; d'avoir l'ame juste, de faire de bonnes actions, c'est à dire des actions utiles à la societé; de ne pouvoir dire que la verité; & d'estre toujours en état de recevoir ce qui nous arrive; & de l'embrasser comme une chose necessaire, connuë, & qui vient de la même source & du même principe que nous.

XXXVI. Abandonne-toy volontairement à la Parque, & permets luy de filer ta vie

comme elle voudra.

XXXVII. Tout passe dans un moment,

& ce qui celebre, & ce qui est celebré.

XXXVIII. Confidere toujours que tout se fait par le changement, & accoutume-toy à penser qu'il n'ya rien que la nature aime tant qu'à changer les choses qui sont pour en faire de nouvelles & de toutes semblables. Car on peut dire en quelque maniere que tout ce qui est, n'est que la semence de ce qui sera; & toy tu ne penses qu'à la semence qu'on jette dans la terre: c'est estre trop ignorant & trop grossier. XXXIX.

Connuë.] Si elle est connuë, elle ne doit donc rien avoir

de surprenant.

XXXVIII. Tout ce qui est, n'est que la semence de ce qui sera.] Cette idée est beile. Ainsi quand nous mourons, c'est comme un germe qui commence à pousser, & qui va bientost porter du fruit.

XL.

XXXIX. Tu vas mourir & tu n'as pas encore cette simplicité de cœur qu'il faut avoir! & tu n'es pas encore sans trouble! & tu ne t'es pas encore défait de l'opinion où tu es, que tu peux estre blessé par les choses exterieures! & tu n'es pas encore doux & bien-fai-sant envers tous les hommes! & ensin tu ne fais pas encore consister la veritable sagesse à faire des actions de justice & de pieté!

XL. Sonde bien leur esprit, penetre bien leurs pensées, & voy ce qu'ils desirent & ce

qu'ils craignent.

XLI. Ton mal ne vient point de ce que les autres pensent, ni du changement ou de l'alteration du corps qui t'environne. D'où vient-il donc? de la partie qui juge qu'une telle chose est un mal: car, qu'elle ne juge pas seulement, & tout ira bien. Quoique le corps, qui est si prés de cette partie qui juge, soit

XL. Sonde bien leur esprit, penetre bien leurs penfies.] Ce precepte ne tend pas à nourrir & à exciter la curiosité. Antonin veut au contraire s'instruire à mépriser ce que les hommes pouvoient penser & dire de luy, & les jugemens qu'ils faisoient de toutes choses. Cat les opinions & les exemples des autres n'ont que trop souvent la force de nous ébranler. Pour éviter donc ce malheur, & pour aller toujours son chemin, il ne faut que considerer leurs pensées & leurs attachemens, la vanité des choses qu'ils desirent, & la petitesse de celles qu'ils craignent. On aura honte de se soumettre à des hommes esprits.

XLI. Quoique le corps, qui est se prés de cette par-

foit coupé, brûlé, ulceré, pourri, elle doit pourtant se taire, c'est à dire qu'elle doit tenir pour constant, que tout ce qui peut également arriver à un homme de bien & à un méchant, ne peut estre ni bon ni mauvais. Car tout ce qui arrive également à celuy qui vit selon la nature & à celuy qui viole ses loix, ne peut estre ni selon la nature, ni contre la nature.

XLII.

tie qui juge, soit coupé, brûlé, ulceré, pourri, elle doit pourtant se taire. Les Stoiciens ont poussé trop loin l'indépendance de l'ame, quand ils ont assuré qu'elle peut estre libre dans les tourmens. Cela seroit sans donte, si l'homme eust demeuré dans l'état où il estoit quand Dieu le forma. Tous ses sentimens auroient dépendu de sa volonté, & rien n'auroit pû l'inquieter ni le troubler dans la jouissance de son souverain bien. Mais depuis que par le peché du premier homme nous naislons tous corrompus, nostre esprit a perdu devant Dieusa dignité & son excellence. & a esté malheureusement assujett à toutes les infirmitez du corps. C'est le prix du peché originel que les Philosophes ont ignoré. Il estoit juste aussi que ce qui avoit peché soussirit pour expier en partie son peché par ses douleurs & par sa penitence.

Tout ce qui peut arriver à un homme de bien é à un méchant, ne peut estre ni bon, ni mauvais. ] Quoique cela soit vray au sond, neanmoins comme ou ne peut parvenir à démêler cette verité que par de longues distinctions & de grands circuits, avant que tout cela soit sait, une douleur aiguë, ou une disgrace ont détruit tous ses raisonnemens les plus suivis, & terrasse toutes ces preuves. La veritable Religion, qui est plus simple que toute la Philosophie, nous a enseigné une maniere plus

Marc Antonin. LIV. IV. 115

XLII. Pense continuellement que le monde est un animal composé d'une seule substance & d'une seule ame, & considere de quelle maniere tout se rapporte & se conforme à son seul sentiment, se meut & se regle par son mouvement seul, & comment toutes les choses qui subsistent, sont ensemble la cause de celles qui se sont; ensin quel est l'assemblage & l'union de toutes ses parties.

XLIII. Tu es, comme disoit Epictete,

une ame qui promene un mort.

XLIV. Il n'y a nul mal pour les choses qui font dans le changement, comme il n'y a non plus aucun bien pour celles qui en naissent.

XLV. Le temps est un fleuve & un torrent impetueux. Dés qu'une chose paroît, on la

perd

plus courte & plus naturelle, pour bien juger des biens & des maux. Les uns & les autres sont ce qu'on les appelle, mais Dieu a mis en nôtre puissance de leur saire changer de

nature par l'ulage que nous en faisons.

XLII. Pense continuellement que le monde est un animal composé d'une seule substance & d'une seule ame. Il a esté déja par lé de cette erreur des Stoiciens, qui regardoient Dieu & le monde comme un seul corps animé. Cette erreur estoit apparement venuë de ce qu'ils avoient sû dans les Prophetes, que Dieu remplissoit le ciel & la terre, mais ils l'avoient mal entendu.

XLIV. Il n'y a nul mal pour les choses qui sont dans le changement.) C'est pour dire que la mort n'est pas un mal, si la vie un bien par elles-mêmes, puis qu'elles sont reciproquemment la cause l'une de l'autre, que la mort

K (

perdaussitost de veuë; & celle qui prend sa place, est entrainée avec la même rapidité.

XLVI. Tout cequiarrive, est aussi ordinaire & aussi commun que les roses au Printemps & les fruits en Eté. La maladie, la mort, la calomnie, la surprise enfin tout ce

qui afflige ou qui rejouit les sots. XLVII. Toutes les choses qui arrivent dans le monde, sont toujours unies & liées avec ce qui les a precedées. Il n'en est pas comme des nombres qui sont toujours entiers, & qui ne dépendent que de la necessité toute seule. Elles ont entre elles une liaison raisonnable; & comme dans tout ce qui est, il y a un arrangement & une union qui lie toutes ses parties, de même dans tout ce qui se fait on netrouve pas une succession simple & nuë, mais une liaison merveilleuse & un admirable XLVIII. rapport.

mort fait une naissance, & que la naissaince produit une mort.

XLVII. Car il n'en est pas comme des nombres qui sont toujours entiers. ] Cette comparaison est tort belle. Les nombres ne sont point liez les uns avec les autres: qu'on les ajoûte, qu'on les ôte, ils font toûjours entiers & indépendans; ils subsistent par eux-mêmes. que d'autres les precedent ou les suivent. Mais qui arrive dans le monde, dépend necessairement de la cause qui le produit. & est essentiellement lié avec elle. L'utilité que nous devons tirer de cette maxime, c'est d'estre persuadez qui puisque tout vient de la Providen-ce, & concourt à une seule & même sin, il n'est pas polli

Mare Antonin. LIV. IV. 117

XLVIII. Il faut que tu ayes souvent dans l'esprit ce mot d'Heraclite, Que la mort de la terre est de devenir eau, que la mort de l'eau, c'est d'estre changée en air, & que la mort de l'air, c'est d'estre converti en seu, & ainsi du contraire.

XLIX. Souviens-toy toujours de l'homme qui avoit oublié où son chemin le conduisoit.

L. Fais aussi incessamment cette reflexion, que la Raison universelle avec laquelle nous avons

possible qu'il y ait rien de mauvais dans tout ce qui nous artive.

XLVIII. Il faut que tu ayes seuvent dans l'esprit ce mot d'Heraclite, que la mort de la terre, c'est de devenir eau.] Les Philosophes anciens & quelques modernes ont crû que les élemens se changeoient & se convertissoient les uns dans les autres. C'est une erreur, où ils ne sont tombez que parce qu'ils n'ont pas consideré les élemens dans leurs qualitez simples, & qu'ils ont pris des séparations pour des alterations & des changemens. Mais il ne saut pas examiner ce sentiment à la rigueur; il suffit qu'il y ait de l'apparence, & que l'œil puisse estre trompé. La morale qu'Antonin en veut tirer, est toujours sort bonne.

XLIX. Souviens toy toujours de l'homme qui avoit eublié où son chemin, le condussoit. ] Autonin fait sans doute allusion icy à quelque histoire ou à quelque fable connuë de son temps, où l'on voyoit un homme, qui ayant oublié où il alloit, ne savoit où donner de la teste. C'est la veritable image de ceux qui ayant oublié que ce monde est un chemin où nous ne devons faire que passer pour aller au Ciel, s'y arrestent, sans sçavoir ni ce qu'ils sont, ni où ils vont; & ressemblent justement à des hommes yvres, qui ne se souvenant plus du chemin de but

K 7

avons le plus de commerce, & qui gouverne tout, c'est celle que nous combatons toujours opiniâtrement; & que les mêmes choses que nous voyons arriver tous les jours, sont celles que nous trouvons les plus étranges.

LI. Il ne faut rien faire ni dire comme ea dormant; & c'est pourtant ainsi que nous

agissons & que nous parlons.

LII. Il ne faut pas recevoir les opinions de nos peres comme des enfans, c'est à dire par la seule raison que nos peres les ont eues & nous les ont laissées, mais il faut les examiner & suivre la verité.

LIII. Si quelque Dieu te disoit: Tu mourras demain, ou aprés demain tout au plus tard, à moins que tu ne susses le plus lâche de tous les hommes, tu ne serois pas grand cas de ce delai, & tu ne serois pas plus aise que ce

leur maison, vont donner dans toutes les portes sans trou-

ver la leur.

L. C'est celle que nous combattons toujours opiniatrement. ]
C'est la même verité, que la Religion nous apprend bien mieux que la Philosophie. Caro enim concupiscit adversus spritum. \* Notre chair combat incessamment contre le S. Esprit. Mais ce que les Philosophes n'ont point connu, c'est que le S. Esprit combat en même temps contre nostre chair, & nous donne la force de la surmonter & de la vaincre.

LII. Il ne fant pas recevoir les opinions de nos peres comme des enfans. ] Cette obéissance aveugle & cette préoccupation sans connoissance sont toujours condamnables.

<sup>\*</sup> S. Paul aux Gal. v. 17.

Marc Antonin. LIV. IV. fut aprés demain que demain même. quel feroit ce delay? Fais donc de même presentement, & ne conte pas pour grand-chose de vivre un grand nombre d'années plutost que de mourir demain.

LIV. Pense souvent combien de Medecins sont morts aprés avoir tant fait les vains pour avoir guéri quelques malades : Combien d'Astrologues qui, comme si c'estoit une chose bien merveilleuse, ont predit la mort d'une infinité de gens: Combien de Philosophes. qui ont tant écrit & disputé sur la mort & sur l'immortalité: combien de vaillans hommes; qui en ont tué tant d'autres : Combien de Tyrans, qui comme s'ils cussent esté immortels, ont

LIII. Et ne compte pas pour grand chose de vivre un grand nombre d'années, plutost que de mourir demain.] Car la difference qu'il y a entre ces deux termes, est si petite, qu'ellene merite pas seulement d'estre examinée par un homme qui ne

doit penser qu'à l'éternité.

LIV. Combien de Medecins sont mortsaprés avoir tant fait les vains pour avoir gueri quelques malades.] Cet Empereur reproche plus d'une fois aux Medecins leur vanité. Il faut avouer aussi qu'il faudroit qu'ils fussent bien sages, s'ils n'abusoient un peu des foiblesses que l'amour de la vienous donne pour eux. Antonin se moque de cette vanité, qui n'est fondée que sur un art inutile à celuy qui le professe, & il fait sans doute allusion au proverbe. Medecin, guéris-toy toy-même.

Combien d'Aftrologues qui, comme si c'estoit une chose bien merveilleuse, ont predit la mort. ] Antonin se moque aussi de l'Astrologie judiciaire, dont il fait fine-

ont abuséavec une insolence & une fierté insupportable du pouvoir qu'ils avoient sur la vie des peuples qui leur estoient soumis: Ensin combien de villes entieres sont mortes; s'il m'est permis de me servir de ce terme, Helice, Pompeji, Herculanum, & une infini-té d'autres. Passe de là aux hommes que tu as vus & connus successivement. Après avoir enterré leurs amis, ilsont esté enterrez euxmêmes. Ceux qui ont enterré ces derniers ont reçu par d'autres mains le même office. & tout cela en peu de temps. En un mot, il faut avoir toujours devant les yeux les choses humaines; pour voir combien elles sont meprisables & passageres. Ce qui nâquit hier, n'est aujourd'huy qu'une Mummie, ou qu'un peu de cendre. Voila pourquoy il faut vivre conformement à la nature le peu de temps qui nous reste; & quand l'heure de la retraite sonne, se retirer paisiblement & avec douceur. comme une olive mûre, qui en tombant be-nit la terre qui l'a portée, & rend graces à l'arbre qui l'a produite.

LV.

ment sentir le ridicule. En esset, c'est une chose bien merveilleuse que de predire la mort à des hommes qui ne sont

nez que pour mourir.

Comme une olive mure qui en tombant.] Cette comparaison est toute pleine d'une certaine douceur qui fait un veritable plaisir. Il y a bien de la noblesse & du naturel d'avoir ainsi donné du sentiment à l'olive. Antonin pretend

LV. Sois semblable à un rocher que les ondes de la Mer battent incessamment. Il demeure toujours ferme, & méprise toute la fureur des flots. Que je suis malheureux, qu'u-ne telle chose me soit arrivée! Dis plutost: Que je suis heureux que cela m'estant arrivé, je demeure pourtant inaccessible à la tristesse, & que je ne sois ni blessé de cet accident, ni épouventé de toutes les choses dont il me menace. La même chose pouvoit arriver à tout autre comme à moy: mais peut être qu'un autre ne l'auroit pas supportée de même. Pourquoy donc appelles-tu plutost cet accident un malheur, que tu n'appelles un bonheur extréme la disposition où tu es? Appelles-tu un malheur de l'homme, ce qui n'est nullement contraire à la nature de l'homme? ou crois-tu qu'une chose puisse estre contraire à la nature de l'homme, quand elle ne vient ni contre ses ordres, ni contre sa volonté? Quelle est donc sa volonté? Tu l'as assez apprise. Cet accident dont tu te plains peut-il t'empes-cher d'estre juste, magnanime, temperant, sage, éloigné de la temerité, ennemi du mensonge, toujours modeste, libre, & d'avoir

tend donc que la mort, en quelque temps qu'elle vienne, n'est qu'une maturité, & par consequent il n'estoit pas persuadé que personne pust mourir avant son heure; comme Eliphas dit à Job en parlant de l'impie: Il tombera comme le bouton de la vigne, & comme l'olive dans sa fleur. LVI.

toutes les autres vertus dans lesquelles la naturetrouve tout ce qui luy est propre. Desor-mais donc dans tous les accidens qui pourroient te porter à la tristesse, souviens toy de cette verité, que ce qui t'arrive n'est point un malheur, mais que c'est un bonheur insigne que de le supporter courageusement.

LVI.Un secours bien vulgaire, mais cepen-

dant tres utile pour faire mépriser la mort, c'est de repasser dans sa memoire tous ceux qui ont esté le plus attachez à la vie, & qui en ont le plus jouy. Quel si grand avantage ont-ils donc eu sur ceux qui ont esté emportez par une mort prématurée? Cæcidianus, Fabius, Julien, Lepidus, & tant d'autres, aprés a-voir assisté à une infinité de tunerailles, ont eux-mêmes esté portez sur le bûcher. En un mot, l'espace qu'il y a de plus est peu de chofe. Et encore, dans quelles miseres, avec quelles gens & dans quel corps le faut-il passer? Ne te fais donc pas une si grande affaire de la vie.

Cacidianus, Fabius, Julien, Lepidus. ] Tous gens qui avoient en une fort longue vie.

Dans quelles miseres, avec quelles gens, ] & avec quel corpi le faut-il passer?] Une seule de ces trois veritez de-

LVI. Un secours bien volgaire. ] Antonin veut dire que c'est un secours proportionné à la portée du peuple, & que toût le monde peut trouver de luy-même, au lieu que les secours que donnent les Storciens, sont plus difficiles & plus recherchez.

Marc Antonin. L I v. IV. 123 vie, mais regarde à l'immensité du temps qui te precede & de celuy qui te suit. Dans cet absme sans fond quelle différence mets-tu entre celuy qui a vêcu trois jours & celuy qui a vêcu trois siecles?

LVII. Va toujours par le plus court chemin. C'est celuy qui est selon la nature, & il est selon la nature de faire & de dire en toutes rencontres ce qui est le plus juste & le plus droit. Une telle disposition t'épargnera mille peines & mille combats; elle te delivrera de tous les tourmens secrets que causent immanquablement la dissimulation & le faste.

RE-

vroit suffire pour nous détacher de la vie & pour nous la rondre ennuyeuse. Mais hourensement, ou malheureusement, nous faisons rarement de ces restentions, quoique nous ayons tous fort grand sujet de les faire.

LVII. De tous les sourmens serves que causent immanquablement la dissimulation & le faste. ] Antonin nous apprend icy les tourmens que causent ordinairement aux Princes une sausse politique & un soin de leur grandeur souvent malentendu: car c'est ce qui les tient dans une gehenne continuelle. Ce que j'ay traduit dissimulation. Antonin l'appelle œconomie; & par ce mot il entend les déguisemens qu'ordonne ce qu'on appelle la politique, qui ne permet pas aux Princes de paroître toujours ce qu'ils sont: Vita Principum setta e ossentationi para-

"REFLEXIONS

## MORALES

DE

L'EMPEREUR

### MARC ANTONIN.

### LIVRE CINQUIE ME.

I. E matin, quand tu as de la peine à telever, qu'il te vienne incontinent dans l'esprit; Je meleve pour faire l'ouvrage d'un homme. Suis-

je donc encore fâché d'aller faire une chose pour laquelle je suis né, & pour laquelle je suis venu dans le monde? N'ay-je donc esté formé que

# REMARQUES

LE CINQUIE'ME LIVRE.

I. E matin, quand tu as de la peine à te lever. ] Le mot grec que j'ay traduit le matin, fignifie proprement la petite pointe du jour. C'estoit l'heure du lever des gens laborieux. Il n'y avoit que les lâches & les paresseux qui fussent au lit à six ou sept heures.

Marc Antonin. LIV. W. 125 que pour me tenir bien chaudement étendu dans mon lit? Mais cela fait plaisir. Tu es donc né pour te donner du plaisir, & non pas pour agir & pour travailler? Ne vois tu pas les plantes, les oiteaux, les fourmis, les arai-gnées, les abeilles? Elles travaillent sans relâche à orner & à embellir leur état, & toy tu negliges d'embellir le tien. Tu ne cours point aux choses ausquelles la Nature t'a destiné. Mais aussi, mediras-tu, l'on a besoin de quel-que repos. Je l'avouë: mais la Nature a mis des bornes à cerepos, comme elle en a mis au manger & au boire; & toy tu passes ces bornes, tu vas au-delà de ce qui te suffit, & au contraire dans le travail tu demeures toûjours en deça. Cela vient de ce que tu ne t'aimes pas toy-même: car si tu t'aimois, tu aimerois ta propre Nature, & tu obéirois à ses ordres. Tous les autres ouvriers qui aiment leur métier, sechent & maigrissent sur leur travail, ils en perdent le boire & le manger, ils passent leur vie sans se baigner: & toy tu fais moins de cas de ta Nature qu'un tourneur n'en fait de son art, un danseur de sa danse, un avare de son argent, & un ambitieux de sa vaine gloire. Car tous

ces

Elles travaillent sans relâche à orner & à embellir leur Estat. ] Cette pensée m'a toûjours plû, & je trouve fort agreable cette idée, que chaque chose, chaque espece ait sa Republique, son monde, sa police à parte.

ces gens-là, des qu'ils sont une fois dans la passion, ils ne songent plus tant ni à manger, ni à dormir, qu'à aquerir & à augmenter ce qu'ils aiment. Les actions qui vont au bien de la societé, te paroissent-elles donc plus méprisables & moins dignes de tes soins?

II. Qu'il est aisé de chasser & d'effacer entierement toute imagination fâcheuse & triste, & de se remettre d'abord dans une parsai-

te tranquillité!

III. Croy que tu dois faire & dire tout ce qui est digne de toy & selon ta Nature, sans te mettre en peine du reproche & du blâme que cela pourra t'attirer. Si une chose est bonne à saire ou à dire, rien ne doit t'en empêcher. Ceux qui te blâmeront, auront leurs vûes

par-

II. Qu'il est aisé de chasser és d'essacer entierement. ]. Cela est aisé à ceux qui connoissent leur veritable bien, & qui savent où le trouver.

III. Sans te mettre en peine du reproche & du blâme que cela pourra l'attirer. ] L'infamie même ne doit pas nous rebuter de faire le bien. Seneque a fort bien dit: Æquissimo animo ad honestum consilium per mediam infamiam tendam. Nemo mihi videtur pluris astimare virtutem, nemo illi esse magis devotus, quam qui boni viri samam perdidit, ne conscientiam perderet. J'iray chercher de tout mon cœur a faire tout ce qui est honneste au travers de l'insamie même. Car personne ne me paroist avoir plus d'essime pour la vertu, & luy estre plus devoüé, que celuy qui pour sanver sa conscience a perdu la reputation d'homme de bien. C'est ce que dit sant

particulieres, & suivront leurs propres mouvemens. Tu n'y dois point faire d'attention, mais aller tout droit en suivant ta propre Nature & celles du monde: car pour l'une & pour l'autre il n'y a qu'un même chemin.

IV. Je marche par le secours de la Nature, jusques à ce que je me repose en rendant l'essprit à celuy de qui je l'ay reçû, & en tombant dans le même lieu d'où mon pere & ma mere ont tiré le sang dont ils m'ont formé, & ma nourrice le lait dont elle m'a nourri, & qui me fournit tous les jours depuis tant d'années les biens dont j'ay besoin; dans ce lieu ensin que je foule aux pieds, & dont j'ay abusé en tant de manieres.

V. Ne

Paul: † Nous montrons en toutes choses que nous sommés serviteurs de Dieu; par la bonne reputation, par les calomnies & par les louanges.

En suivant ta propre nature & celle du monde. ] Car l'une & l'autre viennent du même esprit, qui est tout en

1V. Et en tembant dans le même lieu d'où mon pere & ma mere. ] Parce que nous sommes de poudre, nous retournerons en poudre.

Dans ce lieu ensin que je soule aux pieds, & dont s'ay abusé en tant de manieres. ] La douceur d'esprit d'Antonin parolt dans toutes ses idées. On ne peut rien voir de plus tendre ni de plus humble en même temps, que ce qu'il dit icy de la terre, en se reconnoissant presque indigne de la souler aux pieds. & en avouant qu'il a abusé de ses presens en une infinité de manieres.

+ 2. Cor. 6. 4. 8.

y. Ne

V. Ne peux-tu te rendre recommandable & te faire admirer par ton esprit? A la bonne heure. Mais il y a plusieurs autres choses sur les quelles tu ne saurois dire, Jenesuis pas propre acela. Fais donc paroître ce qui dépend uniquement de toy: la sincerité, la gravité, la douceur, la patience dans le travail, la haine des voluptez. Sois content de ta condition; aye beloin de peu; suy le luxe, la bagatelle & les vains discours; aye l'ame saine, libre & grande. Ne vois-tu pas que pouvant t'élever par tant de vertus, sans avoir aucun pretexte d'incapacité naturelle, tu demeures pourtant dans la bassesse, parce que tu le veux. Si la nature ne t'a pas esté savorable, est-ce une rai-

V. Ne peux tu te rendre recommandable, ni te faire admirer par ton esprit? à la bonne heure.] Antonin travaille icy à guerir les hommes de l'abatement & du defespoir où ils sont ordinairement, quand ils ne reconnoissent point en eux de ces qualitez brillantes, qui sont qu'on est estimé & recherché de tout le monde. Celuy-là est ou grand Poëte, ou grand Orateur; celui-cy grand homme d'Etat & grand Politique; un autre ébloüit les compagnies par une beauté d'esprit & par une vivacité d'imagination qui luy sont trouver des perles & des diamants où il ne parost que du gravier & du sable; & moy je n'ay aucun de ces dons. Est ce donc là un si grand sujet de se décourager? Si nous pensions bien à l'usage que la pluspart des gens sont de ces qualitez qui attirent nostre envie, nous aurions honte de les desirer, & nous remercierions Dieu de ne nous les avoir pas données.

Si la nature ne t'a pas esté favorable. ] C'est à dire, si

elle

Marc Antonin. L'I v. V. 129 fon qui doive t'obliger de murmurer, d'estre avare, inconstant, slateur, bousson, d'accuser & de maudire ton corps, & d'avoir toujours l'ame incertaine & slottante? Non en verité. Il y a long-temps que tu pourrois t'être délivré de ces foibless; & si tu te connoissois pesant & de dure conception, il falloit tâcher de guérir ce désaut par le travail & par l'exercice, & ne pas s'y complaire & le negliger.

VI. Il y a des gens qui dés qu'il ont rendu quelque service à quelqu'un, sont trés promts à mettre en compte la grace qu'ils luy ont faite. Il y en a d'autres qui ne comptent pas ve-

ritable-

elle ne t'a pas donné les graces que tu voudrois avoir, est-ce

une raison de negliger celles que tu en as reçues;

Et si tu te connoissois pejant & de dure conception: il falloit tâcher de guérir. ] Aprés avoir consolé l'homme affligé de sa pesanteur, il luy reproche qu'il en est seul la cause, & qu'il dépendoit de luy de s'en désaire & de se guérir, s'il avoit voulu s'en donner la peine. En esset, il n'y a point d'homme si sstupide & si grossier, qu'un travail assidu ne polisse ou ne corrige au moins en partie.

\* Est quadam prodire tenus si non datur ultra.

Mais la pluspart des hommes ne se plaignent des dons que la Nature leur a resusez, que pour excuser leur paresse, & pour avoir un pretexte plus plausible de demeurer dans l'assoupissement où ils sont.

VI. Il y a des gens qui dés qu'ils ont rendu quelque service à quelqu'un. ] Ce partage de bien faiteurs en trois classes est trés-bien fait. La premiere & la plus nom-

\*Horat. Epist. 1. L breuse

ritablement les plaisirs qu'ils ont faits, mais qui regardent comme leurs debiteurs ceux qui les ontreçûs. Enfin il y en a d'une troisséme espece, lesquels oublient & ne savent pas cequ'ils ont fait; semblables à la vigne, qui produit des raisins & ne demande plus rien aprés avoir porté son fruit. Comme un cheval aprés avoir couru, un chien aprés avoir chas-

breuse est de ceux qui mettent incontinent en ligne de comte le plaisir qu'ils ont fait, pour en estre payez dans la suite, & alors ce n'est plus en biensait, c'est un prest ou plutost une usure, comme dit Seneque: Turpis fæ-neratio est beneficium ferre. C'est une usure honteuse, que d'écrire sur son registre ses biensaits. Le seconde classe est de ceux qui ne les écrivent pas veritablement, & n'en attendent pas de recompense: mais qui prennent un autre chemin, où leur amour propre & leur orgueil trouvent mieux leur compte. Ils seroient fâchez d'en estre payez, & sont ravis de pouvoir toujours regarder comme leurs debiteurs ceux qu'ils n'ont obligez que pour avoir sur eux cet avantage. J'aimerois mieux les premiers. Enfin la troisième & la plus petite est de ceux qui oubliant les plaisirs qu'ils ont faits, en font toujours de nouveaux, dont ils perdent aussi tost la memoire, & si bien, qu'ils ne savent pas même qu'ils ne les savent pas, pour me servir d'un mot de Platon, qui me paroît avoir beaucoup de force. Mais ce n'est pas encore tout de faire du bien & de l'oublier, il faut en faire à tout le monde, sans jamais cesser, selon ce beau precepte de l'Ecclesiaste; Mitte panem tuum super transeuntes aquas, quia post tempora multa invenies illum. Jette ton pain sur le courant des eaux, parce que tu le retrouveras aprés plusieurs années. 72 chasse, & une abeille aprés avoir fait son meil, ne disent point, j'ay fait du miel, j'ay couru, j'ay chasse, Un homme aprés avoir sait du bien, ne doit point prendre la trompette, mais il doit continuer, comme la vigne, qui aprés avoir porté son fruit, se prepare à en porter d'autre dans la saison. Il faut donc à ce compte estre du nombre de ceux qui sont le bien sans le savoir? Sans doute. Mais selon tes principes, il faut savoir ce que l'on fait. Car c'est le propre de celuy qui suit les loix de la societé, de savoir qu'il suit ces loix, & de vouloir même que celuy pour lequel il les suit, ne puisse pas l'ignorer. Ce que tu dis est vray: cependant pour peu que tu t'écartes de ce que je viens de dire, tu seras bien tost du

nom-

Il faut donc à ce compte estre du nombre de ceux qui font le bien sans le javoir? ] Ce sont des objections qu'Antonin se fait à luy-même, & ce dialogue réussité fort bien.

Es de vouloir même que celuy pour lequel il les fait, ne puisse pas l'ignorer.] Cela est vray quand il s'agit de l'édification du prochain, & de luy donner un bon exem-

Mais pour peu que tu t'écartes de ce que je viens de dire. ] Cela est certain. Il est si difficile de tenir le juste milieu & de garder la moderation necessaire, en desirant que l'on connoisse que c'est nous qui avons fait cecy & cela, que bien-tost ce ne sera plus l'utilité de nostre prochain que nous aurons en veuë, mais la nostre.

L 2

nombre des premiers dont j'ay parlé: car ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de vraisemblance. Mais si tu veux bien comprendre ce que je te dis, ne crains pas que cela te sasse jamais perdre aucune occasion de saire du bien.

VII. La priere des Atheniens estoit : Jupiter, faites pleuvoir, je vous prie, faites pleuvoir sur les champs & sur les prez des Atheniens. Ou il ne faut point prier du tout, ou

Car ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de vraisemblance. Ces raisons estoient, qu'il y avoit de l'orgueil à ne vouloir pas qu'on reconnût nos biensaits; que c'estoit faire plus de mal que de bien à ceux que nous privions du plaisir de nous témoigner leur reconnoissance; que tous les hommes estant; nez pour s'aider les uns les autres, il falloit réduire ceux que nous obligions, à la necessité de nous rendre le bien qu'ils avoient reçu. Ensinque c'étoit blesser la Loy & la Justice, que de vouloir qu'ils mourussent nos debiteurs. Raisons toutes plus subtiles que solides. Antonin y répond fort bien.

Ne crains pas que cela te fasse jamais perdre aucune occasson de faire du bien. ] Voila tout ce qu'il y avoit à
répondre à toutes les raisons qu'on pouvoit objecter. Que
nostre prochain ne sache pas que c'est nous qui l'avons
obligé, ou qu'il le sache & qu'il soit ingrat, cela n'empesche pas que nous ne puissions continuer de luy faire du bien.
Il dépend de nous d'accomplir nostre charité, & c'est à
quoy nous devons tendre.

quoy nous devons tendre.

VII. Ou il ne faut point du tout prier, ou il faut prier de cette maniere, simplement & liberalement.

Antonin louë les Atheniens de ce que leurs prieres

cîtoient

Marc Antonin. LIV. V 133 il faut prier de cette maniere simplement & li-

beralement.

VIII. Comme on dit d'ordinaire, qu'Esculape ordonne aux malades d'aller à cheval, ou de se baigner dans l'eau froide, ou de marcher nuds pieds, on doit s'imaginer aussi que la Nature ordonne de même à ses enfans d'estre malades, de perdre quelque membre, ou de saire quelque autre perte, & autres choses semblables. Car comme dans la premiere maniere de parler le mot ordonne signifie proprement dispose & choist les moyens les plus propres pour redonner la sante, dans la derniere ce mot signifie la même chose. En effet la Nature

estoient generales, & que chacun d'eux ne prioit pas pour soy en particulier. En esset, c'est blesser l'amour que nous devons avoir pour nôtre prochain, que de borner nos prieres à nous-mêmes. La priere que nôtre Seigneur nous a donnée, est un modele parsait de la charité qui nous doit animer en ces occasions.

Simplement & liberalement. ] Simplement, c'est à dire fans jalousse & sans envie; liberalement, c'est à dire pour

tout le monde en general.

VIII. Comme on dit d'ordinaire, qu'Esculape ordonne aux malades d'aller à cheval. ] Antonin veut prouver que les maux que Dieu envoye aux hommes, sont des remedes falutaires qui operent leur guerison. En effet, tous les malheurs qui nous arrivent, sont ou une medecine pour les malades, ou un exercice pour les sains; & c'est ce que la Religion nous enseigne encore mieux que la Philosophie. Ce chapitre est parsaitement beau.

Ainsi

ture choisit & dispose ce qui convient à chacun, parce qu'elle le juge propre à accomplir sa destinée. En disant ce qui convient, nous parlons comme les massons, qui disent d'une pierre quarrée, qu'elle convient qu'elle s'ajuste bien dans un mur ou dans une piramide, quand elle joint bien avec les autres. A tout prendre, il n'y a en toutes choses qu'une même symmetrie, qu'une même harmonie; & comme de tous les differens corps resulte la composition de ce monde, qui ne fait qu'un seul & même corps: ainsi de toutes les differentes causes resulte ce que l'on appelle la destinée, qui n'est qu'une seule & même cause. Les plus ignorans entendent sort bien ce que je dis, puisque dans

Ains de toutes les differentes causes resulte ce qu'on appelle la destinée, qui n'est qu'une seule & même cause. Antonin explique fort bien ce que c'est que la destinée: Nibil aliud est fatum, quam series implexa causarum. Ce qu'on appelle la Destinée, n'est qu'une suite, un estet de plusieurs causes liées ensemble par la Providence, & elle n'est qu'une seule & même cause, qui est destinée à produire un tel ou un tel estet. Quand il dit qu'elle n'est qu'une seule & même cause, il vent exclure par là les causes accidentelles, que certains Philosophes vouloient allier avec la destinée. Car la cause qui est par soy; ne peut estre que determinée, certaine, une & simple, au lieu que les causes par accident, s'il y en avoit, ne pourroient jamais estre unes, mais mínies & indeterminées, parce que plusieurs accidens entierement differens pourroient estre ensemble dans un même sujet.

Marc Antonin. LIV. IV.

leur langage ordinaire ils disent, Sa destinée portoit cela, c'est à dire, qu'une telle chose estoit portée à un tel, qu'elle luy estoit ordon-née. Recevons donc ces ordonnances, comme nous recevons celles des Medecins. Il ne laisse pas d'y avoir dans ces dernieres des choses fâcheuses & disficiles: mais nous les recevons avec joye dans l'esperance d'une promte guérison. Aye donc autant d'empressement pour hâter la perfection & l'accomplifsement des choses que la Nature a resolues, que tu en as pour le recouvrement de ta fanté: reçois avec joye ce qui t'arrive, quelque fâ-cheux qu'il foit, parce qu'il aboutit à procurer la santé au tout dont tu fais partie, & qu'il entretient la prosperité & la felicité de Dieu même, qui ne l'auroit pas permis, s'il n'estoit utile à l'Univers. Or il n'y a point de nature qui souffre quoi que ce soit qui ne soit convenable

sujet. Aussi Platon a défini la destinée la Loy émante de Dieu, qui toujours suit & accompagne Dieu. C'est la Raison divine que rien ne peut ni empescher, ni violer.

Et qu'il entretient la prosperité & la felicité de Dien, même.] C'est encore une suite de l'erreur des Stociens, qui consideroient Dieu comme l'Ame de l'Univers, & qui l'ensermoient dans la matiere, & le rendoient en quelque maniere sujet à corruption, à dissolution & à alteration. Mais quoique ce sentiment soit ridicule & impie, & que Dieu soit si libre, qu'il n'a besoin d'aucune de ses creatures, qui ne peuvent rien contribuer à sa

L 4

à celuy qu'elle gouverne. Tu vois par là qu'il ya deux raisons principales qui doivent t'obliger à embrasser & à cherir tout, ce qui t'arrive; La premiere, que cela t'étoit destiné & ordonné, que cela estoit fait pour toy, proportionné à toy, & comme annexé à toy de toute ancienneté par les causes premieres; & la seconde, qu'il contribuë au bonheur, à la persection, & si on l'ose dire, à la durée même de celuy qui gouverne tout. Car c'est mutiler ce tout, que de retrancher quoy que ce soit de sa connexité & de sa continuité, aussi-bien dans ses parties que dans ses causes; & tu en retranches autant qu'il est en ton pouvoir, tout ce que tu supportes avec peine, & que tu voudrois empescher.

IX. Ne

felicite, & moins encore à sa durée, nous ne laissons pas de pouvoir parler le même langage, en luy donnant un meilleur sens. En esser, nous pouvons dire que nos bonnes actions, nostre patience dans les maux, & notre acquiescement aux ordres de Dieu entretiennent en quelque maniere sa felicité s'a gloire, puis qu'il a bien voulu faire consister l'une & l'autre dans l'obésssance que nous luy devons, & dans l'usage que nous saisons des precieux presens qu'il nous a faits.

Et si on l'ose dire, à la durée même.] Quoique ce mot soit impie dans le sens des Stociens, il peut estre ortho-s doxe dans nostre bouche. Car c'est en quelque manieree autant qu'il dépend de nous, détruire & aneantir Dieu, qude luy desobéir, & de sermer les yeux à la lumiere de sa ve

rité.

## Marc Antonin. LIV. V.

IX. Ne te dégoûte, ne te décourage, & ne t'impatiente point, lorsque tu ne réussis pas toujours à faire tout selon les regles de la droite raison. Au contraire; aprés qu'une chose t'aura mal réussi, recommence la de nouveau, & te prepare à voir tranquillement plusieurs infirmitez pareilles. Aime de tout ton cœur ce que tu as entrepris, & ne retourne point à la Philosophie, comme les Ecoliers retournent chez leur Maître, mais comme ceux qui ont mal aux yeux, ont recours aux remedes de l'éponge & des œufs, ou aux fomentations & aux cataplâmes: ainsi rienne t'empêchera d'obeïrà laraison, tu y acquiescerasen toutes manieres. Sur tout souviens-toy que la Philosophie nedemande de toy que ce que de-

IX. Ne te dégoûte, ne te décourage, & ne t'impatiente point.] Antonin tâche icy de soûtenir les hommes contre le découragement, où ils tombent, quand ils ne réississent pas dans les efforts qu'ils sont pour suivre la regle de la droite raison, c'est à dire, les preceptes de la Philosophie. Toutes nos infirmitez ne doivent pas nous rebuter; & dans toutes nos chutes nous devons nous relever plus animez, comme cet Antée de la fable, qui tiroit de la terre de nouvelles forces des qu'il la touchoit. Nous devons estre encore plus dispofez à cela que les Payens: car nous sçavons que la vertu de Dieu s'accomplit dans nos infirmitez, & que nous ne sommes jamais plus forts que quand nous sommes foibles.

Sur tout souviens-toy que la Philosophie ne demande de toy que ce que demande la nature.] Ce sage Empereur

mande la Nature, & toy tu voulois tout le contraire de ce qu'elle veut. Qu'y a-t-il de plus agreable? C'estainsi que la volupté nous trompe sous un voile specieux. Mais prens-y bien garde; la grandeur d'ame, la liberté, la simplicité, la patience & la sainteté ne sont-elles pas mille sois plus agreables? Et quand tu auras bien pensé tous les avantages de la prudence, qui est la mere de la prosperité & de la seureté, pourras tu jamais rien trouver qui luy soit comparable.

X. Tou-

a raison de guérir icy les préventions où l'on est, que la l'hilosophie nous impose un joug fort pesant, & nous veut assujettir à des choses qui violentent la nature. Rien n'est plus saux. La veritable Philosophie & la Nature sont toujours d'accord, & la pratique des devoirs que l'une & l'autre nous imposent, est bien plus aisée que le chemin des vices, tout semé de sleurs qu'il nous paroît.

Et toy tu voulois tout le contraire de ce qu'elle veut.]
C'est une grande verité. Ce n'est pas la nature qui nous violente, en nous imposant de certains devoirs; c'est nous qui la violentons, en l'assujettissant à nos desirs

déreglez; & en la deshonorant par nos crimes.

Qu'y a-t-il de plus agreable? ] C'est le langage que tiennent nos passions quand elles nous sollicitent pour

nous porter au vice.

Et quand tu auras bien pesé tous les avantages de la prudence, qui est la mere de la prosperité & de la seureté.] Cet endroit est parsaitement beau. Antonin considere les qualitez dont il vient de parser comme les esseus les suites de la prudence, qui dépend toujours de nous. Si elle n'en dépendoit pas, ce seroit en vain que Jesus-Christ.

Marc Antonin. LIV. V.

X. Toutes choses sont si envelopées & si cachées, que la pluspart des Philosophes, je dismême des plus habiles, ont assuré qu'on ne pouvoit les comprendre. Les Stoiciens se font contentez de dire qu'on ne pouvoit les comprendre que tres-difficilement. leurs toutes nos conceptions sont sujettes à l'erreur! car où est celuy qui peut se vanter d'estre infaillible? De plus, tout ce qui peut faire en ce monde le sujet de nos recherches & de nos defirs, est vil & peu durable, & peut estre au pouvoir d'un infame débauché, d'une courtisane & d'un voleur. Il ne faut aprés cela que penser aux mœurs de ceux avec qui tu as à vivre, & dont on peut à peine supporter le plus honnête & le plus complaisant, pour ne pas dire qu'il n'y a presque personne qui puisse

Christ nous auroit dit : + Soyez prodens comme les ser-

pens, & simples comme les colombes.

X. Toutes éhoses sons si envelopées et si cachées. Le but d'Antonin est de faire voir aux hommes l'erreur où ils sont, quand ils sont consister leur souverain bien dans la science, dans les plaisirs, dans les richeses & dans le commerce du monde. La science n'est qu'obseurités; les richesses & les volaptez que soiblesse & entêtements, & le commerce du monde qu'un fardeau & qu'un ennuy.

Et peut estre au pouvoir d'un insume débauché, d'une Courtisane, ou d'un voleur.] Cela est admirable. Antonin donne par là en deux mots une regle seure pour saire connoitre le veritable bien. C'est eeluy qui ne peut

+ + Maith: 10. 16-

64

He.

:5 8

1015

elis

Jrif.

fe supporter soy-même. Au milieu donc de tant de tenebres, de tant d'ordures, & de ce torrent continuel de la matiere, du temps & du mouvement, je ne vois pas ce qui peut meriter nos soins & nostre estime. Il faut au contraire en se consolant soy-même attendre la dissolution naturelle: mais il faut l'attendre sans impatience & sans chagrin, & trouver son repos dans ces deux reslexions; l'une, qu'il ne m'arrive rien qui ne soit utile & conforme à la nature du Tout; & l'autre, qu'il est en mon pouvoir de ne rien saire contre mon genie & mon Dieu: car il n'y a personne qui me puisse contraindre à violer ses ordres.

XI. A quoy me sert à present mon ame? Voila ce qu'il faut se demander à toute heure & à tous momens. Fais aussi avec soin cette recherche, qu'est ce qui se passe presentement dans cette partie de moy-même qu'on appelle la partie principale? Quelle ame ay-je presentement? Est cel'ame d'un ensant, d'un jeune homme, d'une semmelette, ou d'un Tyran?

Eft-

peut estre au pouvoir des vicleux. Comment est-il possible que les hommes fassent tant de cas des choses qui combent si souvent en partage aux plus mal honnêtes gens?

XI. A quoy me sert presentement mon ame. ] Ces demandes seules seroient capables de nous redresser, se nous étions capables de nous les faire & d'y répondre sans décuisement

déguisement.

Marc Antonin. LIV. V. 141 Est-ce l'ame d'un cheval ou d'une beste feroce?

XII. Tu peux connoître à cecy ce que le peuple appelle des biens. Si quelqu'un s'est formé une idée des veritables biens, comme de la prudence, de la sagesse, de la vaillance & de la justice, il ne pourra jamais sousrir qu'on ajoûte à cette idée rien qui n'y soit conforme, & qu'on parle avec indignité de ces veritables biens. Mais s'il s'est fait une idée des biens du peuple, il entendra & recevra avec plaisir, comme une application heureuse, le mot du Poète comique, que celuy qui les possede est si riche, & que tout est si propre chez luy, qu'il ne sait où aller pour les necessitez à quoy la na-

XII. Tu peux juger par cecy ce que c'est que le peuple appelle des biens. ] Antonin donne encore icy une regle merveilleuse pour discerner les veritables biens d'avec les faux, d'avec ceux que le peuple appelle des biens. Les derniers sont ceux sur lesquels les honnêtes gens soufrent qu'on plaisante. Par exemple, sil'on parle des richesses, on rira volontiers, sil'on entend appliquer à ce sujet un vers d'Aristophane, qui dit dans une de ses Comedies, que tout est si propre dans la mais son d'un homme riche, qu'il ne sait où aller pour ses necesses. Mais si on saisoit une semblable application sur la vertu, sur la pieté, sur la sagesse, il n'y a perfonne qui n'en sût choqué, & qui ne se revoltât contre cette audace.

Le mot du Poete Camique. ] C'est ce vers d'Arista-

Α' λλ' ငံν καθαξῷ ΤΕ ἀυχέσας τύχοι.

nature l'oblige; & le peuple fait luy-même cette difference sans le savoir: car au premier cas cette application le choqueroit & luy seroit tres-desagreable: au lieu qu'au second, c'est à dire quand on parle des richesses, du luxe, de la gloire & de la fortune, elle le divertit, & il la reçoit avec joye, comme un bon mot plein de sel & desens, & qui convient admirablement au sujet. Va aprés cela, & demande si l'on doit prendre pour des biens veritables & dignes de son estime, des choses ausquelles on peut appliquer avec grace le mot ue je viens de rapporter.

XIII. Je suis composé de matiere & de forme. Comme ni l'une ni l'autre n'ont esté tirées du neant, elle ne seront jamais ancanties. Ainsi toutes ces parties seront converties par ce changement en une partie de l'Univers, & ensuite en une autre jusques à l'infini. C'est

1775

Et le peuple fait luy-même cette difference sans le savoir.] Le peuple connoit donc naturellement quels sont les veritables biens. Cela est vray. Mais comme c'est une connoissance aveugle & érousée par les objets & par les passions, il ne peut ni s'y arrêter, ni les suivre.

XIII. Je suis composé de matiere & de forme. ] La matie-

re, c'est le corps; la forme, c'est l'ame.

Ni l'une ni l'autre n'ont esté tirées du neant.] Car ils croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité. Aujourd'huy nous savons que Dieu n'a pas moins tiré du neant l'ame, que le corps & toute la matiere du monde. Marc Antonin; L I v. V. 143 un pareil changement qui m'a produit, moy & mes ancestres, en remontant jusques à l'infini: carrien n'empesche qu'on ne puisse parler de cette maniere, quoique le monde aitses revolutions determinées & ses periodes fixes.

XIV. La raison & l'art de raisonner sont des facultez suffisantes à elles-mêmes & à toutes les operations qui en dépendent; elles partent de leur propre principe, & vont à la sin qu'elles se proposent. C'est pourquoy on a appellé leurs operations d'un mot qui signifie des † actions droites, c'est à dire, qui vont le droit chemin sans jamais s'en détourner.

XV. Il ne faut pas dire que rien appartienne à l'homme de tout ce qui ne luy convient pas entant qu'homme : car l'homme ne le

۔ آھ

XIV. La raison & l'art de raisonner sont des facultez suffisantes à elles-mêmes. ] Antonin veut dire que la raison seule suffit pour faire le bien sans aucun secours des choses étran geres, qui ne servent au contraire qu'à la seduire & à la saire

égarer.

3

ď

XV. Il ne faut pas dire que rien appartienne à l'homme de ce qui ne luy convient pas entant qu'homme.] Il est étonnant que nous ayions tant de regles si seures pour discerner les veritables biens d'avec les saux, & que nous nous y trompions pourtant toujours. Les veritables biens sont ceux qui conviennent à l'homme entant qu'homme; qui sont attachez à sa nature; qui en sont des persections; & qu'il ne sauroit mépriser sans honte. On ne peut dire cela ni des richesses, ni de la gloire, ni des voluptez. Ce sont donc de saux biens.

† Catorthofes.

Zå

demande point; la nature de l'homme ne le promet point; ce ne sont pas des persections de la nature humaine; ce n'est donc pas là que consiste la fin de l'homme, ni le bien qui remplit cette sin. Cars'il y avoit en cela quelque chose qui appartient à l'homme, il ne luy appartiendroit pas de la mépriser & de s'élever contre elle. Si c'estoient les veritables biens, on ne louëroit point ceux qui feroient prosession de n'en avoir pas besoin, ni ceux qui s'en priveroient eux-mêmes en partie. Or nous voyons tout au contraire, que plus un homme se prive de ces sortes de biens, ou qu'il sousre plus volontiers que d'autres l'en privent, plus il passe pour vertueux.

XVI. Telles que seront les pensées dont tu

Il ne luy appartiendroit pas de la mépriser. ] Cat comme dit fort bien Longin en étendant cette même pensée: On ne peut pas dire qu'une chose ait rien de grand, quand le mepris qu'on en fait, tiens luy même du grand. Telles sont les richesses, les dignitez, les honneurs, les Empires, & tous les autres biens en apparence, qui n'ont qu'un certain faste au dehors, & qui ne passeront jamais pour de vertables biens dans l'esprit d'un sage, puis qu'au contrarre ce n'est pas un bien mediocre que de les pouvoir mépriser. D'où vient aussi qu'on admire beau-coup moins ceux qui les posseunt posseder, s'en privent eux-mêmes, & les rejettent par pure grandeur d'ame.

XVI. Telles que seront les pensées dont tu t'entretiendras d'ordinaire, tel sera aussi ton esprit. ] Cela ne sauMarc Antonin, LIV. V. 145

t'entretiendras d'ordinaire, tel sera aussi ton esprit: car nostre ame prend la teinture de nos pensées. Tâche donc de la nourrir & de l'imbiber toujours de ces reflexions, Par tout où l'on peut vivre, on peut bien vivre: on peut vivre à la Cour, donc on peut bien vivre à la Cour. De plus, chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a esté faite. Là où elle se porte, c'est là qu'elle

trou-

sauroit estre autrement. Nous ne sommes que ce que nous pensons. C'est nostre seul & veritable caractere que nos pensées; & comme elles sont en nostre pouvoir, il dépend de nous d'estre ce que nous voulons. Longin dit en quelque endroit, que pour parvenir au sublime, il faut toujours tenir son ame, pour ainsi dire, grosse d'une certaine sierté noble & genereuse. Cela est encore

plus vray & plus necessaire pour parvenir aux vestus.

Donc on peut bien vivre à la Cour.] Antonin veut prevenir tous les vains pretextes dont il pourroit se servir pour excuser quelque espece de relachement; & ces vains pretextes ne sont peut-estre encore aujourd'huy que trop ordinaires. Combien de gens y a-t'il, qui vivant assez bien dans la retraite, retombent dans la licence & dans le desordre quand ils sont à la Cour, & qui disent pour excuser ces chutes, la Cour n'est pas comme la ville ou la campagne; elle demande d'autres manieres & d'autres mœurs. On se rendoit ridicule, si on vouloit se distinguer des autres. Il faut suivre le torrent. Excuses vaines & frivoles.

De plus chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a esté faite. ] Il va prouver que les hommes sont nez pour se faire du bien les uns aux autres. Cette loy ne change pas quand on change de lieu. Elle est égale à la Cour, à la ville & à la campagne. Il faut donc leur

trouve sa fin; & où elle trouve sa fin, c'est-là qu'elle trouve son veritable bien & ce qui luy est propre. Le veritable bien de l'animal rai-sonnable, c'est donc la societé: car il a esté désa prouvé que c'est pour la societé que nous sommes nez. N'est-il pas évident par là que les choses les moins parfaites sont pour les plus parfaites, & que les plus parfaites sont les unes pour les autres? Les choses animées sont plus parfaites que les inanimées, & des animées, les raisonnables sont les meilleures.

XVII. C'est une folie que de vouloir des choses impossibles. Or est il impossible que les

méchans n'agissent pas comme ils sont.

XVIII. Il n'arrive jamais rien de fâcheux à personne que la nature n'ait disposé à le supporter. Les mêmes accidens arrivent tous les iours

Jours

faire du bien par tout. On ne peut leur faire du bien sans bien

vivre, & par consequent, &c.

C'est donc la soiseté. ] C'est à dire ce lien qui unit les hommes & qui les oblige à se regarder tous comme un seul tout, dont les parties ne sauroient soufrir, sans que tout le corps soufre.

Les choses animées sont plus parfaites que les inanimées. ] C'est pourquoy saint Augustin en quelque endroit de ses Ouvrages presere même une mouche à la Lune

& au Soleil.

XVIII. Il n'arrive jamais rien à personne que la meure n'ait disposé à le supporter. ] Antonin veut porter les hommes à la parience dans les maux par trois raisons tres-solides. La premiere, que la Nature leur a donné les sorces necessaires pour les supporter. La seconde.

que

Marc Antonin. LIV. V.

jours à des gens qui ignorent que cela leur foit arrivé, ou qui en le supportant veulent montrer leur fermeté & leur grand courage, & qui demeurent comme insensibles & immobiles aux plus grands coups. C'est donc une honte que l'ignorance & la vanité ayent plus de force que la prudence.

XIX. Les choses n'ont en aucune maniere la force de toucher nostre ame. Elles ne trouvent point de chemin qui les y conduisé, & ne peuvent ni la changer, ni l'ébranler. C'est elle seule qui se change & qui s'ébranle, & tous ses accidens sont pour elle ou bons ou-mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opi-

nion qu'elle a d'elle-même.

que

XX. En un sens l'homme nous doit estre fort cher, entant que nous sommes obligez plus

que beaucoup de gens sentent tous les jours les mêmes accidens sans jy prendre garde; & la troisième, que la pluspart des hommes soufrent souvent des choses plus difficiles par ostentation & par vanité.

XIX. Et sous les accidens sont pour elle ou bons ou mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle a d'elle même.] Il semble qu'Antonin auroit dû écrire, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle en a ellemême. Mais ce qu'il a mis est bien plus tort, & marque la sou ce & la cause de nos jugemens. Nous jugeons differemment des choses, selon que nous avons bonne ou mauvaise opinion de nous.

XX. En un sens l'homme nous doit estre fort cher.]
Antonin nous enseigne icy les tentimens que nous devons avoir pour les méchans. Comme le vice n'empê-

che

de luy faire du bien & de le soufrir. Mais comme il y en a plusieurs qui nous empeschent de faire des actions qui nous sont les plus propres, en ce sens-là l'homme devient pour moy une de ces choses indifferentes, comme le Soleil, le vent, les bestes, qui ont aussi la force d'empescher une action, mais qui n'en fauroient empescher ni l'intention, ni le dessein, à cause de l'exception que nous avons faite en formant ce dessein, & du changement auquel nous avons recours : car nostre pensée change, & convertit d'aborden ce que nous avions dessein de faire, ce qui nous empêche de le faire: de sorte que l'obstacle même devient la matière & le sujet de nostre action; &

che pas qu'ils ne soient hommes, nous devons toujours avoir pour eux de la charité. Mais ils sont méchans, & ils nous empéchent souvent de faire le bien que nous voudrions. En cette qualité ils ne meritent tout au plus que nostre indisserence. Il faut les traiter comme le vent, le Soleil, la pluye, qui peuvent bien retarder ou empêcher une action, mais qui ne sauroient nous en arracher ni l'intention, ni le dessein. Cette maxime est tres-belle. On peut voir le chap, 1. du liv. 1 v.

Mais qui n'en fauroit empêcher ni l'intention ni le dessein. ] Si les méchans pouvoient nous ôter l'intention de faire le bien, nous ne pourrions jamais les trop hair: mais comme cela n'est pas en leur pouvoir, & qu'au contraire ils ne peuvent nous ôter une occasion de faire du bien, sans nous en fournir en même temps une autre, nous ne devons avoir pour leur malheur que de la compassion, & pour leurs ef-

forts que de l'indifference.

XXII.

Mare Antonin. LIV. V. 149 ce qui nous fermoit le chemin, nous fert de chemin.

XXI. Honore ce qui est de plus excellent dans le monde. C'est ce qui se sert de tout & qui gouverne tout. Honore aussi ce qui est de plus excellent en toy; il est de même nature que le premier: car c'est ce qui se sert de toutes les parties dont tu es composé, & qui gouverne ta vie.

XXII. Ce qui ne nuit point à la ville, ne nuit point aux citoiens. Quand donc tu croisqu'on t'a fait tort, sers-toy de cette regle pour le connoître: Si la ville n'est point ostensée, je ne le suis pas non plus; & si elle ne l'est pas, il ne saut donc pas se fâcher contre

tre

XXII. Ce quine nuit point à la ville, ne nuit point au citoyen.) Par ce mot de ville il entend le monde, pour l'utilité duquel tout se fait : de sorte que ce qui semble nuire à une

partie, sert au tout.

Et selle ne l'est pas, il ne faut donc pas se fâcher contre celuy qui ne l'a pas offensée. ] Antonin ne dit cela que des injures particulieres, où la justice ne demande point de reparation, & qui ne détruisent pas la seureté des particuliers. Car en ce cas les Scoïciens pretendoient, comme nous, qu'on devoit punir les méchans par charité, tont pour eux-mêmes, asin de les corriger, que pour les autres, asin de les empêcher ou d'estre toujours exposez aux mêmes violences, ou de se laisser corrompre eux-mêmes par l'esperance de l'impunité. Aussi n'est-ce jamais pour le passé qu'on les punit (car le passé ne se repare point) c'est pour prevenir les suites de leurs mauvais exemples.

150 Reflexions Morales de l'Emp. tre celuy qui ne l'a pas offensée. Car en quoy consiste cette offense, & qu'est-ee que c'est?

XXIII. Pense souvent à la rapidité avec laquelle toutes choses sont emportées, & nous échapent, tant celles qui sont deja, que celles qui se produisent. Car la nature est comme un fleuve qui coule toujours. Ses operations sous sous et de continuels changemens; & les causes dont elle se sert, passent par d'innombrables vicissitudes. Il n'ya presque rien de permanent de tout ce qui est prés de toy, & le passé d'un côté, & l'avenir de l'autre, tout cela est un absme infini & impenetrable, ou tout se perd. N'est ce donc pas est ne sou, que

Car en quoy consiste 'cette offense, & qu'est-ce que c'est? ] Voila la preuve de ce qu'il a dit, que la ville n'estoit point offensée. En estet, quelque grande que soit l'ossense que nous croyons avoir reçue: si on l'examine bien, on trouvera que c'est moins que rien par rapport au monde.

w XXIII. Il n'y a rien de permanent de tout ce qui est prés de toy. Le passé d'un costé, & l'avenir de l'autre; tout cela est un abime insini, où tout se perd. ] La pluspart des Stoiciens soutenoient qu'il n'y avoit pas de present; que tout estoit ou passé ou futur. & que ce que nous appellons present, n'estoit, à proprement parler, que la sin du passé & le commencement du sutur, sans que rien subsistât au milieu, Opinion extravagante, & qui abollissoit le temps. Antonin ne tombe pas dans ce ridicule. Il se contente de marquer la rapidité du present, en l'appellant ce qui est prés de nous, parce qu'il n'est pas

Marc Antonin LIV. V. ISL que de s'enorguëillir, ou de s'affliger pour des choses perissables? Se plaint-on d'une legere incommodité, qui ne doit durer qu'un moment?

XXIV. Quelqu'un a peché contre moy. C'est son affaire. Il a ses mœurs & ses manieres; & moy j'ay ce que la Nature, nostre commune mere, veut que j'aye, & je fais ce qu'elle veut que je fasse.

XXV. Souviens toy de toute la Nature, dont tu ne fais qu'une tres petite portion; & de tout le temps, dont il ne t'a esté assigné qu'un moment fort court, & du destin, dont

tu n'es qu'une fort petite partie.

XXVI. Que la partie principale de ton ame soit insensible aux mouvemens de la chair, de

plûtost entre nos mains qu'il nous echape. & que sortant d'un abîme, qui est le futur, il passe incontinent & se perd dans l'autre abime, qui est le passé. Cette idée est belle, &

meritoit bien d'estre mise dans tout son jour.

XXV. Et tu destin dont tu n'es qu'une fort petite partie.] Que cette expression est forte & belle! Nous ne fommes qu'une tres-petite partie du destin, parce qu'il ne faut pour nous former & pour nous entretenir qu'une tres petite partie des causes efficientes & des principes dont la Providence se sert pour former & pour entretenir. toutes choses. Cependant à voir l'orgueil des hommes & leur amour propre, on diroit que tout est pour eux, que tout se rapporte à eux, & que la Providence n'a qu'eux en vuë; en un mot, qu'avec eux & en eux roule le destin de l'Univers. XXVL

de quelque nature qu'ils puissent estre, ou rudes, ou doux. Qu'elle ne se messe point avec le corps : mais qu'en se renfermant en elle-même, elle empêche les passions de passer les limites des parties où elles régnent. Que si par quelque sympathie elles parviennent jusqu'à l'esprit, à cause de l'étroite union qu'il a avec le corps, alors il ne faut pas tâcher de resister à un sentiment qui est naturel, il faut seulement que l'ame s'empêche de juger que ce sentiment est bon ou mauvais.

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux; & celuy-là vit avec les Dieux, qui en toutes occasions leur fait voir son ame soumise à leurs ordres, & toujours prête à faire ce qu'ordonne le Genie que Dieu a donné à chacun pour guide & pour gouverneur, & qui n'est qu'u-

ne

XXVI. Ou rudes, ou doux. ] Aux mouvemens de la

volupté ou de la douleur.

Elles parviennent jusqu'à l'esprit.] C'est à dire, jusqu'à la partie superieure de l'ame, qui peut estre indepen-

dante jusqu'à un certain point.
Alors il ne faut pas tacher de resister à un sentiment qui est naturel. 7 Car ce seroit inutilement qu'on le voudroit

faire.

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux. ] C'est ce que l'Ecriture appelle marcher avec Dieu. Comme quand elle dit d'Enoch, Et ambulavit cum Deo; & il marcha avec Dieu? c'est à dire il fut toujours soumis à ses ordres, il se laissa conduire par son Esprit, il vêcut avec Dieu, en Dieu, & felon Dieu.

XXVIII.

Marc Antonin. Liv. V.

ne partie de luy même: car ce genie n'est autre chose que l'entendement & la raison.

XXVIII. Ne te fâche point contre celuy qui sent mauvais. Qu'y peut-il faire? ilsest ainsi fait; c'est une necessité qu'une telle odeur forte de son corps: mais il dit qu'il a la raison en partage, & qu'il depend de luy de se connoître & de se corriger. Tant mieux; tu as aussi de la raison, tâche donc d'exciter sa raison par la tienne; remontre luy ses desauts, donne luy des avis. S'il t'écoute, tu le guériras, & tu n'aura plus sujet de te mettre en colere.

XXIX.

XXVIII. Ne te fache point contre celuy qui sent manvais. Dans cette article Antonin condamne une injustice, dont presque personne n'est exempt. Car il n'y a rien de plus ordinaire dans le monde, que devoir des gens qui se fâchent contre certains defauts naturels de leurs amis, & qui n'ont pas là charité de les en a avertir. C'est pourtant par la qu'il faudroit commencer avant que de se mettre en colere.

Mais il dit qu'il a la raison en partage.] C'est une raison qu'Antonin donne pour excuser sa colere. Cet homme là se pique d'estre raisonnable & de se connoître : cependant il ne tâche pasde remedier à un defaut qui nous empoisonne tous. Il refute ensuite cette raison d'une maniere fort solide.

Tu as aussi de la raison. ] C'est à celuy qui a sa raison le plus en main, s'il faut ainsi dire, à prevenir les autres, & à ne pas attendre qu'ils s'aperçoivent eux mêmes de leurs defauts, car c'est blesser la charité. Evrum lumen de lumine accendas tuo. XXIX

M

viil.

XXIX. N'imite ni les mœurs ni les manieres des Courtisanes, ni celles des Comediens.

XXX. Tu peux vivre icy dés aujourd'huy, comme tu veux vivre, quand tu seras prés de mourir. Que si l'on t'en empêche, alors il t'est permis de cesser vivre. Mais ne meurs point comme ayant reçu quelque injure ou quelque mal; sors de la vie comme on sort d'une chambre ouil y a dela sumée; il y sume, je m'en vais. Penses-tu que ce soit si grand chose? Pendant que rien ne m'oblige à me retirer, je demeure libre: personne ne m'em-

XXIX. N'imite ni les mœurs, ni les manieres des Courtisanes, ni celles des Comediens. ] On avoit confondu fore mal à propos cet article avec le suivant, & on lui avoit donsé un sens tout à fait contraire à la pensée d'Antonin, qui veut dire, qu'il saut se garder de tomber dans la bassesse & la lâcheté, dans le saste, l'orguëil & l'enssure. Le premier est levice des Courtisanes, & l'autre le caractère des Comediens, qui s'ensser pour prendre le ton des rolles qu'ils jouent. Dans l'un & dans l'autre il y a une dissimulation & une tausset tres-indignes d'un homme, & sur tout d'un Prince.

XXX. Tu peux vivre icy dés aujourd'huy, l comme tu veux vivre quand tu seras prés de mourir.] Las pluspart des Courtisans font des resolutions de mieux vivre à la sin de leur vie, quand ils seront retirez & qu'ils auront quité la Cour. Mais Antonin leur diticy, qu'au milieu de la Cour ils peuvent commencer dés aujourd'huy cette nouvelle vie.

Alors il t'est permis de cesser de vivre. ] C'estoit-là une des erreurs des Stoiciens & des Epicuriens.

XXXI.

Marc Antonin, Liv. V. m'empêchera de faire ce que je veux; & je

veux ce que demande la nature d'un animal

raisonnable & né pour la societé.

XXXI.L'esprit de cet Univers est un esprit desocieté; il aime l'ordre & la raison; il a donc fait les choses les moins parfaites pour les plus parfaites, & il a lié & ajusté les plus parfaites les unes avec les autres. Tu vois par là qu'il a foumis & rangé chaque chose selon sa dignité, & qu'il a ajusté ensemble les plus excellentes par les liens d'une union & d'une complaisance mutuelle & reciproque.

XXXII. Comment t'es tu gouverné jusqu'à present envers les Dieux, envers ton pere & ta mere, tes freres, ta femme, tes enfans, tes precepteurs, tes gouverneurs, tes amis,

tes

XXXI. L'esprit de cet Univers est un esprit de so-cieté. ] Comme Dieu a fait le monde pour les hommes il a fait les hommes non pas pour eux-mêmes chacun en particulier, mais premierement pour luy, d'où découle leur premier devoir, qui est d'aimer Dieu, & ensuite il les a creez les uns pour les autres, d'où resulte leur second devoir, qui est d'aimer le prochain. Deux devoirs qui accomplissent la loy & les Prophetes.

XXXII. Comment t'es tu gouverné jusqu'à present envers les Dieux, envers son pere & tamere, &c.] Je suis fachée qu'Antonin n'ait ajoûté ses Sujets. Car un bon Prince ne doit pas moins se demander compte de ce qu'il a fait à ses Sujets. que de ce qu'il a fait à ses enfans, à ses amis, à ses domestiques. Mais il est bien seur que s'il ne l'a pas exprimé, il l'a

penfé.

tes courtisans & tes domestiques? Ne leur as-tu sait jusqu'à present aucune injustice, ni par tes paroles ni par tes actions? Retrace en ta memoire les travaux que tu as essuyez & toutes les peines que tu as sousertes, & pense que l'histoire de ta vie est complette, & que le service que tu avois à rendre en ce monde, est accompli. Combien de belles choses as-tu veues? combien as-tu surmonté de plaisirs & de douleurs? combien de choses glorieuses as-tu méprisées? & à combien de méchans as-tu sait éprouver ta bonté?

XXXIII. Pourquoy des esprits ignorans & grossiers viennent ils troubler une ame savante & polie? Quelle est l'ame savante & polie?

Celle

Et que le service que tu avois à rendre en ce monde, est accompli. ] Voila un grand Empereur qui reconnoît & qui déclare qu'il n'est dans cette vie que pour y rendre un service continuel.

Combien de belleschoses as-tu vues? ] Antonin recommence son examen. C'est comme s'il disoit : As tu vû tant de belles choses en ce monde, que tu souhaites encore d'y demeurer? On ne sauroit à mon avis trouver d'autre sens à ce passage.

Combien as-tussument é de plaisses de douleurs? Car nous ne sommes dans ce monde que pour combatre en toutes manieres contre nos passions, pour mépriser la vaine gloire, &

pour pardonner à nos ennemis.

XXXIII. Pourquoy des esprits ignorans & grossiers viennent-ils troubler? ] Ce passage ne peut estre assez loué. Il est divin. Veritablement il ne plaira pas à cette espece de Savans qui ont employé toute leur vie à aquerir

Marc Antonin. LIV. V.

Celle qui connoît le commencement & la fin des choses, & qui cst instruite de la Raison, qui penetrant toute la matiere, gouverne cet Univers durant tous les siecles par des periodes reglez.

XXXIV. Dans un petit moment tu ne seras qu'une poignée de cendre, qu'un squelete & qu'un nom, & non pas même un nom. Cependant quest-ce qu'un nom? un bruit, un fon. Et toutes les choses dont on fait le plus

de-

aquerir ce qu'on appelle les Sciences : mais il ne faut pas laisser de l'expliquer. Ce sage Empereur établit cette grande verité, qu'il n'y a qu'une seule science, qui est celle qui nous apprend à connoître Dieu, qu'il appelle la Raison qui gouverne l'Univers. Et comme ceux qui suivent les fausses sciences du monde, se moquent ord. nairement de ceux qui s'attachent à celle-là, & n'oublient rien pour les seduire & les attirer; Antonin, qui avoit sans doute éprouvé leurs railleries, & resisté souvent à leurs efforts s'adresse à eux avec indignation, & en les appellant ignorans & grossiers, il leur demande pourquoy ils vien nent troubler & ébranler celuy qui a choisi la bonne part? Et il fait une manifeste allusion à un beau mot d'He. raclite, qui se moquant de la vaste science d'Homere, d'He siode, de Pithagore, de Xenophanes, d'Hecatée, &c soûtenoit quelle ne servoit de rien pour la sagesse qu'elle n'instruisoit pas l'entendement, & que la veritable science consistoit à connoître l'esprit qui gouverne le Monde.

XXXIV. Et non pas même un nom. ] J'aime bien cette reprise. En ester, le nom le plus grand & le plus fameux est bien-tost esfacé de la memoire des hom-

mes.

de cas en ce monde, que sont-elles, que pourriture & que vanité? Elles sont comme les petits chiens qui caressent & qui mordent en même temps; ou comme de petits enfans de mauvaise humeur qui pleurent pour rien, & qui un moment aprés rient de même. Foy, la Pudeur, la Justice & la Verité ont quitté la terre pour aller habiter dans le ciel, comme dit un \* Poète. Qu'est ce donc qui te retient icy? Sont-ce les objets tensibles? Mais ils sont muables, & n'ont rien de constant. Sont-ce les sens? Mais ils sont émoussez & prests à recevoir des impressions fausses. Estce le principe de vie, cet esprit qui t'anime? Mais ce n'est qu'une exhalaison & qu'une vapeur de ton sang. Est-ce le plaisir d'estre esti-mé parmi tes semblables? Mais ce n'est que vanité? Qu'attens-tu donc? Tu attens en repos ou ton extinction ou ton changement; &c en attendant que cet heureux moment vienne, qu'as-

Elles sont comme les petits chiens. ] Il veut dire que toutes ces choses sont toujours dans le changement, qu'elles n'ont rien de réel, & que les plaisirs qu'elles donnent, sont toû-

jours mêlez de mille chagrins.

Tu attens en repos ou ton extinction, ou ton changement.]
Ton extinction, si l'ame n'est qu'une espece de seu qui meurt lorsque nous mourons; ou ton changement, si elle est immortelle & qu'elle retourne à sa source, seson l'opinion des Storciens.

qu'as-tu à faire? à honorer & à benir les Dieux & à faire du bien aux hommes. Tout ce qui est hors des limites de ton corps & de tonesprit, ne t'appartient point, & nete re-

garde point.

XXXV. Tu peux estre toûjours heureux, si tu sais marcher droit & suivre la raison dans tes actions & dans tes pensées: car voici deux choses qui sont communes & à la nature de Dieu & à celle de l'homme & de tout animal raisonnable; l'une, de ne pouvoirestre empêché par aucun autre estre, quel qu'il soit; & l'autre, de trouver son bien dans les dispositions & dans les actions justes, & de terminér là ses desirs.

XXXVI. Si ce n'est point par ma mechanceté, ni par aucun effet de cette mechanceté, qu'une telle chose arrive, & que la societé n'en soir

Et à faire du bien aux bommes. ] se n'ay pas exprimé icy les deux mots ray avexed au tour nay avexed, parce qu'ils m'ont paru déplacez. Le ne sai d'où ils peuvent estre. Je croirois volontiers qu'ils font seuls une maxime à part. & qu'Antonin a dit ex abrapta, comme il fait souvent. Il faus sonffrir ces sortes de gens, és s'empêcher de leur faire injure.

XXXV. Et à selle de l'homme, & de l'homme raifonnable. Il parle ainsi, parce que les Philosophes méttoient entre Dieu & l'homme des demons, des He-

ros, &cc.

XXXVI. Si ce n'est point pan ma machanceté. ni par aucun effet de cette méchanceté, qu'une selle chose are.

M 4. ve.]

foit point blessée, pourquoy me tourmenter? En quoy la societé peut-elle estre blessée?,

XXXVII. Ne te laisse pas temerairement emporter à tes imaginations. Donne à ton prochain tous les secours dont tu es capable & que tu luy dois. Et s'il a fait quelque perte en des choses indifferentes, garde-toy bien de croire qu'il luy soit arrivé un grand mal:

C2F

ve.] Danstous les accidens les plus fâcheux il faut regarder seulement si nous nous les sommes attirez par nos crimes. Caren cecas il en faut gemir; & si c'est sans aucune injustice de nostre part, il ne saut pas nous en mettre en peine. Que si nous sous frons pour la justice, nous devons en estre ravis.

En quoy la societé pent-elle estre blessée.] Il n'y a que l'injustice qui puisse blesser cette societé. L'impieté est comprise

Sous le mot d'injustice.

XXXVII. Ne se laisse pas temerairement emporter à tes imaginations.] La compassion est un sentiment de douleur que la misere de nostre prochain excite dans nos cœurs. Elle peut estre vicieuse en deux manieres: ou lors qu'elle n'est pas proportionnée à l'objet qui la cause, & qu'en se laissant emporter à son imagination échausée & seduite. on prend pour mal ce qui ne l'est point; ou lorsqu'elle ne produit pas les secours dont il a besoin. Les Stociens condamnoient cette compassion outrée & infructueuse; & c'est sur cela qu'Anronin sait cette maxime, qui est toute pleine de sens & deraison.

Et s'il a fait quelque perte en des choses indifferentes.]
C'est à dire en des choses que les Philosophes ne mettent
ni au nombre des biens, ni au nombre des maux. Les
Stoiciens poussoient loin ces choses indifferentes: Car ils
appelloient generalement de ce nom tout ce qui est hors de
nous.

Car

car en cela il n'y en a aucun. Imite dans ces occasions la conduite de ce bon vieillard qui en s'en allant demande à son petit enfant sa toupie, sachant bien que ce n'est qu'une toupie.

XXXVIII. Que fais-tu donc dans cette Tribune aux harangues avec tes beaux difcours & tes oraisons funebres, mon ami, ne te souviens-tu plus de ce que c'est? Je m'en fouviens fort bien, mais je voy que ces chofes

Car il n'y en a aucun. ] Ce n'est pas la perte qu'il a faite qui le fait crier, mais l'opinion, qu'il en a.

Imite dans ces occasions la conduite de ce bon vieillard. qui en s'en allant demande à son petit enfant sa toupie. T Cet endroit me paroît admirable. Ce sage Empercur ne pouvoit mieux marquer que par cette image, de quelle maniere nous devons compatir aux maux imaginaires de nostre prochain. Il ne faut pas se roidir contre luy, ni vouloir luy arracher l'opinion qu'il a de ce qui luy est arrivé; il faut au contraire parler son même langage, & luy dire, qu'il est vray que son malheur est grand, Mais en même temps il faut se souvenir que ce malheur, qu'on appelle grand, est tres-petit, & imiter le vieillard qui demandoit à son petit enfant sa toupie, comme si c'eût esté la plus belle chose du monde, & qui se souvenoit pourtant toujours que ce n'étoit qu'une toupie. Antonin avoit pris sans doute cet exemple dans quelque Comedie fort connuë de son temps.

XXXVIII. Que fais tu donc dans cette Tribune aux barangues avec tes beaux discours & tes raisons funebres? ] A tonin avoit toujours esté fort exact a rendre à ses amis & à ses parens morts les derniers devoirs que la pieté & la coutume avoient établis. Un des principaux de ces devoirs estoit l'oraison funebre que l'on faisoit du deffunt pour y celebrer ses louanges. Les Storciens,

162 Refl. Morales de l'Emp. Marc Ant. &c. ses-là plaisent aux hommes, & qu'elles font un des objets de leurs soins. Faut-il donc que tu sois sou, parce qu'ils le sont? N'est-ce pas assez de l'avoir esté?

XXXIX. A quelque heure que la mort vienne, elle me trouvera toûjours heureux. Estre heureux; c'est se faire une bonne fortune à soy même, & la bonne fortune, ce sont les bonnes dispositions de l'ame, les bons mou-

vemens & les bonnes actions.

RE-

qui condamnoient toutes fortes de discours publics, qui n'estoient faits que pour le faste & l'ostentation, n'avoient garde de pardonner à ces oraisons sunebres, qu'ils regardoient comme des actions inutiles & vaines. plus capables de flatter l'orgueil & l'amour propre des hommes, que de leur donner une veritable amour pour la vertu. Antonin fait donc cette sage restexion dans une de ces occasions où sa complaisance & sa facilité le portoient encore à obeir à la coutume contre ses propres lumieres & contre son inclination.

XXXIX. C'est se faire une bonne fortune à say-même.] La définition qu'il va faire, de la bonne fortune, prouve qu'elle depend de nous: Sui cuique mores fortunam singunt.

Fin du premier Tome.