## Notes du mont Royal Www.notesdumontroyal.com

Cette œuvre est hébergée sur « *Notes* du mont Royal» dans le cadre d'un exposé gratuit sur la littérature.

SOURCE DES IMAGES Google Livres

# REFLEXIONS MORALES

DE

L'EMPEREUR
MARC ANTONIN:

AVEC DES REMAR QUES

De Mr. & de Mad. D A CIER.

Seconde Edition, où l'on a mis les Remarques sous le Texte,

TOME SECOND.



## 

 $\frac{1}{2} \frac{d^2 x}{dx} = \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{x}{x} - \frac{x}{x} \right) + \frac{x}{x} - \frac{x}{x} \right) + \frac{x}{x} + \frac{x$ 

CONTROLL DAME



#### REFLEXIONS

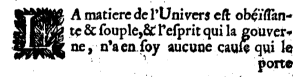
## MORALES

DE

. L'EMPEREUR

### MARC ANTONIN.

#### LIVRE SIXIE ME.



A matiere de l'Univers est obéissanse & somple.] Antonin avoit corrige l'opinion extravagante de quelques Stoiciens, qui soutenoient que Dieu trouvoit quelquefois la matiere desobéissante & revêche, & que comme il ne l'avoit pas creée, & qu'elle étoit éternelle aussi-bien que luy, il n'avoit sur elle qu'un pouvoir fore limité; impieté, que les Peres ont heureusement combatuë. M.7

porte à mal faire, car il n'a nulle méchancaté; aussi ne fait-il aucun mal, & rien n'est blessé par cet Esprit. Or c'est luy qui produit & qui conforme toutes choses.

II. Quand tu fais ton devoir, ne t'informe point si tu as froid ou chaud; si tu es accablé de sommeil, ou fituas bien dormi; si l'on parle bien ou mal de toy; si tu meurs, ou i tulfa quelque autre chose: car la mort of aus une des actions de nostre vie; & dans celle là, comme dans toutes les autres, il suffit de bien faire ce qu'on fait.

III. Regarde au-dedans de toutes choses. & ne te laisse jamais tromper ni à leur qualité, ni à l'éclat qui les environne.

IV. Toutes les parties de cet Univers changeront bien-tost: car ou elles s'exhaleront en

Aussi ne fait-il aucun mal. ] Rien n'est plus contraire à la nature de Dieu, que de faire du mal. Il n'est point l'Auteur des maux, comme le croyoient les Manicheens & les Marcionites. Mais ce qui nous paroît un mal; n'est qu'un châtiment & une peine dont Dieu se sert pour nous convertir; & c'est ainsi qu'il faut entendre ce que Dieu dit dans Isaie : (a) Ego Dominus faciens pacem & creans malum ; dans Michee: (b) Quia descendit malum à Domino in portas Ferusalem.

II. Car la mort est aussi une des actions de nostre vie. 1 Que cela est vray & heureusement dit! Mourir, c'est agir ; & action pour action , il faut autant faire celle-la

qu'une autre, pourvil qu'on la fasse bien.

IX. Car ou elles s'exhaleront en vapeurs, s'il est vray que

<sup>(2)</sup> Isai. 45. 7. (b) Mich. 1. 12.

Mare Antonin. LIV. VI

vapeurs, s'il est vray que leur matiere soit une

& simple; ou elles seront dissipées.

V. L'Esprit qui gouverne tout, sait ce'qu'il fait; pourquoy il le fait; & la matiere dont il le fait.

VI. La meilleure maniere de se vanger, c'est de ne ressembler point à celuy qui nous suit injure.

e VII. Fais confider ta joye & ton repose à

que leur matiere soit une & simple. ] Antonin considére ity la matiere sous les deux dissentes idées qu'en ont eu les Philosophes. Les uns ont dit qu'elle estoit une & simple, & que les quatre élemens n'étoient composez que de la jonction de ses disserentes parties. De sorte que la mort des élemens, s'il faut ainsi dire, estoit de retourner comme une vapeur dans la premiere matiere; & les autres ont considéré les quatre élemens comme autant de principes disserens & détachez les uns des autres. De sorte que la mort des estres qu'ils composioient, n'essoit que la separation, la dissipation, la division de ces mêmes élemens qui retournoient dans leur premier estre.

V. l'Espris qui gouverne tout, sait ce qu'il sait.] Antonin dit cecy pour appaiser les troubles & les inquietudes où l'on est sur chaque accident. Dieu sait ce qu'il fait; il a ses veues & ses desseins, c'est à nous

abandonner à sa conduite.

VI. La meilleure maniere de se vanger. ] Ce mot est divin; il est pris sur celui de Diogene. Quelqu'un luy ayant demandé, Comment pourrai je me venger de mon ennemy; il luy répondit, En te rendant honnéte homme.

VII Em

passer d'une bonne action à une autre bonne action, ente souvenant toujours de Dieu.

VIII. La partie superieure de nostreame s'excite, se tourne, se remue comme il luy plaît, se rend telle qu'il luy plaît, & fait que

tout ce qui arrive, luy paroît tel qu'il luy plaît. IX.Chaque chose arrive selon la nature du tout, & non pas selon aucune autre nature qui l'environne, ou qui soit ensermée au-dedans, ou suspendue au-dehors.

X. Ce

VII. En te souvement toujours de Dieu. ] Car les meilleures actions sont imparfaites & mortes, si en les fais

sant ou a d'autre objet que Dieu.

IK. Chaque chose arrive selon la nature du Tont, onn pae selon aucune autre. ] Ce monde materiel n'est par capable de se conduire luy-même, car il est privé de raison & de sentiment. Il faut donc qu'il soit conduit & gouverné par quelque nature entierement differente de la matiere. Cette nature ne peut estre autre que celle du Tout, celle qui a créé le Tout : car ce ne peut pas estre quelque nature particuliere de l'une de ses parties; elle seroit insuffisante, & d'où viendroit-elle? De dire que c'est une nature universelle differente de celle du Tout, cela est contradictoire & ne peut estre imaginé. D'ailleurs où sera cette nature? environnera-t-elle le monde, où sera-t-elle renfermée au-dedans? Mais cela seroit capable de détruire que de conserver le monde. Sera-t-elle donc suspendue au-dehors? Mais qui peut imaginer une substance & un espace au-delà de l'Univers, qui comprend & renferme toutes choses? C'est donc une demonstration, que la raison qui a créélemonde, est la même qui le gouverne, & par COD~

X. Ce monde est ou un assemblage consus de parties qui tendent soutes à se desunir & à se separer; ou une union, un ordre & une providence. Si c'est le premier, d'où vient que je desire de demeurer plus long-temps dans une si grande consusion, & au milieu d'un si grand amas d'ordures? & qu'y a-t-il que je doive plus souhaiter, que d'estre bien-tost réduit en poussiere, de quelque maniere que ce soit? Mais pourquoi me troubler? Cette dissipation ne viendra-t-elle pas aussi ensin jusqu'à moy, quoy que je sasse: Et si c'est le dernier, j'adore l'Auteur de mon estre, je l'attens de pied serme, & je mets toute ma consiance en luy.

XI. Quand les choies qui t'environnent,

tc

consequent que tout ce qui arrive à toutes ses parties, leur

est propre, convenable & utile.

X. De monde est ou un assemblage confus. ] Ce n'est pas qu'Antonin doute de ce qu'il doit croire; il s'en est assez expliqué ailleurs: mais il veut faire voir que quelque soit le vray des deux systèmes qui regnent; ou celuy des Epicuriens, qui sont le hazard le mattre du monde; ou celuy des Stosciens, que en donnent à la Providence l'entier gouvernement; on doit attendre patiemment la mort sans la desirer so sans la craindre.

XI. Quant les chôses qui l'environnent, te forcent à te troubler. ] Cet article est parfaitement beau. Mais il faut en démêler la beauté, qui ne seroit peut être pas sensible à tout le monde. Quand nous sommes troublez par les objets qui nous environnent, c'est

nou

te forcent à te troubler, reviens à toy au plus vîte, & ne sors pas de cadence plus que la nercessité ne le veut. Le moyen de s'affermir dans cette sorte d'harmonie & de cadence dont je parle, c'est d'y rentrer toûjours.

XII. Si tu avois une marâtre & une mere tout en même temps, tu te contenterois d'honorer l'une, & tu te tiendrois toujours auprés de l'autre. Ta marâtre, c'est la Cour, & ta mere, c'est la Philosophie. Tiens-toy donc toûjours auprés de celle-cy; repose-toy dans son sein; elle te rendra supportable à la Cour, & te fera trouver la Cour supportable.

XIII.

nous qui sortons hors de nous-mêmes, pour aller chercher ces objets qui se tiennent tranquillement dehors, comme Antonin l'a déja prouvé. En sortant ainsi hors de nous, il ne se peut que nous ne sortions de cadence, & que nous ne rompions l'harmonie & le concert que nostre ame fait avec l'ame du monde, pendant qu'elle est attentive à ses sonctions, & qu'elle est parfaitement d'accord avec elle. Cela suffit pour faire entrer dans la pensée d'Antonin.

XII. Si tu avois une marâtre & une mere tout enfemble.] Cette idée de comparer la Cour à une marâtre & la Philosophie à une mere me paroît admirable. Combien de gens renversent aujourd'huy cet ordre, & font de la Cour leur mere, & leur marâtre

de la Philosophie ou de la Religion!

Elle te rendra supportable à la Cour, & te sera trouver la Cour supportable. ] Ce passage me paroît remarquable. Un grand Empereur reconnoît qu'il n'y a que la Philosophie, c'est à dire, la pieté, qui puisse rendre la Cour supportable à un Prince, & un Prince supportable à la Cour.

XIII. Es

XIII. Comme on juge des viandes, & qu'on dit, c'est un poisson, c'est un oyscaus & du vin de Phalerne, c'est le jus d'un tel raisin; & de la pourpre, c'est de la laine de brez bis teinte dans le sang d'un certain coquillage; & comme par le moyen de ces reflexions on examine à fond chaque chose & on connoît ce qu'elle est; il faudroit faire de même dans toute la conduite de la vie; lorsque les choses qui passent pour les plus dignes d'être approuvées, se presentent à nostre imgination, il faudroit les dépouiller, pour ainsi dire, & voir à decouvert leur peu de valeur. Il faudroit leur ôter l'éclat que donne la renommée : car cet éclat étranger est un grand trompeur; & lorsque tu crois estre parvenu à ce qu'il y a de plus beau & de plus solide dans un sujet, c'est alors qu'il te trompe avec le plus d'adresse. Pense donc souvent à ce que Crates disoit de Xenocrate même.

XIV.

XIII. Et de la pourpre, c'est de la laine de brebis. ]
C'est sur cela qu'est sondé le mot d'un Philosophe, qui dir à un jeune homme qui s'enorgueillisseit d'estre bien vêtn: Monpetis mignon, luy dit-il, une brebis a porté cela avantioy, & ce n'estoit qu'une brebis.

Pense donc souvent à ce que Cratés diseit de Xenocrate même.] Xenocrate estoit un Philosophe d'une gravité si grande & si austere qu'elle avoit donné lieu au Proverbe, Plus grave que Xenocrate. Cratés saisoit l'anatomie de cette gravité, & prouvoit que ce, n'estoit qu'ostentation & que saste, & qu'il n'y avoit, rien XIV. Le peuple n'admire presque que deux sortes de choses, ou celles qui ont une sorme & une existence simple par la seule liaison de leurs parties, comme les pierres, le bois; ou celles qui ont une nature vivante & vegetative comme le figuier, l'olivier, la vigne. Ceux qui sont un peu au-dessius du peuple, réduisent leur admiration aux choses purement animées, comme les haras, les troupeaux Ceux qui sont plus polis & mieux instruits que ces derniers n'admirent que ce qui a une ame raisonnable,

rien de vray. Puis donc que tant de fausseté se trouve dans un Philosophe, scomment seroit-il possible qu'il n'y en eût pas dans toutes les autres choses, où chacun ajoûte comme il luy plast & autant qu'il luy plast. Ce passage est plus beau qu'il ne parost d'abord.

XIV. Le peuple n'admire presque que deux sortes de choses. ] Il n'y a rien de plus vray que ces degrez differens d'admiration selon les differens degrez de capacité & d'intel-

ligence.

Ou celles qui ont une forme & une existence simple par la seule siaison de leurs parties, comme les pierres, le bois. ] Cet endroit estoit dissicile. Je croy en avoir rendu le sens. Antonin suit icy l'opinion des anciens Philosophes qui divisoient les corps en corps qui n'existent que par la seule siaison, que les Platoniciens appelloient simples, comme les pierres, le bois separé de son tronc, &c. en corps entretenus par la nature, c'est à dire, qui ont une ame vegetative, comme les plantes, les arbres, &c. & en corps qui ont une ame, comme tous les animaux. Antonin ne se contente pas de partager ces derniers en animaux

nable, non pas cette ame universelle, mais une ame méchanique & industrieuse; ou bien i's sont consister simplement leur bonheur à avoir un grand nombre d'esclaves. Mais celuy qui honore comme il doit cette ame raisonnable, universelle & politique, ne se soucie d'aucune de ces choses, il s'attache uniquement à entretenir son ame dans toutes les actions & dans, tous les mouvemens raisonnables & utiles à la societé, & à cooperer en tout avec cette ame, universelle dont il est luy-même une partie.

XV. Une chose se hâte d'être, une autre de n'estre plus, & une grande partie de celle

qui

sans raison & en animany raisonnables; il en fait trois classes. La premier est des animaux. La seconde des hommes, qui ont veritablement une ame raisonnable: mais c'est une ame ou qui n'agit point en eux, ou qui ne paroît agir que par la facilité qu'elle leur donne à réussir dans les arts, ou à connoître les chess-d'œuvres. Et la troisseme est de ceux qui ont une ame éclairée, pure & lumineuse, comme la Divinité, dont il croyoit qu'elle estoit une partie.

Mais une ame méchanique és industrieuse. ] Antonin met donc dans cette troisième classe, c'est à dire, deux degrez seulement au-dessus du peuple, ceux qu'on appelle aujourd'huy des curieux, s'ils ne sont que curieux, & s'ils ne savent admirer qu'une porcelaine, qu'un tableau, qu'un bronze. Et il veut qu'ils n'ayent point de part à cette ame universelle & politique, qui fait toute la noblesse & toute la

grandeur de l'homme.

qui est, est déja passée. Ces changemens con-tinuels renouvellent incessamment le monde, tinuels renouvellent incessamment le monde, comme la rapidité du temps, qui ne s'arrête jamais, renouvelle à tous momens les siecles. Dans ce courant continuel, qui est-ce qui voudroit s'attacher à des choses si passageres, & sur lesquelles on ne peut jamais s'arrêter? C'est comme si quelqu'un mettoit son affection à un de ces petits oyseaux qui volent dans l'air & que nous avons perdus de veue presque austitost que nous les avons apperçûs. C'est-là l'image de nôtre vie, qui n'est qu'une vapeur du sang & une respiration de l'air. Attirer l'air une seule sois, & le rendre, ce que nous faisons à tous momens, voilà justement ce que c'est que mourir; c'est à dire, remettre l'entiere faculté de respirer entre les mains de celui de qui nous la reçûmes hier ou avanthier.

XVI. Ce qui merite nostre estime, ce n'est ni de transpirer, cela est commun aux animaux; ni d'avoir une imagination capable de recevoir l'impression des objets; ni de suivre ses

mouve-

XV. Attirer l'air une seule sois & le rendre, voilà justement ce que c'est que mourir. ] On ne peut pas donner une idée plus douce de la mort, ni qui puisse nous la rendre plus samiliere. En esset, mourir n'est autre chose que respirer pour la derniere sois, & c'est la chose du monde qui devroit parostre la plus aiféc. . . .

#### Marc Antonin. LIV. VI. mouvemens comme des marionnettes; ni de vivre ensemble, ni de se nourrir; carse nourrir & rejetter ce qu'il y a de superflu dans les ali-mens, c'est une même chose. Qu'est-ce donc. qui merite nostre estime? Est-ce de recevoir des applaudissemens? Non. Est-ce d'avoir des acclamations & des louanges? Non; car les louanges & les acclamations des peuples ne font qu'un bruit confus de voix & un mouve-ment de langues. Voilà donc la porte fermée à la vaine gloire; que reste-t-il que nous devions estimer digne de nossoins? C'est, à mon avis, d'agir conformément à nostre condition, & de remplir tous nos devoirs. Et c'est à quoy nous sommes conduits & excitez par l'exemple de tous les métiers & de tous les arts. Car nous voyons qu'ils ne tendent tous qu'à faire en sorte que leurs ouvrages répondent au dessein pour lequel on les a faits. C'est le but du Vigneron qui cultive la vigne, celuy de l'E-cuyer qui dresse des chevaux, & celuy du chasseur qui dresse des chiens. L'éducation &

XVI. Les Louanges & les acclamations des peuples ne sont qu'un bruit confus de voix & un mouvement de langues. ] Il fait allusion à un passage d'Euripide, qui dans l'Hecube appelle les louanges & toute la reputation, des bruits de langue.

l'instruction des enfans, à quoy tendent-elles?

L'éducation & l'instruction des enfans, à quoy tendens-elles. ] Elles ne tendent, ou ne doivent tendre qu'à

Voilà

Voilà ce que nous appellons estimable. Quand tu seras bien persuadé de cette verité, tu nete mettras nullement en peine d'aquerir toutes ces autres choses. Mais ne peut-on pas tou-jours les estimer? Si tu les estimes, tu ne seras donc jamais ni libre, ni content de toy-même, ni exempt de passion: car il faut necessairement que tu ayes de l'envie & de la jalousie; que tu te défies éternellement de ceux qui ont en main le pouvoir de t'ôter tout ce que tu admires; & que tu dresses incessamment des embûches à ceux qui le possedent. En un mot il est entierement impossible que celuy qui manque de quelqu'une de ces choses, ne soit troublé, & qu'il n'accuse à tous momens les Dieux; au lieu que l'estime & le respect que tu as pour ta propre raison, sont que tu es agreable à toymème, commode pour la societé, & d'accord avec les Dieux. C'est à dire, que tu reçois avec joye tout ce qu'ils t'envoyent & qu'ils t'ont ordonné.

X VII. Les élemens se meuvent en haut, en

les rendre propres à remplir tous les devoirs de leur condition. C'est-là leur veritable but. Mais aujour-d'huy parmi ceux qui élevent des enfans, il s'en trouve bien peu qui se le proposent, ou qui le connoissent. Quelqu'un a fort bien dit: Nostre institution a pour sa sin non de nous rendre bons en sages, mais savans; nous savons decliner vertu, si nous ne savons l'aimer.

XVII. Les

en bas, & en rond. La vertune se mout d'aucune de ces manieres, mais c'est quelque chose de plus divin, & par un chemin plus difficile à comprendre, elle arrive toujours à son but.

XVIII. Que veulent dire les hommes? Ils refusent leurs louanges à ceux qui vivent en même temps qu'eux, & ils desirent avec empressement d'être louez de ceux qui vivront aprés, & qu'ils ne verront jamais. C'est comme si nous nous affligions de n'avoir pas esté louez de

XVII. Les élemens se meuvent en baut, en bas & en rond, La vertu ne se ment d'aucune de ces manieres. ]
Les élemens cedent aux obstacles qu'ils rencontrent dans leur chemia. & prennent une autre route : mais le propre de la vertu, c'est de nè pas ceder aux difficultez, & de tirer de ces difficultez une nouvelle force, qui rend sa course plus legere, plus droite, & plus promte. On doit dire de la vertu ce qu'Horace a dit de l'or:

— perrumpere amat saxa potentior I&u fulmineo.

Et par un chemin plus difficile à comprendre. J On connoîr les effets de la vertu, sans connoître ses voyes,

qui font incomprehensibles à l'esprit humain.

XVIII. Que veulent dire les hommes; ] Il n'y a pas de plus grande injustice, ni de plus sotte vanité, que celle des hommes qui par envie refusent à leurs contemporains, dont ils voyent & connoissent les vertus, les louanges qu'ils attendent eux-mêmes de ceux qui naîtront aprés eux & qu'ils ne verront jamais.

C'est comme si nous nous affligions de n'avoir pas esté louez. ] En estet ceux qui veulent tant estre louez de

de ceux qui sont morts long-temps avant que

nous loyons venus au monde.

XIX. Parce qu'une chose est difficile pour toy, ne t'imagine pas qu'elle soit impossible à un autre. Mais tout ce qui est facile & possible à un autre, sois persuadé qu'il n'est pas impossible pour toy.

impossible pour toy.

XX. En faisant nos exercices quelqu'un nous a égratigné ou blessé d'un coup de teste;

mais

la posterité, devroient s'affliger de n'avoir point eu de part aux louanges de ceux qui sont morts avant qu'ils sussent au monde. Car cela est égal. Il n'y a pas plus de raison à l'un qu'à l'autre, si l'on considere la

louange seule & séparément.

XIX. Parce qu'une chose est difficile pour toy, ne timagine pas qu'elle soit impossible à un autre. I Le but
d'Antonin est de faire cesser la revolte de ses sens qui
luy vouloient faire trouver les maximes des Stoïciens
trop rudes, & qui luy disoient incessamment, nimis
dura pracipiunt. Sa réponse est excellente, & contient un precepte admirable, dont nous devrions profiter. Il n'y a rien qui nous trouvons difficile; &
sur ce pied-là nous prenons la liberté de condamner
des exemples de vertu que nous appellons outrez,
parce que nôtre lâcheté nous les fait paroître au-des
situs de nos forces. Nous leur prêtons un vice qui
n'est qu'en nous. Mais ces mêmes exemples que
nous condamnons, nous condamneront à leur tour,
en nous convainquant que c'est la volonté qui nous
a manqué, & non pas la force.

XX. En faisant nos exercices quelqu'un nous a égratigné.] On ne peut rien imaginer de mieux sur cette matiere. Ce monde n'est qu'un champ, où nous nous

exer-

mais nous n'en sommes point offensez, & nous ne nous défions pas de cet homme-là comme d'un homme qui ait envie de nous faire quel-que méchant tour. Nous nous tenons seule-ment sur nos gardes, non pas comme contre un ennemi, ni comme ayant quelque soupçon; mais nous l'évitons adroitement sans le hair. Faisons de même dans toutes les autres ren-

raisons de même dans toutes les autres rencontres de nostre vie; ne prenons pas garde à ce
qu'on nous fait; & recevons tout comme de
la part de ceux qui s'exercent avec nous: car,
comme je l'ay déja dit, il est permis de les éviter sans leur témoigner ni soupçon ni haine.

XXI.-Si quelqu'un peut me reprendre, &
me faire voir que je prens mal une chose, ou
que je la fais mal, je me corrigeray avec plaisiz: car je cherche la verité qui n'a jamais blessé personne; au lieu qu'on se trouve toujours
mal de persister dans son ignorance & dans son
erreur.

erreur.

XXII. Je fais ce qui est de mon devoir, & toutes les choses du monde ne sauroient nim'inquieter, ni me troubler: car ce sont ou des

exerçons. Mais nous fommes affez malheureux & affez brutaux pour faire un veritable combat de cet exercice, & c'est ce qu'Antonin veut prévenir par cette reflexion aussi sage que solide.

XXII. Je fais ce qui est de mon devoir.] Antonin rassemble icy les trois genres de choses qui peuvent wous troubler dans la pratique de nos devoirs, & il n'y a N 2

des choses inanimées, ou des choses destituées de raison, ou des choses qui errent dans les principes & qui ne connoissent pas le bon chemin.

XXIII. Sers-toy de tous les animaux, & en general de toutes les autres choses; sers-t'en, dis-je, noblement & librement, comme un homme qui a de la raison doit se servir de ce qui n'en a point. Mais pour les hommes, sers-t'en selon les loix de la societé, comme on doit se servir de personnes raisonnables. Ne manque pas d'invoquer Dieu dans toutes tes actions, & ne te mets point du tout en peine combien de temps tu le pourras saire. Trois heures de vie suffissent, pourvû qu'on les passe en cet état.

XXIV. Alexandre le Grand & son Muletier ont esté réduits au même état après leur mort. Car ils sont rentrez dans les premiers principes de cet Univers, où ils ont esté également dissipez en atomes.

XXV. Considere combien de choses se passent

personne qui ne voye le ridicule qu'il y a à ceder aux unes

XXIII. Sers-toy de tous les animaux, & en general de toutes les autres choses. ] Antonin se fonde sur ce principe, que Dieu a creé les choses les moins parfaites pour les plus parfaites. La lumiere naturelle avoit appris aux Philosophes cette verité.

XXV. Considere combien de choses se passent en même temps passent en même temps & dans un moment dans ton corps & dans ton esprit. Cela t'empêchera de t'étonner de toutes les choses differentes qui arrivent en même temps dans ce tout qu'on appelle le monde.

XXVI. Si quelqu'un te demande comment s'écrit le nom d'Antonin, n'est-il pas vray que tu lui en diras distinctement toutes les lettres? Mais si quelque autre s'en sâche, t'amuserastuaussià te sâcher contre luy? ne continuë-

ras

temps & dans un moment dans ton eorps & dans ton esprit. ]
Cela est tres-vray. Si l'on consideroit bien attentivement & avec une serieuse reslexion toutes les operations de l'ame qui sonde les cieux & la terre; qui répond en même temps à mille sentimens & à mille pensées; qui conserve en elle mille vestiges de faits differens, & mille idées qui font comme les patrons des choses qu'elle opere; & qui ensin mesure d'infini; on ne s'étonneroit plus des merveilles que l'on voit operer tous les jours à l'Esprit qui gouverne le Monde. Ce qui se fait dans le corps, n'est gueres moins merveilleux, quoi qu'il ne soit pas d'une si grande étendue. Ses differentes sonctions, ses mouvemens. l'usage different & admirable de tous ses ressorts, les changemens qui luy arrivent, ensin toutes les differentes choses qui s'y passent dans un même moment devroient nous occuper assez pour nous empêcher d'admirer tout ce qui arrive aux choses qui nous environnent.

XXVI. Si quelqu'un te demande comment s'écrit le mom d'Antonin, ] Cette comparation si simple n'est pas moins belle que les plus nobles. Comme le nom d'Antonin ne subsiste plus, si en l'écrivant on oublie N 2

ras-tu pas plûtost à compter doucement & tranquillement toutes les lettres l'une aprés l'autre? Souviens-toy qu'il en est de même de tous les devoirs de nostre vie; l'accomplissement de chacun d'eux consiste en un certain nombre des choses. Dans tout ce que tu fais il faut les observer toutes, & les remplir en allant ton chemin, sans te troubler & sans te mettre en colere contre ceux qui se fâchent contre toy.

XXVII. N'y a-t-il pas de la cruauté à ne pas permettre aux hommes de se porter aux choses qui leur paroissent utiles & convenables? Or c'est en quelque maniere ne le pas permettre, que de te fâcher contre eux quand ils péchent: caralors ils pensent courir à leur bien, mais ils se trompent, me diras-tu. Re-dresse-les donc & leur fais voir sans te fâcher

en quoy ils se trompent.

XXVIII. La mort est la fin du combat que

une seule lettre : de même, si dans l'accomplissement des choses qui constituent chacun de nos devoirs, nous en oublions une seule, tout le reste est absolument perdu. Il en est de même de la Loy, qui est composée d'un certain nombre de commandemens; si on en viole un seul, on les viole tous. je croy que ce passage d'Antonin peut fort bien servir a expliquer le celebre passage de saint Jacques: (a) Qui-eumque autem totam Legem servaverit, offendat au-autem in uno, factus est omnium reus. Or quiconque ayant gardé toute la Loy, en viole un feul precepte ,est coupable comme l'ayant toute violée. XXIX.

(a) Ep. de S. Jacq. ch. 11. 10.

Marc Antonin. LIV. VI. que nos sens se livrent; c'est le repos de tous les mouvemens contraires & causez par nos passions, qui nous remuent comme les ressorts remuent les marionnettes; c'est la cessation du travail d'esprit & du soin qu'on a du corps. XXIX. C'est une honte que l'ame se rebu-

te, lorsque le corps ne se rebute pas.

XXX. Prens bien garde de ne pas degenerer en Tyran. Ne prens point cette teinture; on ne la prend que trop aisément. Conservetoy donc simple, bon, entier, grave, & sans

or-

XXIX. C'est une honte que l'ame se rebute, lorsque le corps ne se rebute pas.] La verité qu'Antonin nous decouvre icy est d'une plus grande étendue qu'il n'a crû. Il a voulu dire fimplement que dans le travail qu'il faut faire pour acquerir la vertu, l'ame est d'odinaire plûtôt lasse que le corps. Celuy-cy auroit encore des forces pour continuer sa poursuite, lors que la premiere se rebute, & est entierement découragée. Mais pouvons-nous pas dire avec autant ou plus de rai-fon, que c'est une chose bien honteuse que dans le combat que le corps a avec l'esprit, celui-cy se lasse le pre-mier de sa resistence, se rend lachement l'esclave de son ennemi, & obeit à ses loix. On peut encore donner un troisiéme iens à ces paroles d'Antonin. C'est que le corps est infatigable dans la poursuite de ce qui luy paroît son veritable bien; ni travaux, ni dangers, rien ne le rebute; au lieu que l'ame n'est pas plûtôt entrée dans le chemin de la vertu, que la moindre difficulté l'effraye, & la fait souvent succomber des le premier

XXX. Prens bien garde de ne pas dégenerer en Tyran.]
Pour s'exprimer plus sensiblement, Autonin a forgé

orgueil, ami de la justice, religieux envers les Dieux, doux, humain, & ferme dans la pratique de tes devoirs. Combats courageufement pour demeurer tel que la Philosophie t'a voulu rendre. Revere les Dieux; procure le salut aux hommes. La vie est courte; & le seul fruit de cette vie terrestre c'est la fainteté & les bonnes actions. Gouverne-toy en tout comme un disciple d'Antonin. viens toy de sa constance dans tout ce qu'il avoit entrepris avec raison; de son égalité en toutes choses; de sa sainteté; de la serenité de fon visage; de sa douceur; du mépris qu'il avoit pour la vaine gloire; de sa grande application aux affaires; comme il ne laissoit jamais rien passer sans l'avoir bien examiné & bien compris. Remets-toy fouvent devant les yeux

avec

un mot qui me paroît remarquable: car c'est comme si nous disions aujourd'huy, Prens bien garde de ne pas Cesariser: c'est à dire, n'imite pas les manieres tyranniques des Cesars. Ce sage Empereur ne pouvoit pas mieux marquer l'horreur qu'il avoit pour les premiers Cesars qui avoient assujetti leur patrie. Mais, dira-t-on, pourquoy Antonin ne rendoit-il pas aux Romains leur premiere liberté? Ce n'étoit plus la même chose. Ce pouvoir, qui avoit esté d'abord une usurpation tyrannique, estoit devenu legitime en plusieurs manieres par succession de temps.

Gouverne-toy en tout comme un disciple d'Antonin. ]
Antonin ne perd point d'occasion de témoigner l'admiration, & la veneration qu'il conservoit pour la

avec quelle bonté il souffroit les plaintes inju-ftes qu'on faisoit de luy; quel soin il avoit de ne rien entreprendre avec precipitation; a-vec quel dédain il rejettoit la calomnie; & avec quelle exactitude il s'informoit des mœurs & des actions de chacun. Il n'estoit ni médisant, ni timide, ni soupçonneux, ni sophiste; nullement difficile pour son logement, pour sa bouche, pour son lit, & pour ses habits, ni mal aisé à servir; il aimoit le travail; il estoit lent à se mettre en colere, mangeoit peu, & pouvoit estre depuis le matin jusqu'au soir au Conseil sans estre obligé d'en sortir pour ses necessitez, dont l'heure essoit toujours reglée. N'oublie jamais à quel point son amitié estoit égale & constante; combien il estoit aise qu'on s'opposat librement à ses avis, & avec quelle joye il écoutoit ceux qui en donnoient de meilleurs. Enfin souviens toy qu'il estoit religieux sans superstition, & tâche de l'imiter en toutes ces bonnes qualitez, afin que ta derniere heure te trouve en aussi bon état, que la sienne l'a trouvé.

XXXI.

memoire d'Antonin le Pieux, qu'il tâchoit d'imiter en tout. On a vû le portrait qu'il en a fait dans le premier livre; en voicy un autre qui n'est pas moins beau, ni sans doute moins ressemblant.

Et pouvoit est re dépuis le matin jusqu'au soir au Conseil sans estre obligé d'en sortir pour ses necessitez.] Nous sommes devenus aujourd'huy si délisate, que je ne doute

XXXI. Réveille-toy, rappelle tes esprits, & reconnois que ce qui te trouble n'est qu'un songe; réveille-toy encore, & fais de tous les accidens de la vie le même jugement que tu

as fait de ce songe.

XXXII. Je suis composé d'un corps & d'une ame; tout est indifferent à mon corps, car il ne peut rien distinguer. Tout est aussi indisferent à mon ame, excepté ses propres opérations. Or toutes ses opérations dépendent d'elle. Mais il n'ya que celles qui l'occupent présentement qui luy soient cheres; les

passées

point qu'il n'y ait beaucoup de gens qui trouveront qu'Antonin auroit bien pû se passer d'ajoûrer ce trait; Pour moy

je suis bien aise qu'il ne l'ait pas oublié.

XXXI. Réveille-toy, rappelle tes esprits.] Antonin fe parle icy à luy même après son réveil, & profitant de l'occasion d'un songe qui l'avoit inquieté, il s'exhorte à se reveiller encore, pour juger des accidens de la vie, comme il a jugé de ce songe. Il y a beaucoup

de finesse dans ce tour.

XXXII. Mais il n'y a que celles qui l'occupent présentement, qui luy soient cheres, car les passées.] Le passée ne se rappelle plus, & l'avenir est incertain & hors de nostre puissance. Il n'y a donc que le présent dont nous devions nous soucier, & d'autant plus que Dieu ne nous jugera que sur le présent, & non pas sur le passé, comme saint Jerôme l'établit dans ses Commentaires sur le xxxIII. chapitre d'Ezechiel. Le passée ne doit pourtant pas nous estre si indisferent, que nous ne nous souvenions pour en faire pénitence. David ne se contentoit pas d'avoir renoncé à son peché, il s'en souvenoit toujours & disoit incessance.

Mart Antonin. LIV. VI.

passées & celles qui sont à venir luy sont éga-

lement indifferentes.

XXXIII. Ni le pied ni la main ne sont chargez outre leur nature, pendant que le pied fait ce qui est du devoir du pied, & la main ce qui est du devoir de la main. Il en est de même de l'homme entant qu'homme; il n'est point chargé au-delà de sa nature, pendant qu'il fait ce qui est du devoir de l'homme. S'il n'est point chargé au-delà de sa nature, il n'a donc point de mal.

XXXIV.

cessamment dans sa conversion: Et peccatum meum contra me est semper; & mon peché est toujours devant

may.

XXXIII. Ni le pied ni la main ne sont chargez outre deur nature, pendant que le pied fait ce qui est du devoir du pied.] Ce raisonnement est tres-solide. Jamais le pied, la main, l'œil, &c. ne sont las de faire ce qui est de leur devoir. La lassitude qui leur arrive ne vient pas d'eux; elle vient d'ailleurs. La consequence qu'Antonin en tire est aussi fort juste. Pendant que l'homme fait le devoir de l'homme, il ne peut estre surchargé, & par consequent il n'a point de mal. Il a beau dire, je suis accablé, je n'ay plus de force; cette excuse est inutile : (a) Si dixeris, vires non suppetunt : Qui inspector est cordis, ipse intelligit, & servatorem anima tua nil salit, reddet-que homini juxta opera sua. Si pour vous empêcher de faire du bien, vous dites, je n'ay plus de force: Celuy qui sonde les cœurs le fait. Rien n'est caché au sauveur de vostre ame, & il rendra à chacun selon ses œuvres.

N 6 XXXIV.

XXXIV. La volupté n'est-elle pas commune aux voleurs, aux débauchez, aux par-

ricides, & aux tyrans?

XXXV. Ne vois tu pas que quoique les artisans cedent à certains ignorans jusqu'à un certain point, ils ne laissent pas de suivre toujours les regles de leur art, & ne peuvent se resoudre à s'en éloigner. Eh! n'est-ce pas une chose horrible, qu'un Architecte & un Medecin ayent plus de respect pour leur art, que l'hom-

XXXIV. La volupté n'est-elle pas commune aux voleurs? ] Et par consequent elle ne peut estre le souverainbien. Car Antonin a déja prouvé que le souverainbien n'est rien de tout ce qui peut tomber en partage aux vicieux.

XXXV. Ne vois-tu pas que quoique les artifans cedent à certains ignorans jusqu'à un certain point, ils ne
laissent pas de suivre toujours les regles de leur art. ] Cet
article bien entendu paroîtra d'une beauté admirable.
Antonin veut dire, que comme les artisans suivent
toujours les regles de leur art, & laissent parler les
ignorans sans les choquer, & sans rien changer dans
leur dessein pour tout ce qu'ils peuvent dire, l'homme'devroit faire de même dans son métier, qui est
plus noble que tous les autres. Quel est ce métier?
C'est de faire du bien. Il faudroit donc qu'il sit son
métier, sans se mettre en peine de toutes les contradictions des vicieux & des ignorans, qu'il doit écouter avec fermeté, sans leur témoigner ni chagrin ni colere.

Eh! n'est-ce pas une chose horrible qu'un Architette en un Medecin.] Antonin met icy les Architectes &c les Medecins parmi les artisans vulgaires. Voilà des

titres

Marc Antonin. LIV. VI.

l'homme n'en a pour le sien, qui luy est commun avec les Dieux?

XXXVI. L'Asse & l'Europe ne sont que de petits coins du monde. La mer entiere n'est qu'une goute de cet Univers. Le mont Athos n'est qu'une petite mote de terre; tout le temps present n'est qu'un point de l'eternité; toutes choses sont viles, petites, mua-bles & perissables: mais elles viennent de cette Intelligence universelle, ou en som des suites necessaires. La gueule des lions, les poifons

titres peu honorables pour deux professions qui ont toujours esté & qui sont encore en si grand honneur. Architectes, il y a peut-être moins de lieu de s'en étonner: L'Architecture a fait plus de mal que de bien aux hommes, qui estoient mille fois plus heureux pendant eu'ils ignoroient tous ses ordres & les differentes manieres de bien bâtir. Mais pour les Medecins qu'on a appellez égaux aux Dieux, & dont on a dit que la fcience étoit descendue du ciel, on s'en étonneroit sans doute avec plus de justice, si l'on ne se souvenoit qu'Antonin suiticy non seulement les Stoiciens, qui ne faisoient aucun cas de la santé du corps, & qui n'estimoient que celle de l'ame: mais aussi les Platoniciens, qui ne consideroient que la morale & la science par laquelle on apprend à connoître Dieu, & quiappelloient tout le reste des arts mécaniques &

Qui luy est commun avec les Dieux. | Voila qui est bien honorable pour l'homme, d'avoir le même métier que Dieu, s'il est permis de parler ainsi; & il devroit bien faire plus de cas d'une chose qui l'associe avec la Divinité même.

XXXVI. La gueule des lions, les poisons, & sout N. 7

fons, & tout ce qu'il y a de nuisible, sont, comme les épines & les bourbiers, les accompagnemens des choses belles & bonnes. Ne t'imagine donc point qu'il y ait là rien de contraire à la Divinité que tu reveres, ni qui soit indigne d'elle; mais remonte à l'origine de toutes choses, & considere la bien.

XXXVII. Celuy qui voit ce qui se passe presentement, a tout vû, & ce qui a esté depuis l'éternité, & ce qui sera jusqu'à l'infini: car toutes choses sont semblables & par leur na-

ture & par leur forme.

XXXVIII. Pense tres-souvent à la liaison & à la sympatie que toutes les choses du monde ont entre elles: car elles sont toutes liées & entre lassées, & par cette raison elles ont une mutuelle affection les unes pour les autres; &

celle-

ce qu'il y a do nuisible.] Il revient à ce qu'il a déja dit, que tout ce qui paroît ou nuisible, ou inutile dans la Nature, n'est nullement indigne de la Divinité. Car outre que tout cela peut avoir son utilité particuliere, que nous ignorons, il fait d'ailleurs une beauté dans le tout dont il est une espece d'accompagnement. C'est pour prouver cette verité, que quelques Auteurs se sont atrachez à décrire l'utilité & les persections de la cendre & du fumier. Mais saint Augustin va même plus loin : car il dit que les supplices & les miseres des damnez contribuent à la beauté du monde, puis qu'ils sont des suites necessaires de l'ordre, & que l'ordre vient de Dieu.

Marc Antonin. LIV. VI. celle-cy n'est qu'une suite de celle-là, à cause du mouvement local, de l'accord & de l'union

de la matiere.

· XXXIX.Accommode-toy aux affaires qui te sont destinées, & t'accoutume à aimer, mais veritablement, tous les hommes avec lesquels tu vis.

XL. Tout instrument, outil ou vaisseau qui fait bien ce à quoy il est destiné, est en bon état: cependant l'ouvrier s'en est allé & l'a abandonné. Mais il n'en est pas de même

dans

XXXVIII. A cause du mouvement local, de l'accord & de l'union de la matiere. ] L'un & l'autre sont également necessaires, & le mouvement & l'union de la matiere. Sans cela tout est mort. Antonin combat icy l'opinion des Epicuriens fu**r le v**uide.

XL. Tout instrument, outil, ou vaisseau qui fait bien ce à quoy il est destiné, est en bon état : cependant l'ouvrier s'en est allé, & l'a abandonné. ] Ce Chapitre est parfaitement beau, mais le sens en est un peu caché. Voyons si nous ne pourrons pas l'éclaircir & le rendre sensible. Antonin veut dire que les ouvrages qui sortent de la main des habiles maîtres, sont propres aux usages ausquels ils sont destinez, & repondent à l'intention de l'ouvrier, quoi qu'il les abandonne aprés les avoir achevez: on doit estre encore plus persuadé que les ouvrages de la Nature sont en état de repondre aux desseins de cette bonne mere, qui ne les , abandonne jamais, & qui agit toujours au dedans d'eux. Et cela étant, on peut donc tirer de là cette consequence sûre, que si l'homme, qui est le plus parfait ouvrage de la Nature, veut suivre ses ordres, il réussira selon les desirs de son ame, qui n'a d'autre volonté qu:

dans les effets de la nature. La même vertre qui les produit, demeure toujours au-dedans; c'est pourquoy tu dois l'honorer davantage, & penser que si tu vis & te gouvernes selon ses ordres, toutes choses te réussiront selon les desirs de ton ame, comme elles réussissent à cet agent universel selon les desirs de la fienne.

XLI. Si tu es dans ce faux préjugé, que ce qui ne dépend point de toy est un bien ou un mal, il est impossible que ce mal venant à t'arriver, ou ce bien à t'échaper, tu n'accu-ses les Dieux, & que tu ne haïsses les hommes, qui seront, ou que tu croiras la cause de ton malheur. Et voila la source de toutes nos injustices. Au lieu que si nous estions bien persuadez que nostre bien & nostre mal dépendent uniquement de nous, il ne nous resteroit aucun sujet ni de nous plaindre des Dieux, ni de hair les hommes.

XLII. Nous travaillons tous à un même ouvrage, les uns le sachant, les autres sans le

ſa-

que celles de la Divinité, qu'Antonin appelle l'Ame dumonde & l'Agent universel, dont les Stoiciens vouloient que l'ame de chaque particulier fût une partie. Il n'y a rien de plus solide que ce raisonnement; aussi est-il tres-conforme aux veritez que la Religion nous enseigne.

XLII. Nous travaillons tous à un même ouvrage. tesuns le sachant, les autres sans le savoir. ] Antonin

Veut:

savoir, comme je pense qu'Heraclite a dit, que ceux qui dorment, aident & contribuent à ce qui se fait dans cet Univers. Celuy-cy travaille d'une maniere, & celuy-là d'une autre: mais celuy qui se plaint, qui s'oppose à ce qui se fait, & qui tâche de le détruire, travaille doublement; & le monde avoit besoin d'un tel ouvrier. Voy donc avec quels ouvriers tu veux te mettre; car celuy qui gouverne

vent direque les desseins de la Providence s'accomplissent, quoique nous fassions, & que nous y aidons & cooperons avec Dieu ou d'une volonté tranche, ou sans le savoir, ou même malgrénous; & c'est une verité constante, qu'il met icy dans tout son jour.

Que ceux qui dorment, aident, & contribuent à ce qui le fait dans cet Univers. ] Car le sommeil estant une des operations de la nature, il faut necessairement qu'il se rapporte à

une fin, & qu'il opere une action.

Travaille doublement. ] Cela est heureusement dit. Celuy qui s'oppose aux desseins de Dieu, combat pour eux, comme à dit un Ancien; pendant qu'il va contre la volonté de Dieu, Dieu accomplit en lui sa volonté. Voila donc déja le premier travail. Le second, c'est qu'il se donne une peine inutile, qu'il auroit pu s'épargner.

Et le monde avoit besoin d'un tel ouvrier. ] Ce n'est pas qu'à la rigueur les méchans soient necessaires au monde, mais ils luy sont utiles. en ce qu'ils servent à éprouver & à faire paroître les bons; & c'estoient le sens de Chrysippe, quand il disoit: Le vice n'est pas absolument inutile, en égard à cet Univers: car autrement le bien ne seroit pas. Verité que Plutarque ne combat que parce qu'il ne l'a pas entendué.

verne tout, te recevra où tu voudras, & se se servira fort bien de toy. Mais prens bien garde de ne pas tenir parmi ces ouvriers se me me rang que tient dans une Comedie un vers ridicule, pour me servir de la comparaison de Chrysippe.

XLIII. Le Soleil demande-t-il à faire les

fon-

Le même rang que tient dans une Comedie un vers ridicule, pour me servir de la comparaison de Chrysip-pe.] Voicy les propres termes de Chrysippe: Comme les Comedies ont quelque fois des vers ridicules & des plaisanteries qui ne valent rien en elles mêmes, & qui néanmoins donnent quelque grace au Poème : auss le vica est certainement ridicule & condamnable en luy-même. mais il sert à la beauté du tout, & luy est utile. Les difficultez que Plutarque fait sur cette comparaison, & les defauts qu'il y trouve, comme par exemple, que si le vice est utile au monde, il n'est donc plus ennemi de Dieu, tout cela n'en détruit ni la verité ni la beauté. Antonin en a mieux jugé que luy, & l'usage qu'il en fair est admirable. En effet, puis qu'il dépend de nous d'estre parmi les bons ou parmi les méchans ouvriers, & de nous rendre nous mêmes recommandables par nostre propre beauté, ou de servir honteusement de lustre à la beauté des autres, il n'y a rien deplus indigne de l'homme que de prendre le dernier parti.

XLIII. Le Soleil demande-t-il à faire les fonctions de la pluye? ] Antonin travaille icy à guérir l'inquietude des ambitieux, qui mécontens de leur condition envient toujours celle des autres; & il dit fort bien, que comme les corps celestes sont tous differens, & que sans qu'ils entreprennent les uns sur les sonctions des autres, leurs operations aboutissent toutes à une seule & même

fin ,

fonction de la pluye? Esculape celles de la terre? tous les astres ne sont-ils pas differens & ne travaillent-ils pas à l'accomplissement d'une seule & même chose?

XLIV. Si les Dieux ont consulté sur mon sujet

fin; do même les corps terrestres doivent être comme les membres d'un seul & même corps, qui ne demandent point à faire les fonctions l'un de l'autre, mais qui en faisant chacun ce qui leur est assigné, concourent à perfectionner un seul & même ouvrage, sans qu'aucun d'eux puisse dire à son compagnon, (a) Je puis me passer de vous.

Esculape celles de la terre. ] Esculape est icy le Serpentaire Serpentarins, Ophiochus, constellation de dixsept étoiles au-dessus du Scorpion. Les Poëtes ont feint que c'estoit Esculape sils d'Apollon, que Jupiter avoit

mis parmi les Astres.

XLIV. Si les Dieux ont consulté sur mon sujet. T Ce n'est pas qu'Antonin doute de la Providence, mais il veut se prouver à lui même, que quand même il seroit possible qu'il n'y eût qu'une Providence generale, qui ne descendroit pas jusques à nous pour nous conduire, l'homme ne devroit pourtant pas laisser de recevoir agreablement tout ce qui luy arrive, & qu'il seroit obligé de le prendre comme une suite de l'ordre que Dieu auroit établi pour la conservation du general, dont l'interest est préserable au nostre. Mais il va encore plus loin, & il établit, que quand on séroit assez. impie pour croire que Dieu laisse tout aller au hazard, ou même qu'il n'y a point de Dieu, nous ne pourrions trouver nostre souverain bien que dans la justice, & nullement dans l'accomplissement de nos desirs, ou dans nos interests particuliers. Cela est bien opposé au sentiment injuste de ces Chrétieus relâchez, qui preten-

<sup>(</sup>a) 1 Cor. 12.21.

sujet & sur ce qui doit m'arriver, je suis sur qu'ils ont fait ce qu'il y avoit de mieux à fai-re : & il est impossible d'imaginer un Dieu qui agisse sans conseil. Or quelle raison auroient les Dieux de me faire du mal, & que leur en reviendroit-il, ou à cet Univers, dont ils ont tant de soin? Que s'ils n'ont pas consulté sur ce qui me regarde en particulier ils ont consulté sur ce qui regarde le general; je dois donc embrasser & recevoir avec joye tout ce qui m'arrive, puis qu'il ne m'arrive rien qui ne soit une suite de l'ordre qu'ils ont sagement établi. Que s'ils n'ont déliberé sur rien, ce qu'il est impie de croire, ne faisons ni vœux, ni facrifices, ni fermens, en un mot ne faisons rien de tout ce que nous pratiquons comme vivant & conversant avec les Dieux, & les ayant toujours presens. Re-tranchons-nous à consulter chacun pour soymême, car cela est permis. Cette consultation ne peut estre que sur l'utile : or ce qui

dent que s'il n'y avoit point de Dieu, ou qu'il ne se mêlast point de nous, nous aurions une entiere liberté de faire le mal, & de chercher tous les moyens de nous satisfaire.

Ne faisons ni ween, ni sacrifices, ni sermens, en un mot ne faisons rien. ] Ce passage est parsaitement beau. Car en accordant aux impies ce qu'ils demandent, il seur fait voir que seur sentiment est démenti par seurs paroles & par leurs actions, qui témoignent contre eux qu'ils sont persuadez qu'il y a un Dieu.

XLVI.

est utile à chacun, c'est ce qui est selon sa nature & sa condition. Ma nature est raisonnable & sociable; j'ai une ville & une patrie; comme Antonin, j'ai Rome; & comme homme, j'ai le monde; ce qui est utile à ces Communautez, est donc mon unique bien. XLV. Tout ce qui arrive à chacun, est

XLV. Tout ce qui arrive à chacun, est utile à l'Univers, & cela suffit. Mais on peut encore aller plus loin, & ajoûter que si on prend bien garde à tout, on trouvera que ce qui est utile à un homme, est utile à tous les autres hommes. Ce mot utile est icy dans un sens commun & general pour des choses qu'on appelle moyennes & indifferentes, c'est à dire, qui ne sont ni un bien, ni un mal.

XLVI. Comme dans les theatres & dans toutes fortes de spectacles il arrive que les mêmes choses representées plusieurs fois te satiguent & te dégoûtent; de même tu devrois avoir toujours dégoût & t'ennuyer pendant tout le cours de ta vie: car toutes choses & en haut & en bas sont toujours les mêmes, & viennent des mêmes principes. Jusques à quand donc?

XLVII.

XLVI. Comme dans les theatres il arrive que les mêmes chofes representées plusseurs sois te fatiguent. ] On peut dire de la vie ce que Pline le jeune disoit des courses du Cirque: Nil novum, nihil varium, quod non semel spectasse sufficiat. Il n'y a rien de nouveau, rien de divers, rien qu'il ne suffise d'avoir vu une seule sois.

fusques à quand donc? Cette interrogation imparfaite 34 Réflexions Morales de l'Emp.

XLVII. Considere souvent combien d'hommes de differente prosession & de differentes nations sont morts, & promene ta pensée jusques à Philistion, à Phœbus, & à Origanion. Passe de là à une autre sorte de gens, & dis ne toy même, Il saut descendre tous dans le lieu où sont tant de grands Orateurs, tant de graves Philosophes, Heraclite, Pythagore, Socrate; tant de Heros de l'antiquité, tant de grands Capitaines de ces derniers temps, tant de Rois; où sont Eudoxe, Hipparque, Archimede, & tant d'autres grands & sublimes

ge-

faite est d'un grand sens, & marque un dégoût horrible. Elle estoit familiere aux Stoiciens. On la trouve souvent dans Seneque, comme dans ce bel endroit: Fassidioillis esse cœpit vita & ipse mundus, & substitute abidarum deliciarum: Quousque eadem? Ils étoient dégoûtez de la vie & du monde même. Et dans l'ennuy que leur causoient tous ces plaissers usez, ils disoient souvent: Jusques à quand donc les mêmes choses.

XLVII. Philistion.] Celebre Poëte Comique du temps de

Sccrate.

A Phœbus & à Origanion.] Je ne connois ni l'un ni l'autre.

Mais ce n'est pas à dire qu'ils soient inconnus.

Eudoxe.] Eudoxe Cnidien, grand Astrologue, grand Geometre, celebre Medecin, & fameux Legislateur, du tempsde Denysle Tyran & de Platon.

Hipparque. Mathematicien celebre, qui vivoit du temps

de Ptolomée Philadelphe.

Archimede.] Ce grand Mathematicien, qui fut tué à la prise de Syracuse. C'est luy qui disoit que s'il avoit où assenir son pied hors de la terre, il enseveroit la terre comme il voudroit.

XLVIII.

de capacité, que de courage; enfin où sont tous ces plaisans de profession, comme Me-nippe & les autres qui ont tourné en ridicule cette vie caduque & de peu de durée. Tous ces gens-là sont morts depuis long-tems; quel mal leur en est il arrivé, & à tous les autres qui font morts comme eux; & dont on ne sait pas même le nom? Il n'y a donc icy qu'une chose digne de nostre estime, c'est de vivre tranquillement parmi les menteurs & les injustes, en conservant toujours la justice & la verité.

XLVIII, Quand tu voudras te réjouir, pense aux vertus de tes contemporains, à la valeur de celui-cy, à la modestie de celuy-là, à la liberalité d'un autre, & ainsi du reste : car il n'y arien de plus réjouissant que l'image des

vertus

XLVIII. Quand tu voudras te réjouir, pense aux verius de tes contemporains. ] Cet article est charmant, Que nous serions heureux si nous érions de l'humeur d'Antonin, & que les vertus de nos contemporains fussent pour nous des tableaux, dont la vue nous causat toujours de nouveaux plaisirs! Mais c'est tout le contraire. Nous ne pouvons voir dans les autres ni les vertus que nous avons, ni celles que nous n'avons pas. Pour rendre inutile ce poison mortel de l'amour propre, vous devons faire cette reflexion, que Dieu nous demande. re compte un jour de l'usage que nous aurons fait des vertus qui ont éclaté dans ceux avec qui nous avons vêcu, & qu'il y a mises, non pas afin que nous en tirions un divertissement inutile & infructueux, mais afin qu'elles nous servent d'instruction & de modele. XLIX: Reflexions Morales de l'Emp.

vertus, qui éclattant dans les mœurs & dans les actions de ceux avec qui nous avons à vivre; fautent en foule à nos yeux. C'est pourquoy

il faut les avoir toujours presentes. XLIX. Es-tu fâché de ne peser que tant de livres, & den'en pas peser trois cens? Ne sois donc pas fâché non plus de ne vivre que tant d'années, & de n'en pouvoir vivre davantage: car tu ne dois pas estre moins satisfait du tems qui t'est assigné, que de la quantité de matiere qui t'a esté donnée.

L. Tâche de persuader les hommes; & si cela ne se peut, fais malgré eux ce que la justice demande de toy. Si l'on employe la force pour t'en empêcher, souffre-le avec dou-ceur, ne t'en afflige point, & convertis cet obstacle en une occasion d'exercer une autre

vertu

XLIX. Es-tu fâché de ne peser que tant de livres, & de n'en peser pas trois cens? Ce raisonnement semble d'abord captieux, mais il ne l'est point. Car il est certain que la quantité de matiere & la durée du temps nous doivent estre

également indifferentes.

L. Tâche de persuader les hommes; & si cela ne se peut, fais malgré eux ce que la justice demande de toy. ] Quand on peut faire consentir les autres au bien, il n'y a rien de plus agreable. Mais quand on ne le peut, on doit prendre garde de ne pas consentir avec eux au mal. Il faut autant qu'il est possible faire le bien malgré eux, & leur resister en sace, sans qu'aucun inter-est doive nous retenis. C'est le sens de ces paroles d'Antonin.

Marc Antonin. LIV. VI.

vertu: car tu dois te souvenir que tu n'entreprens rien qu'avec exception, & que tu ne defire pas l'impossible. Que desires tu donc? De te porter à faire un tel bien. Tu t'y es porté. n'en demande pas davantage. Quand nous avons contribué tout ce qui dépendoit de nous, nous devons tenir pour fait ce que nous avons eu dessein de faire.

LI. L'Ambitieux fait confister son bien dans l'action d'un autre; le voluptueux le mot à contenter ses passions; mais celuy qui a de la raison, l'établit dans les actions qui luy sont

proprès.

LII. On peut s'empêcher de juger d'une telle chose, & d'en estre troublé : car les choses n'ont point par elles-mêmes la vertu de nous forcer à juger d'elles.

LIII. Accoutume-toy à écouter sans aucune distraction ce qu'on te dit, & entre autant qu'il se peut dans l'esprit de celuy qui te parle. LIV. Ce qui n'est pas utile à l'essaim, ne

peut estre utile à l'abeille.

LV.

LI. L'ambitieux fait consister son bien dans l'action d'un nutre. ] Car il le fait consister dans les louanges & dans l'approbation, qui dependent toujours des autres.

LIV. Ce qui n'est point utile à l'essaim, n'est point utile à l'abeille.] Car ce qui n'est pas utile à la socie-té, ne sauroit l'estre aux particuliers, qui en sont les membres : comme aussi ce qui n'est pas utile aux memReflexions Moràles de l'Emp.

LV. Si les Matelots maltraitent leur Pilote, & les malades leur Medecin, à qui auront-ils recours? Et comment en l'un travaillera t-il à fauver son vaisseau, & l'autre à guérir ses malades.

LVI. De tous ceux qui sont venus avec moy au monde, combien est-il déja sorti?

LVII. Ceux qui ont la jaunisse, trouvent le miel amer. Ceux qui ont esté mordus d'un chien enragé, craignent l'eau, & les enfans ne trouvent rien de plus beau qu'une bale. Pourquoy donc te fâcher de tout ce qui arrive?

bres, ne sauroit non plus l'estre à la societé. C'est pour-quoy saint Paul a dit (a): Quand un des membres souffre, tous les autres en souffrent, & quand il a de la gloire, ils s'en

réjoüissent tous avecluy.

LV. Si les Matelots maltraitent leur Pilote, & les malades leur Medecin. ] Le beau sens que ce passage presente, persuadera facilement que c'est la veritable pensée d'Antonin, sans qu'on s'amuse à refuter la mauvaise explication qu'on en avoit faite. Si nous nous revoltons contre le St. Ésprit qui habite en nous, qui est-ce qui nous conduira dans cette mer si fameuse par les naufrages? qui est-ce qui guerira nos bleffures, si nous éloignons de nous nostre Medecin.

LVII. Ceux qui ont la jaunisse, trouvent le miel a-mer.] Antonin veut dire que quand nous jugeons des choses qui nous arrivent, nous leur prêtons des qualitez qu'elles n'ont pas, & qui sont en nous. Comme ceux qui ont la jaunisse, prêtent aux objets une couleur & un goût entierement contraires à la verité, & qui ne viennent que de la bile, qui est répandue dans tout leur eorps.

(a) 1 Cor.x11.26.

Marc Antonin. LIV. VI.

Crois-tu que ton imagination séduite air moins de force sur toy, que la bile sur celui qui a la jaunisse, & le venin sur celui qu'un chien enragé a mordu?

LVIII. Personne ne t'empêchera de vivre selon les loix de ta propre nature, & il ne t'arrivera rien qui soit contre les loix de la Natu-

re universelle.

LIX. A quelles gens veut-on plaire? quels blens pretend-on gagner, & par quels moyens? Le temps viendra promtement engloutir toutes choses. Combien en a-t-il déja englouti?

LWRE

LVIII. Personne ne l'empêchera de vivre selon les loix de ta propre nature. ] L'homme ne connoist pas assez ses avantages & sa liberté. Personne ne peut l'empêcher de vivre selon Dieu, & rien ne luy peut arriver qui ne luy vienne de Dieu, & qui par consequent ne

foit bon & utile.

LIX. A quelles gens vent-on plaire? ] La plûpart du temps si les hommes connoissoient bien ceux à qui ils tâchent si fort de plaire, & à qui ils font la Cour si exactement, en prodiguant la chose du monde la plus précieuse, qui est le temps? s'ils pesoient bien les avantages qu'ils prétendent tirer de ces assiduitez interessées avec les honteux moyens qu'ils employent pour parvenir à leurs sins, & que sur tout cela ils ssissent resservenir à leurs sins, & que sur tout cela ils ssissent resservenir au milieu de leur esclavage, je suis persuadé qu'ils ne pourroient soutenir cette vûë, & qu'ils rougiroient salutairement de leur bassesse de leur lâcheté. Puis qu'un grand Empereur, comme Antonin, s'accuse des mêmes soiblesses & des mêmes interess, nous pouvons bien nous en accuser aussi.

Ll-

## LIVRE SEPTIEME.

I. Q'est-ce que la méchanceté? C'est ce que tu as vû plusieurs sois. Dis de même dans tous les accidens de la vie: C'est ce que j'ay vû souvent. Par tout tu trouveras toujours les mêmes choses, dont les histoires, tant anciennes que modernes, sont remplies, & que l'on voit de tous côtez dans nos villes & dans nos maisons. Il n'y a rien de nouveau. Tout est ordinaire & passager.

IL Comment veux-tu te défaire de tes opinions, si tu n'éteins cette imagination qui

I. Qu'est-ce que la méchanceté; C'est ce que tu as vu plusieurs sois.] Antonin veut prevenir cette plainte importune, que la plûpart des gens sont, quand il se commet quelque grand crime: On n'a jamais rien vu de tel, il ne s'est jamais rien vu de semblable. Expressions qui partent d'une imagination échaustée, qui ne nous donne pas le temps de reslechir ni de compter. Ce qui paroît si extraordinaire, ne l'est point. Tous les siecles l'ont vû, & il y en a par tout des exemples. Il sera permis de s'en plaindre, si l'on trouve: je ne dis pas un siecle, mais une année, mais un mois, où cela ne soit pas arrivé.

II. Comment veux-tu te défaire de tes opinions, si tun'éteins l'imagination qui les produit? ] Il a déja esté prouvé ailleurs, que tous nos maux ne viennent que de nostre imagination, qui nous rapporte saux, & qui par consequent nous sait faire des jugemens temeraires. On ne peut pas douter que ce ne soit cy la pensée d'Antonin, qu'on avoit alterée &

corrompue.

III.

les produit, & que tous les objets peuvent enflamer à tous momens? Je puis juger comme il faut d'une chose; & si je le puis, pourquoy donc me troubler? Tout ce qui est hors

de mon esprit, ne fait rien à mon esprit. Pense toujours de même & tu seras inébranlable à toutes sortes d'accidens.

III. Il est en quelque maniere en ton pouvoir de revivre & de ramener le temps passé; tu n'as qu'à penser à toutes les choses que tu as déja vûes, car c'est-là proprement revivre.

IV. La vanité des pompes, les Spectacles, les Tragedies & les Comedies, les assemblées des peuples, les tournois, tout cela est comme un os jetté au milieu des chiens, comme

un

III. Il est en quelque maniere en ton pouvoir de retivre. ] Puisque toutes choses sont toujours les mêmes, & qu'il n'y a rien de nouveau sous le Soleil, il dépend de nous de renouveller à tous momens nostre vie en renouvellant & en faisant repasser comme en reveuë les choses qui sont arrivées de nostre temps, car ce sont les mêmes qu'on verra dans la suite.

IV. La vanité des pompes, les spectacles, les Tragedies & les Comedies. ] Les Stoiciens condamnoient toutes les vaines assemblées & les spectacles comme choses qui corrompoient les mœurs en ressuscitant les

passions.

Comme up os jesté au milieu des chiens. ] Toutes ces comparaisons sont fort expressives. Comme les os ne servent qu'à faire battre les chiens à qui on les jette, les spectacles sont tres-souvent des semences de haine & de division.

Quand

42 Reflexions Morales de l'Emp.

un morceau de pain jetté dans un reservoir; comme les courses inutiles & tout le vain tracas des sourmis; comme une déroute de souris épouvantées; & comme tous les mouvemens des marionnettes qui se remuent par ressorts. Quand on ne peut éviter de s'y trouver, il faut y estre avec tranquillité & sans insolence, & se souvenir que chacun est digne de louange, ou de blâme, à proportion du blâme & de la louange que meritent les choses dont il fait son occupation.

V. Dans les discours il faut estre attentif à ce qu'on dit, & dans les actions à ce qu'on fait. Dans l'un il faut prendre garde à la signification des termes, & dans l'autre il faut voir d'abord & ce qu'on se propose, & le but

où l'on tend.

VI. Ay-je assez de capacité pour faire cela, ou non? Si j'en ay assez, je m'en sers pour cet ouvrage comme d'un outil que la nature m'a

Quand on ne peut éviter de s'y trouver. ] C'est le sens de ce passage d'Antonin. Car il y a des occasions où ce seroit une affectation vicieuse, que d'éviter ces sortes d'assemblées, & où le mépris qu'on en seroit seroit odieux.

Il faut y estre avec tranquillité & sans insolence. ] C'est le precepte d'Epictete : Fais paroître en ces occasions de la constance & de la gravité, & tâche de n'incommoder jumais les

autres.

m'a donné à ce dessein. Si je n'en ay pas afsez, ou je le cede à un autre qui s'en acquiteramieux que moy, au moins si c'est quelque chose qui ne soit pas necessairement de mon devoir; ou je le sais comme je puis, en prenant à mon aide quelqu'un, qui se servant du peu que j'ay de genie, puisse achever ce qu'il est à propos de saire, & qui doit estre utile à la societé. Car tout ce que je sais ou par moy même, ou par le secours d'autruy, doit tendre uniquement au bien public & à la liaison & correspondance de toutes les parties de ce Tout, qu'on appelle le Monde.

VII. Combien y a-t-il eu de gens des plus

celebres.

VI. Si je n'en ay pas assez, ou je le cede à un autre.] Ou les choses sont de nostre devoir, ou elles n'en sont pas. Si elles en sont, il faut les faire comme on peut, & quoy qu'il en coûte, ou par soy-même, ou avec le secours d'autrny; & si elles n'en sont pas, à moins que nous ne soyons bien assurez d'avoir le genie necessaire pour y réussir, nous devons les laisser à ceux qui s'en peuvent mieux aquiter. Il n'y a pas une regle plus sage, ni plus mal observée. On ne voir aujourd'huy que des gens qui abandonnant ce qui seroit de leur devoir, de leur profession & de leur caractere, n'entreprennent precisement que ce qu'ils ne devroient jamais faire; & en quoy ils sont encore plus inexcusables, ils l'entreprennent sans avoir aucune des qualitez necessaires pour s'en aquiter d'une maniere qui puisse estre utile au Public.

VII. Combien y en a-t-il eu de teux qui les ont le plus celebrez? ] C'est ce qu'il y a de plus ridicule. 44. Reflexions Morales de l'Emp.

celebres, qui sont déja dans l'oubli, & combien y en a-t-il eu de ceux qui les ont le plus celebrez, qui sont effacez de la memoire des hommes?

VIII. N'aye point de honte de te servir du secours d'autruy. Il ne s'agit pour toy que de faire ton devoir, & d'executer l'ordre, comme un foldat qui est à un assaut. Si tu estois boiteux, & que tu ne pûsses monter à la breche sans le secours de quelqu'un de tes camarades, que ferois-tu?

1X. Que les choses à venir ne te chagrinent

point.

Ceux qui promettoient aux autres l'immortalité, n'ont pû s'empêcher de mourir & d'estre entierement essacez de la memoire des hommes. Les Historiens & les Poètes sont en cela presque semblables à ces diseurs de bonne aventure, qui sont dans la derniere misere pendant qu'ils promettent aux autres des montagnes d'or.

VIII. N'aye point de honte de te servir du secours d'autruy. ] Pourvû que nous fassions nostre devoir, il n'importe que nous soyons aidez, ou que nous le fassions par nous mêmes. Nous devons sentir la verité de cette maxime encore mieux qu'Antonin. Nous, dis je, qui savons que Dieu ne recompense en nous que le bien qu'il y

fait luy même.

Si tuestois boiteux & que tu ne pusses monter à la breche. ]
Cette comparaison est fort vive & fort belle. Elle convient même d'autant mieux au fait dont il s'agit, que nous sommes dans ce monde comme à un assaut où il faut tout employer pour vaincre.

IX. Que les choses à venir ne te chagrinent point. ]
Il n'y a rien de plus fou que d'aller ainsi par sa crainte au devant de ses malheurs; à chaque jour suffit sa peine.

point. Quand elles arriveront, tu les recevras, s'il est necessaire, avec la même raison dont

tu te sers dans celles qui sont presentes.

X. Toutes choses sont liées entre elles d'un nœud sacré; & il n'y a presque rien qui soit étranger l'un à l'autre: car tout est ordonné & arrangé ensemble, & contribue à orner ce monde, & il n'y a qu'un monde qui comprend tout; qu'un Dieu qui en tout qu'une matiere; qu'une raison commune à tous les animaux raisonnables; qu'une verité & qu'une perfection pour tous les animaux de même espece, & qui participent à la même raison.

XI. Tout ce qui est materiel disparoît trespromtement, & rentre dans la substance du monde; & ce qui est spirituel retourne avec la même vitesse sous la dépendance de la Rai-

fon

X. Toutes choses sont lièes emre elles d'un nœud sacré. ] Il fait allusion au nœud d'Hercule, qui estoit appellé sacré; ou peut-estre à la chaîne d'or dont Jupiter parle dans le huitiéme livre de l'Iliade.

Qu'une verité. ] Les veritez qu'on appelle Philosophiques ne sont donc point veritez, quand elles ne sont pas conformes aux veritez Theologiques, & que Dieu nous a en-

seignées dans la parole.

Es qu'une même perfection. ] Si nous ne sommes parfaits comme nostre pere est parfait, toutes nos perfections ne

font que des vices.

XI. Et ce qui est spirituel. ] Le Grec dit, Et tout ce qui est la cause, c'est à dire, ce qui donne la forme, ce qui est le principe de nostre estre, c'est à dire, l'esprit.

XII.

fon universelle qui en dispose; & la memoire de toutes choses est bien-tôt confondue & engloutie par le temps.

XII. Une même action d'un animal raisonnable est & selon la nature & selon la raison.

XIII. Sois ou droit ou redressé.

XIV. Le même rapport qu'ont entre eux les differens membres d'un même corps, toutes les differentes creatures raisonnables, quelque separées qu'elles soient, l'ont entre elles : car elles sont toutes creées pour produire le même esset. Et tu seras encore plus penetré & plus convaincu de cette verité, si tu te dis souvent à toy même, Je suis membre d'un corps composé de creatures raisonnables.

Mais

XII. Une même action d'un animal raisonnable est de selon la nature de selon la raison. Cela ne peut pas estre autrement, puisque selon le langage des Stoiciens, la Nature c'est Dieu même. Car ils ne connoissoient point de nature corrompue ni de peché ori-

ginel.

XIII. Sois ou droit ou redressé. ] Quand nous ne sommes pas naturellement vertueux, nous devons tâcher de le devenir par l'étude & par le travail. Car il n'y a rien de plus honteux que de tomber dans la lâcheté & dans le découragement, parce que la nature ne nous a pas esté favorable. Les Jardiniers abandonnent-ils un arbre quand il est tortu, & ne tâchent-ils pas de le redresser par des appuys? C'est la pensée d'Antonin, qu'on avoit corrompuéen traduisant, sois droit plutost que redressé. Jamais il n'a voulu dire une chose si contraire à la raison & à la nature.

XIV.

47

Mais situte dis, J'en suis une partie, comme une lettre est une partie de l'alphabet, tu n'aimes pas encore les hommes de tout ton cœur; tu ne prens pas à leur faire du bien ce plaisir veritable & solide qui resulte du sentiment de tout le corps; tu ne leur en fais uniquement que par bienseance, & nullement comme t'en faisant à toy-même.

XV. Arrive ce qui pourra à ces membres, qui peuvent souffrir des accidens étrangers; ce qui souffrira le mal, s'en plaindra s'il veut: pour moy, pendant que je ne prendray point pour un mal ce qui arrivera, je n'en seray

point

XIV. Mais si tu dis, J'en suis une partie comme une lettre est une partie de l'alphabet. ] Cette distinction est parfaitement belle. On ne peut estre membre d'un corps sans en estre une partie, mais on peut en estre une partie sans en estre un membre. Un homme donc qui ne se regarde que comme une partie de la Societé, se considere seul & comme pouvant estre détaché du reste sans en sous frous run al, de la même maniere qu'une lettre de l'alphabet & qu'un nombre peuvent estre détachez des autres lettres & des autres nombres, & subsister seuls & entiers.

Tu ne prens pas à leur faire du bien ce plaiser veritable & solide qui resulte du sentiment de tout le corps. ]. J'ay tâché d'exprimer toute la force du mot ualangement et et en chaque membre qui est merveilleuse. Antonin veut que chaque membre qui fait du bien aux autres, sente toute la joye qu'ils ont, & on ne peut pas le mieux dire. Cependant on avoit voulu changer le texte & le corriger.

0 6

point blessé. Or il dépend de moy de ne pren-

dre pas cela pour un mal.

XVI. Quoy qu'on fasse & qu'on dise, il faut que je sois homme de bien; comme si l'or, la pourpre & une émeraude disoient, Quoy qu'on dise & qu'on fasse, il faut que je sois de l'or, de la pourpre & une émeraude, & que je conserve toujours ma couleur.

XVII. N'est-ce pas nostre ame seule qui se trouble elle-même, qui se jette dans des craintes, & qui se consume dans ses desirs? S'il y a quelque autre chose au mondo qui puisse l'épouventer ou l'affliger, qu'elle le fasse. Il dépend d'elle de se tenir toujours la maitresse,

& de

XVI. Comme si l'or, la pourpre & une émerande disoient. ] Cette comparation n'est point outrée. Si nous voulons, toutes les puissances du monde n'ont pas plus le pouvoir de nous empêcher d'estre gens de bien, que de faire que l'or ne soit de l'or, la pourpre de la pourpre, &c.

XVII. N'est-ce pas nostre ame seule qui se trouble elle méme?] Cette verité a déja souvent esté établiedans les livres precedens: mais le consequence qu'Anatonin en tire, n'est pas absolument vraye. Il ne dépend plus de nostre ame d'estre absolument libre & tranquille dans tous les accidens, depuis que le peché l'a rendue esclave. Pour reparer sa perte, elle a besoin du secours de la grace, avec laquelle rien ne luy est impossible. Mais c'est ceque les Philosophes Payens n'ont pas connu. Ils ont regardé l'ame comme une partie de Dieu, qui ne pouvoit estre ni alterée ni corrumpue que par elle-même.

XVIII.

& de ne donner aucune prise à rien d'étranger. Que le corps fasse de même, s'il peut, & qu'il ait soin de s'empêcher de souffrir; & s'il souffre, qu'il s'en plaigne. Mais pour l'a-me qui s'éfraye, qui s'afflige &t qui juge seu-le de toutes ces passions, elle ne sera nulle-ment blessée, si tu ne luy permets de juger qu'une telle chose est un mal. Nôtre ame n'a besoin de rien d'exterieur, si elle ne se rend elle-même indigente; & par consequent elle est au-dessus du trouble & de toutes sortes d'empêchemens, à moins qu'elle ne se trouble & ne s'embarrasse elle-même.

XVIII. La felicité de l'homme, c'est un bongenie, ou un bon esprit. Que fais-tu donc icy imagination? Va-t'en au nom des Dieux, va t'en comme tu es venue; je n'ay nullement besoin de toy. Tu es venuë selon ton ancienne coutume; je ne m'en fâche point: va-t'en seulement, je t'en conjure.

XIX. Quelqu'un peut-il craindre le changement?

XVIII. La felicité de l'homme c'est un bon genie ou un bon. esprit. ] C'est à dire que la felicité de l'homme n'est autre chose que son ame bien disposée; & cela estant, il n'y a rien à faire pour l'imagination : car l'ame se voit & se connoît elle-même sans le secours de ce faux miroir qui altere & corrompt tousles objets qu'il represente. L'apostrophe qu'Antonin sait icy à l'imagination, ma parost parsaitementbelle.

XIX. Quelqu'un peut-il craindre le changement? ] La plus ancienne loy du monde, c'est le changement.

50 Reflexions Morales de l'Emp.

gement? Sans luy que se seroit-il dans le monde? Est-il rien de plus agreable & de plus samilier à la nature de l'Univers? Toy-même, pourrois-tu te baigner, s'il ne se faisoit un changement dans le bois; & te nourrir, s'il ne s'en faisoit dans les viandes? En un mot, rien de tout ce qui est utile & necessaire, se seroit il sans le changement? Tu vois donc bien qu'il en est de même du changement qui se sera en toy; il sera comme les autres, & aussi necessaire à la nature de ce tout.

XX. Tous les corps sont entraînez par la matiere universelle comme par un torrent: car ils sont de même nature qu'elle, & travaillent avec elle, comme nos membres les uns avec les autres. Combien le temps a-t-il déja emporté de Chrysippes, combien de Socrates,

com-

C'est par luy que nous vivons & que l'Univers subsiste. Il ne devroit donc y avoir rien de si familier pour nous. Mais nous sommes si injustes, qu'aprés avoir profité du changement des autres, nous ne voulons pas qu'ils profitent du nostre. Nous renouvellons la guerre de ces deux freres, qui devoient regner chacun à leur tour, & dont le second, qui regna, voulut se maintenir par l'injustice. Et il n'y a rien de si odieux.

XX. Tous les corps sont emportez par la matiere universelle.] Puisque tous les corps sont de même nature que la matiere universelle, qu'ils luy appartiennent, qu'ils en sont partie, & qu'ils travaillent avec elle, comment pourroientils s'empêcher de suivre son cours? Ils se combatroient inutilement eux-mêmes.

Marc Antonin. LIV. VII.

combien d'Epictetes? Que cette pensée te vienne sur routes sortes d'affaires & de gens.

XXI. Je n'ay qu'une seule inquietude; c'est que je crains de faire ce que la nature de l'homme ne veut pas que je fasse; ou de le faire autrement qu'elle ne peut; ou dans un autre temps qu'elle ne le demande.

XXII. Voicy venir le moment où tu oublieras toutes choses , & où toutes choses t'ou-

blicront.

XXIII. C'est le propre de l'homme d'aimer même ceux qui l'essensent. Et tu le seras,

XXI. Je n'ay qu'une seule inquietale, c'est que je crains de faire ce que la nature de l'homme ne veut pas que je fasse. ] Antonin renserme dans cet article les trois conditions necessaires dans l'accomplissement de nos devoirs. Faire ce que Dieu veut, le faire comme ille veut, & le faire dans le temps qu'il le veut. Si l'une des deux dernieres conditions manque, les deux autres sont sans esset. Car faire ce que Dieu veut ou dans un autre temps ou autrement qu'il ne le veut, c'est faire nostre volonté & non pas la sienne. N'ayons que cette seule inquietude, comme Antonin.

XXII. Voicy venir le moment où tu oublieras toutes choses, & où toutes choses t'oublieront. Salomon à dit comme Anto-

nin . Non est priorum memoria.

XXIII. C'est le propre de l'homme d'aimer même ceux qui l'offensent. I Quand nostre Seigneur nous ordonne d'aimer nos ennemis & de benir ceux qui nous maudissent, cet ordre ne doit donc pas nous paroître dur, puis qu'un Payen reconnoît que cela est de la nature de l'homme, & que cela luy est propre. En ester, si celane luy estoit pas propre, J. C. ne l'auroit pas ordonné.

ras, si tu te souviens qu'ils sont tes parens, qu'ils pechent malgré eux & par ignorance, que vous mourrez les uns & les autres au premier jour; & sur toutes choses, qu'ils ne t'ont point offensé, puis qu'ils n'ont pas rendu ton ame pire qu'elle n'estoit auparavant.

XXIV. La nature de l'Univers se sert de toute la matiere universelle, comme d'une ciremolle; elle en fait un cheval, & un moment aprés elle la mêle & la repaîtrit pour en faire un arbre, aprés cela un homme, & enfuite autre chose; & tous ses ouvrages ne sont faits que pour durer peu de temps. Mais com-me un cofre ne soufre point quand on l'assemble.

XXIV. La nature de l'Univers se sert de toute la matiere universelle comme d'une cire molle ] Cela est vray. La nature se sert de la même matiere pour former tous les animaux, un homme comme un cheval; & c'est à cet égard que Salomon a fort bien dit; Est aqua utriusque conditio, que la condition de l'un és de l'autre est égale. Cependant cette verité a esté odieuse aux hommes, & leur orgueil leur a persuadé aisement que la Nature avoit choisi la matiere la plus pure, dont elle les avoit paitris.

Mais comme un coffre ne souffre pas quand en l'assemble.] C'est la consequence du principe qu'il vient de poser, que la nature fait tout d'une même matiere; & comme la matiere est insensible, elle ne souffre non plus quand elle se desunit, que quand elle s'assemble: & cela est vray pour la matiere. Mais comme c'est en nous l'ame qui sent, nous n'en sommes pas plus soulagez dans nos maux, pour sçavoir que la matiere

Marc Antonin LIV. VII.

53

ble, il ne soufre pas non plus quand on le défait.

XXV. La colere est entierement contre la nature, & il est aisé d'en estre convaincu, se l'on prend garde que lors qu'elle revient souvent, & qu'on s'en fait une habitude, elle change tout le visage, & éteint & amortit si bien toute sa beauté, qu'il n'en reste plus aucune marque, & qu'elle ne revient plus.

XXVI. Sil'on perd tout le sentiment de ses sautes, pour quoy vit-on plus long-temps?

XXVII.

ne sent rien. La consequence seroit vraye, si nous estions les maîtres de separer l'ame & de la tirer de la matiere, comme on tire les hardes d'un coffre qu'on veut briser, ou la liqueur d'une bouteille qu'on veut mettre en pieces. Les Storciens ont voulu pousser trop loin leur

impossibilité.

AXV. La colere est entierement contre la nature; co il est aisé d'en estre convaincu, si l'on prend garde. De cet article, qui est parsaitement beau, on en a fait jusques icy un monstre, en le joignant avec l'article suivant. Antonin prouve par une raison tres-convainquante, que la colere est entierement opposée à la nature. En estet, tout ce qui est selon la nature ne sait qu'augmenter sa beauté, & ce qui est contre elle ne fait que la détruire. La consequence est aisée à tiner: car comme dit Seneque: Liquit decor omnes iratos; toute sorte de grace en de beauté abandonne ceux qui sont en colere.

XXVI. Si l'on perd le sentiment de ses sautes, pourquoy vit-on plus long temps? ] Le dessein d'Antonin n'est que d'expliquer ce sentiment que les Storciens avoient puisé dans la doctrine de Platon, qu'il vaus mieux 54 Reflexions Morales de l'Emp.

XXVII. La nature qui gouverne tout, changera bien-tost ce que tu vois, & de la même matiere produira d'autres choses, dont ensuite elle en sera d'autres, & de celles-cy encore d'autres, afin que le monde soit toû-jours nouveau.

XXVIII. Quand quelqu'un peche contre toy, pense d'abord au jugement que cet homme a fait du bien ou du mal quand il a peché. Cela estant bien examiné, tu auras pitié de luy, & tu luy pardonneras sa faute, bien loin d'en estre surpris ou fâché. Car, ou tu jugeras comme luy du bien & du mal, & de ce qui leur ressemble, & par consequent tu dois luy pardonner; ou tu en jugeras autrement & d'u-

na.

mourir, que de vivre dans le vice & dans l'ignorance. A quoy se rapporte ce mot de Tyrtée, Ou la vertu, ou la mort. Mais de la maniere dont ce sage Empereur s'explique, il nous donne lieu de faire encore un meilleur usage de sa maxime, & de luy donner un sens qui en augmente bien la beauté à nostre égard. Car c'est comme s'il nous disoir que la vie ne nous estant donnée que pour faire penitence de nos pechez, elle nous est inutile dés que nous y sommes endurcis & que nous en avons perdu la connoissance. Cet article est parsaitement beau. On l'avoit entierement gâté.

XXVII. Afin que le monde soit toujours nouveau. ] Toujours, c'est à dire pendant qu'il plaira à Dieu de l'entretenir & de le conserver. Car Antonin ne croyoit pas le monde é-

ternel.

XXVIII. Car, ou tu jugeras comme luy du bien ou du mal, ou tu en jugeras autrement. ] Ce dilemme est trésMare Antonin. LIV. VII.

me maniere plus saine, & par cette raison tu dois soufrir avec douceur toutes les sautes d'un

Memme qui ne les commet que par erreur.

\*XXIX.II ne faut pas rant penser aux choses qui nous manquent, qu'à celles que nous avons; & parmi ces dernieres il faut choifir les pas agreables, s'en representer bien toute la beauté, & se dire souvent à soy-même, avec quel empressement desirerois-je ces choses, si pe ne les avois pas? Mais en même temps on coit prendre garde qu'à force d'y mettre tout softre plaisir, nous ne nous accoutumions à les estimer si fort, que nous ne puissons les les dire sans trouble.

XXX.

folide. Si tu juges du bien & du mal comme celui qui t'a fait injure, tu es injuste de hair un homme, qui de ton propre aveu a cherché à se procurer à bien. Et si tu en juges autrement, & que tu conposisses qu'il se trompe, tu es cruel de luy faire un crime de son aveuglement, & de ne pas souffrir une expar où il est tombé malgré luy. Il saut se souvenir Antonin ne parle que des injures particulieres, qu'il ne saut pas consondre avec celles que la justice a interest de pu-

XXIX. Il ne faut pas tant penser aux choses qui nous manquent, qu'à celles que nous avons. J Cette maxime cet à une tres-grandobeauté, & elle pourroit estre une source de bonheur pour les hommes: car ils sont presque tous comme les ensans, qui ayant cinquante joüets devant eux crient & pleurent pour un seul qu'on leur emporte, & cassent entrens les quaranteneus qui leur restent, & dont ils pour

roient encore le divertir.

36 Reflexions Morales de l'Emp.

XXX. Sois renfermé & bien ramassé en toymême : car nostre ame est d'une nature qu'elle se suffit à elle-même en vivant justement; & c'est dans sa justice qu'elle trouve son repos

& sa paix.

XXXI. Eteins tes imaginations, arrête tes passions & tes mouvemens, donne au temps present des bornes fort étroites, connois bien ce qui arrive & ce qui arrive aux autres; separe & divise tous les sujets en ce qu'ils ont de materiel & de formel. Pense à la dernière heurre, & laisse les fautes qu'on fait, où on les fait.

XXXII. Il faut écouter avec attention ce qu'on dit, & penetrer jusqu'au fond les choises qui arrivent & leur cause.

XXXIII.Orne-toy de simplicité & de mode destie

XXX. Sois renfermé & bien ramassé en toy même. ] Les Stoïciens, à l'exemple des Platoniciens, consideroient l'ame recueillie & ramassée en elle-même, comme un corps que sa rondeur égale & parsaite empêche de donner prise à rien d'étranger. Tout ne fait que gisser sur elle. On pent voir ce qui est remarqué sur le chapitre x L I I I. du Lâ-vre v I I I.

XXXI. Donne au temps present des bornes fortétroites.] C'est ce qu'Horace a si bien dit, spatio brevi spem long am reseces.

Et laisse les fautes qu'on fait où onles fait. ] Ce precepte me paroît admirable. Qu'on s'épargneroit de chagrins & de peines! & quel temps ne gagneroit on point si on le suivoit?

XXXIII.

57

destie, & n'aye que de l'indisserence pour tout ce qui n'est ni vice ni vertu. Aime les hommes, & t'accoutume à suivre Dieu: car, comme l'a dit un grand Poète, toutes choses sont gouvernées par une Loy éternelle & invariable. Que si les élemens sont eux-mêmes les Dieux, cette Loy est toûjours certaine, & il n'y a presque rien qui en soit exempt.

XXXIV. Sur LA MORT. Si le monde n'est qu'un concours fortuit d'atomes, la mort n'est qu'une dissipation, un dérangement; & s'il est composé d'une matiere simple & unie, elle est ou un changement ou une extinction.

XXXV. Sur LA DouLeur. Si elle est infupportable, elle donne la mort; & si elle ne donne

XXXIII. Et i'accontame à saivre Dieu.] Philon assure que ce precepte de suivre Dieu est de Moyse. D'autres l'attribuent à Pythagore, & on pretend qu'Homere y a fait allasson dans ces vers,

Marche sur les traces de Dien.

Que si les élemens sont eux-mêmes les Dieux. ] C'est pour dire, que s'il n'y a d'autre Dieu que le hazard & se mélange fortuit des atomes.

Cette loy est toujours sertaine. ] Cela est incontestable. Car alors ce melange fortuit est luy-même cette Loy éternelle

qui ne peut jamais changer.

XXXIV. Et s'il est composé d'une matiere simple & mie. ] On peut voir la remarque sur l'article iv. du liv. vi.

XXXV. Si elle est insupportable, elle donne la mort. ]
Ce raisonnement est vray à la rigueur. L'extrême
dou-

58 Reflexions Morales de l'Emp.

donne pas la mort, elle est supportable. L'ame cependant conserve toute sa tranquillité par le moyen de son abstraction, & se maintient en bon état. Que les parties donc qui sont accablées de douleur, s'en plaignent si elles peuvent.

XXXVI. Sur LA GLOIRE. Examine bien les pensées d'un ambitieux; ce qu'elles sont, ce qu'elles recherchent & ce qu'elles suyent; & fais cette reslexion, que comme quand la mer jette des monceaux de sable les uns sur les autres, les derniers cachent les premiers; il en est de même de la vie de l'ambitieux; ses premiers succés sont bien-tost cachez & ensevelis sous les derniers.

XXXVII.

douleur nous livre un rude combat, ou il faut que nous succombions ou qu'elle succombe. Les Epicuriens ne s'en servoient pas moins que les Stoiciens : car ils dissoient de même : Si la douleur est-grande, elle est couries & si le est legere. Le malheur est, que cette verité s'évanouit & nous échape dans les occasions où nous aurions le plus besoin de son secours; & pour ne parler que de moy-même, je n'ay jamais trouvé de longue douleur qui ne sût grande, ni de grande qui, quelque courte qu'elle sût, ne sût fort longue. Mais les veritez ne dépendent point de nostre courage ou de nostre lâcheté.

XXXVI. Que comme quand la mer jette des monceaux de sable les uns sur les autres. On ne peut rien voir de plus noble que cette comparation des succés des ambitieux avec des monceaux de sable que la mer entasse les uns sur les autres, & dont les premiers sont entierement cachez & ensevelis sous les derniers.

XXXVII.

XXXVII. Cecy est pris de Platan. Pensez-vous que celuy qui a l'ame grande & noble, qui se represente l'éternité, & qui a le monde entier devant les yeux; pensez-vous, dis-je, qu'il regarde la vie comme une chose fort considerable? Nonsans doute. Et la mort luy paroîtra-t-elle un grand mal? Point du tout.

XXXVIII. Voici un excellent mot d'Antisthene: Faire du bien, & entendre dire du mal de soy patiemment, c'est une vertu de

Roy.

XXXIX. C'est une honte que nostre esprit ait la force de composer nostre visage comme

XXXVII. Cecy est del Platon. Pensez-vous que celui qui a l'ame noble & grande.] Antonin en lisant faisoit des reeueils de tout cequ'il trouvoit propre à son usage, selon le but qu'il s'estoit proposé. L'endroit qu'il cite de Platon, est pris du v1. livre de la Republique pag. 486. de l'édition dé Henry Estienne.

XXXVIII. Voicy un extellent mot d'Antisthene. ] Plutarquel'attribue à Alexandre. S'il est de luy, il devroit luy faire encore aujourd'huy plus d'honneur que la conqueste

des Indes.

XXXIX. C'est une honte que nostre esprit ait la for-ce de composer nostre visage. ] Que cette pensée est belle & folide! Dans les mouvemens les plus terribles & dans les passions les plus violentes nostre esprit a tous les jours la force de composer nostre visage, & d'y seindre la tranquillité, lors qu'il est luy-même plein de trouble D'où vient donc qu'il ne fait pas au-dedans ce qu'il fait au-dehors, & que ne garde-t-il pour luy ce qu'il nous prête? Saint Augustin dans le 1x. chapitre du vin. livre de ses Confessions recherche 60 Reflexions Morales de l'Emp.
il luy plaît, & qu'il ne puisse se composer luymême.

XL. Ne te mets point en colere contre les affaires, car elles ne s'en soucient point.

XLI. Donne de la joye aux Dieux & à nom.

avec soin d'où vient que nostre esprit a si peu de pouvoir sur luy-même, & qu'il en a un si absolu sur le corps: & il trouve que c'est le desaut de sa volonté. Il veut sortement tout ce qu'il se commande au corps, & ne veut qu'à demi ce qu'il se commande à luy-même. Cette rebellion affreuse qu'il trouve en luy, vient de ce qu'il veut ne peut pas; c'est l'esset de sa volonté qui est divisée, & qui le partage en le déchirant.

XL. Ne te mets pas en colere contre les affaires, car elles ne s'en soucient point. ] C'est un passage tiré du Bellerophon d'Euripide. Plutarque le rapporte dans son traité de la Tranquillité. En voicy la traduction. Il ne saut pas se fâcher contre les affaires, car elles ne s'en soucient point du tout. Et celuy-là seul est benreux qui sait s'accommoder à tous les accidens qui luy arrivent. Il n'y a rien de plus ordinaire aux hommes que de se mettre ainsi en colere contre les accidens. Epictete pourroit bien en avoir trouvé la raisson, il dit que c'est une méchante habitude que l'on a succéavec le lait & prise des nourrisses, qui lors que les enfans ont heurtécontre une pierre, frapent la pierre jusques à ce qu'ils ayent cessé de pleurer.

XLI. Donne de la joye aux Dieux & à nous. ] C'est encore un vers de quelque Poëte. Il sembleque c'est un pere qui parle à son sils, & Antonin en sait une heureuse application; car c'est l'ame qui tient le même langage, & qui dit au corps, donne par tes bonnes actions de la joye à Dieu & à moy. (a) Stude sapientia sili mi, latissea cor

meum.

Marc Antonin. LIV. VII.

бі

XLII. La vie des hommes est comme la moisson d'un champ; pendant qu'on moissonne les épics qui sont meurs, les autres meurissent.

XLIII. Si les Dieux n'ont soin ni de moy ni de mes enfans, cela même ne se fait pas sans

raifon.

XLIV. L'honnesteté & la justice sont pour moy; elles combatront toujours pour moy.

XLV.

XLII. La vie des hommes comme la moisson d'un champ. ] C'est encore un passage d'Euripide. Amphiaraus dit ces vers à Hypsipyle, extrémement assigée d'avoir perdu son sils Archimorus, qui étoit mort fort jeune. Et cette comparaison des hommes avec les épics est fort belle, Comme ceux-cy croissent pour être moissonnez, les hommes naissent tout de même pour mourir. Et Epictete dit fort bien, que comme un épi prendroit pour une malediction de n'être pas moissonné, ce seroit de même pour l'homme une malediction que de demeurer toujours en vie.

XLIII. Si les Dieux n'ont soin ni de moy ni de mes enfans. ] C'est un passage du quelque Poète tragique, où un pere malheureux disoit avec une resignation entière aux volontez de Dieu, que si Dieu l'avoit abandonné luy & ses ensans, il étoit persuadé qu'il avoit ses raisons pour le faire, & que cet oubli de Dieu n'étoit qu'un effet de sa justice, & une marque même de sa

bonté.

XLIV. L'honnéteté & la justice sont pour moy. ] C'est un vers des Acharneuses d'Aristophane, où ce Poète dit aux Atheniens, que Creon sasse ses esforts pour se vanger de moy & pour me perdre, l'honnéteté & la justice sont pour moy, elles combattront toujours pour mes interées. Et Antoninavoit marqué ce passage comme un mot tres utile, & qui pouvoit être dans la vie d'un

lauge

Reflexions Morales de l'Emp.

XLV. Ne lamente point avec ceux qui lamentent, & ne te laisse point toucher à leurs

XLVI.

usage tres-frequent. En effet, quelle consolation n'estce point dans tous les accidens fâcheux qui nous arrivent, de pouvoir dire, l'honnéteté & la justice sont pour mor, &c. La beauté de ce mot avoit été reconnuë avant Antonin; Ciceron l'applique heureusement dans ses Lettres à Atticus, Liv. vi. Epist. 1. & Liv.

VIII. Epift. 8.

XLV. Ne lamente point avec ceux qui lamentent. ] On reprochoit aux Stoiciens qu'ils faisoient une passion vicieuse de la compassion. & on ne leur pardonnoir point d'avoir dir que le Sage étoit sans pitié. Je me souviens sur cela d'un beau mot de Phocion, qui dit que de bannir du cœur des hommes la compassion. c'est ôter les autels des temples. Mais ce reproche qu'en faisoit aux Stoiciens n'a pas tant de solidité que de yrai-semblance. Ces Philosophes étoient trop sages pour pretrendre étouffer dans les hommes un sentiment si naturel, & qui répand sur les miseres de cette vie un baume si salutaire & si precieux; leur dessein étoit de le retenir dans ses bornes; ils vouloient nous empêcher de nous troubler sur de legeres ou de fausses apparences de mal, & de borner à l'attendrissement feul les fecours effectifs que nous devons aux misera-bles. En esset, combien y a-t-il de gens qui croyens qu'en ouvrant leur cœur aux miseres de leur prochain cela suffit, quoy qu'ils tiennent la main dans leur sein, comme parle l'ecriture? Ce n'est donc pas la compasssion que les Stoiciens condamnoient, mais la compassion outrée, inutile & infructueuse. Quand il nous est ordonnné dans faint Paul de pleurer avec ceux qui pleurent (a) flete cum flentibus, Dieu ne nous demande pas quelques larmes steriles; Car, comme saint Jerome

XLVI. Cecy est encore de Platon. Je répondrois à cet homme là avec raison: Vous vous trompez sans doute, mon ami, si vous pensez qu'un homme de quelque vertu doive plutost envisager le danger qui le menace, qu'examiner si ce qu'il fait est juste ou injuste, & si c'est l'action d'un homme du bien ou d'un méchant.

XLVII. Dans le même endroit. Car c'est une verité constante: hommes Atheniens, celuy qui est dans un poste qu'il a choisi luymême, comme le jugeant le plus honnête, ou qui l'a reçû de son General, doit le garder jusqu'à

me l'a fort bien dit, Cum sente stere, & nihil, cum possis, stents conserve, subsannationis, non pietatis, indicium est. Pleurer avec celuy qui pleure, & ne luy pas damer les secours qui dépendent de nous; c'est une moquerie. En non pas une astion de pieté. Et il ajoûte: C'est pleurer pieusement avec son prochain, que de taris ses larmes. En un mot les Stoïciens exigeoient de nous la même chose que S. Jean, lors qu'il nous dit: (a) N'aimons pas de la langue, mais par nous suvres de dans la verté. Ils vouloient que nous sissions sans douleur toutes les œuvres de misericorde, & par là bien loin de saire les hommes semblables aux bêtes seroces, ils vouloient au contraire les saire atteindre à la perfection de Dicu, & les élever à ce haut point de sagesse qui met l'ame au-dessus de toute sorte de douleur & detrouble.

XLVI. Cecy est encore de Platon. ] Cetarticle & le suivant sont pris de l'Apologie de Socrate, vers le milieu, page 28.

P 2 XLVIII

Reflexions Morales de l'Emp.

qu'à la fin, quelque danger qui le menace, & foufrir la mort, & tout ce qu'on peut imaginer de plus terrible, plutost que de commet-

tre une lâcheté.

XLVIII. Du même. Mais, mon cher Callicles, prenez-y bien garde, le veritable bien & la veritable vertu ne consistent pas à se conserver soy-même. Car un homme veritablement vertueux ne doit point souhaiter de vivre un certain temps, ni estre attaché à la vie : mais en s'abandonnant à la conduite de Dieu, & persuadé de la verité de ce mot que toutes les

fem-

XLVIII. Du même, mais mon cher Callicles, prenez bien garde. ] Ce passage est tiré de l'excellent traité de Gorgias pag. 512. où Socrate établit le feul veritable usage de la Rhetorique, & refute solidement Callicles qui pretendoir relever cet art par dessus tous les autres, parce qu'il donne le moyen de sauver par son éloquence ses citoyens, & de se sauver soy-même. Socrate répond que cet avantage n'est pas si considerable qu'il pense; car outre qu'il est commun à des Arts mechaniques, dont on ne fait aucun cas, il est certain que la vertu ne consiste pas à procurer le salut aux hommes & à soy-même, puisqu'on le fait souvent par des moyens tres-injustes, & par consequent tres-opposez à la veritable vertu. D'ailleurs la vie n'est pas un si grand bien, qu'il faille si fort estimer ce qui nous la conserve. Qu'est-ce donc qui merite nôtre estime, & qui doit faire toute nôtre occupation? La justice, qui consiste à bien vivre en observant les loix, & en les faisant observer aux autres. Ce passage est parfaitement beau; mais tout le traité est admirable, & rien ne merite davantage d'être lû.

Marc Antonin. Liv. VII.

mmes ont dans la bouche, que nul ne peut hister sa destinée, il doit seulement s'appliquer ibien employer le temps qui luy reste à viare, en se conformant aux Loix de son pays. ares comme si nous marchions avec eux, & considerer souvent les frequens changemens des premiers principes de toutes choses : car ces sortes de pensées purgent & emportent les vedures de cette vie terrestre.

🕹 L. Voicy une excellente reflexion de Placon, qui dit en parlant de l'homme: Il faut regarder comme d'un lieu élevé toutes les cho-

**fes** 

XLIX. Il faut contempler le cours des astres comme nous marchions avec eux. ] Antonin ne nous propopas icy la fimple contemplation des astres, comme He le ciel ne devoit nous servir que d'un vain spectacle pour le plaisir. Il nous exhorte à une contemplation \*compagnée de reflexions, qui nous portent à imiter ces êtres lumineux, qui toûjours constans dans leur postes, sella manentes in ordine, & sans jamais s'éga-rer, obession à leur Createur, & semblent ne nous schairer que pour nous donner le moyen de les imiter. Cet endroit est parfaitement beau; & s'il n'est pas de Platon, il est de son caractere & de son ftyle.

Car ces sortes de pensées purgent & empertent les ordiffes de cette vie terrestre. ] C'est le propre de nos

est admirable.

L. Voicy une excellente reflexion de Platon qui dit en parlant de l'homme il faut regarder comme d'un lieu élevé. ] Je n'ay encore pû trouver cet endroit P 3

fes terrestres; les troupeaux, les armées, les campagnes, les nôces, les divorces, les nais-sances, les morts, le tumulte qui se fait dans les Tribunaux, les deserts, les nations barbares, les fêtes, les deuils, les assemblées, toute cette confusion, en un mot tout cet Univers composé & orné de qualitez contraires.

LI. En reflechissant sur les choses passées & sur tant de divers changemens de regnes, on peut facilement connoître l'avenir. Car ce qui sera, ressemblera à ce qui a esté, & il n'est pas en son pouvoir de s'éloigner des regles de ce qui est presentement. D'où il resul-

te

d'ins Platon. Il est vray que je ne l'ay pas cherché avec la d'iniere exactitude, il faudroit le lire entier. Ce Philosophe a voulu dire que pour bien connoître le monde il faut être élevé au-dessus de luy; car en le contemplant ainsi de haut en bas, & en le voyant dans toute son étendue, on voit clairement que toutes les contrarietez qui luy arrivent & qui le composent, constituent son essence & perfectionnent sa beauté.

LI. Car ce qui sera ressemblera à ce qui a été, co il n'est pas en son pouvoir de s'élosgner des regles de ce qui est presentement. Ce qui est, est necessairement la semence de ce qui sera. Et c'est sur cela que Salomon a dit dans l'Ecclesiaste: (a) Quid est quod suit? Ipsum quod futurum est. Quid est quod factum est? is sum quod faciendum, nivil sub sole novum. Nec valet quisquam dicere, ecce hoc recens est, jam enim pracessi in saculis, qua sur sur ante nos. Qu'est-ce qui a été? C'est ce qui sera. Qu'est-ce qui a été sait? Ce qui sera fait encore. Il n'y a rien de nouveau sous

Mare Antonin. Liv. VII. 67 te qu'il est égal à l'homme de jouir de la vûë de ce monde pendant quarante ans, ou pendant dix mille: car que verra-t-il davantage? L.H. Ce qui est de la terre, retournera à la terre; & ce qui est du Ciel, retournera au Ciel. Car la mort n'est qu'une dissolution des liens qui assemblent les atomes, ou qu'une dispersion des principes exempts de toute alteration ou corruption.

LIII. Nous cherchons toutes fortes de viandes & de breuvages, & nous exerçons tou-

te

le soleil. Et personne ne peut dire, voicy une chose nouvelle; car elle a été veuë dans les secles qui nous ont precedez. Et dans un autre endroit: (a) Quod sastum est ipsum permanet, qua futura sunt jam suerunt, & Deus instaurat quod abiit. Ce qui a été fait, c'est ce qui subsiste. C: qui seté fait, c'est ce qui subsiste. C: passées.

LII. Ce qui est de la terre, retournera à la terre.] Ce sont des vers d'Euripide, dans sa piece intitulée Chrysippe. Voicy le passage tout entier. Ce qui est de terre resourne en terre. Ce ce qui est d'une semence divine & celeste retourne au Ciel. Car rien ne perit, mais ense separant chaque chose paroît sous une autre forme. C'est ce que Salomon avoit dit dans l'Ecclessaste: (b) Redisque pulvis au terram quod prius suerat, spiritus autem ad Deum qui primo dederat.

LIII. Nous cherchons toutes fortes de viandes & de breuvages. ] Ce font encore des vers d'Euripide qui se mocquoit de certaines gens, comme nous en voyons aujourd'huy, qui sont si attachez à la vie, qu'ils ne songent qu'aux moyens de la conserver, & qui pour cet effet ont des soins excessifs & superstitieux de leur P 4 manger

(a) Eccl. 3. 15. (b) 12. 9.

te l'adresse des plus habiles cuisinies pour nous empêcher de mourir & de passer la barque satale. Mais quand le vent sousse & que Dieu nous appelle, il faut partir, & il ne sert de rien de déplorer sa misere.

LIV. Quelqu'un est plus adroit que toy à la lutte: mais il n'est ni plus civil ni plus modeste, ni mieux preparé à toutes sortes d'accidens, ni plus indulgent pour les sautes de son prochain.

LV. Tout ce qui se fait par la raison commune aux Dieux & aux hommes, ne peut être mauvais: car par tout où se trouve l'utilité, qui

manger & de leur boire. Mais ils ont beau faire, quand l'heure sonne il faut marcher. Antonin avoit marqué ce passage pour s'empêcher de tomber dans ce désaut qui des-konore l'homme. Quand la vie seroit à vendre, un homme vertueux ne lacheteroit pas par des soins si serviles, & si bas. Quel soin aura-t-on de son ame, si on est si occupé de son corps?

LIV. Quelqu'un est plus adroit que toy à la lutte, mais il n'est ni plus civil, ni plus modeste.] Nous ne devons jamais nous affliger, ni avoir de la honte de nous voir surpasser par les autres en des choses ou vaines, ou qui ne dépendent point de nous. Un autre est plus fort que moy, plus éloquent, plus savant. Que m'importe, pourveu qu'il ne soit ni plus vertueux ni plus juste?

LV. Tout ce qui se fait par la raison commune aux Dieux & aux hommes ne peut être mauvais. ] Car la raison universelle, c'est à-dire Dieu, ne peut jamais rien faire de contraire à sa nature, & par consequent tout ce qu'elle fait ne peut être que tres-utile & res-bon.

LVII.

qui resulte necessairement d'une action qui se perfectionne selon sa nature, il est impossible d'y trouver en même temps du dommage & du préjudice; on ne sauroit même le soupconner.

LVI. En tous temps, en tous lieux il dépend de toy de t'accommoder pieuiement à tout ce qui t'arrive, de vivre justement avec tes contemporains, d'observer & de tenir si bien en bride ton imagination, qu'elle ne re-çoive & n'approuve rien que tu n'ayes bien

compris.

LVII. Ne t'amuse point à considerer ceque font les autres, mais regarde directement où la Nature te mene; la Nature universelle par les accidens qu'elle t'envoye, & ta Nature par-ticuliere par les actions qu'elle demande de toy. Car il faut que chacun agisse conformément aux conditions fous lesquelles il est né. Or toutes les autres creatures sont nées pour les rai-

LVII. No t'amuse point à considerer ce que sont les autres. ] Nous sommes nez pour agir, & non pas pour examiner les actions d'autrui. Le seul but donc où nous devons tendre c'est de faire approuver à nôtre nature particuliere tout ce que fait la nature universelle, & à la nature universelle tout ce que fait notre na-ture particuliere. Or l'ame ne fauroit remplir ces deux devoirs si elle ne conserve sa superiorité sur le corps, & si elle n'agit conformément à son origine. Tout cet article est admirablement beau, & Antonin y suit parfaitement ses principes,

raisonnables, comme dans tous les autres sujets, les moins parfaits sont créez pour les plus parfaits; & les creatures raisonnables sont nées les unes pour les autres. La premiere & la principale condition de l'homme, c'est donc de servir à la societé. La seconde, c'est de ne pas succomber sous ses affections charnelles. C'est le propre de l'intelligence raisonnable de se renfermer en elle-même, &den'être jamais soumise aux mouvemens des sens & des appetits, car ils sont brutaux les uns & les autres, & l'ame veut conserver sa superiorité, & n'estre jamais réduite à leur obéir. Cela est juste, puisque toutes ces choses ne sont faites que pour la servir. La troisiéme condition, c'est de s'empêcher de tomber & d'estre séduit. Celuy qui remplit bien toutes ces trois conditions, n'a qu'à aller son chemin.

Il a tout ce qui luy est propre.

LVIII. Comme si c'estoit aujourd'huy nôtre dernier jour, & que nostre vie n'eut dû

estre-

LVIII. Comme si c'étoit aujoura'huy uôtre dernier jour. ] Le veritable sens de ce passage est plus enveloppé que l'on n'a crû. Antonin veut dire que comme si la mort vonoit aujourd'huy à nous, il n'y auroit rien que nous ne voulussions faire pour avoir le temps de vivre mieux que nous n'avons fait par le passé, nous devrions nous mettre de bonne heure en cet état, & prevenir la mort; en nous déclarant morts au monde pour ne plus vivre qu'en Dieu, comme

Marc Antonin. LIV. VII.

estre prolongée que jusqu'au temps present, il faut vivre conformément à la nature tout le temps qui nous est donné par dessus.

LIX. Il ne faut aimer que ce qui nous arrive, & qui nous a esté destiné: car qu'y a-t-il

de plus convenable?

LX. Dans chaque accident il faut se remettre devant les yeux ceux à qui la même chose est arrivée, & qui en ont esté fachez & surpris, & qui s'en sont plaints. Où sont presentement tous ces gens-là? Nulle part. Veuxtu donc leur ressembler? laisse plutost tous ces mouvemens étrangers, laisse-les aux sujets qui les

saint Paul nous dit: (a) Ita & vos exissimate vos mortues quidem esse peccato, viventes autem Deo, in Christo Jesu Domino nostro. De même Considerez-vous comme morts au peché, & vivans à Dieu en Jesus-Christ nôtre Seigneur.

LIX. Ilme faut aimer que ce qui nous arrive. ] Car ce qui nous arrive c'est ce que Dieu veut. Or ce que Dieu veut est sans doute meilleur en tout sens que ce que nous doulons.

LX. Dans chaque accident.] Il ne nous arrive rien qui ne soit arrivé à d'autres. Ils en ont murmuré ils s'en sont plaints. De quoy leur ont servi leurs plaintes, & leurs murmures? Au lieu donc de les imiter, faisons de chaque accident, la matiere de nôtre action. Il n'importe à quoy nous nous occupions, pourven que nous fassions bien. Les malheurs, & les soussirances sont les actions dont Dieu nous tient compte le plus volontiers quand nous n'y avons pas succombé?

P 6 LXL

les donnent & qui les sentent, & applique-toy tout entier à apprendre comme il faut se servir desaccidens qui t'arrivent. Car par ce moyen tu en feras un bon usage, & ils servironts de matiere à exercer ta vertu. Possede-toy seu-lement, n'aye en veuë que de bien saire ce que tu fais, & souviens toy que la matierede tes actions est indifferente.

LXI. Regarde bien au-dedans de toy. y a une fource de biens qui jallira toûjours, si

tu creuses toujours.

LXII. Il faut avoir une contenance assurée, & se tenir ferme quand on marche & quand on est assis. L'esprit doit donner à tout le corps la même grace & la même bienseance

qu'il

LXI. Regarde bien au-dedans de toy, il y a une fource de biens. ] Que cela est bien pensé & bien dit? Il y a en nous une source de bien qui jallira toûjours, si nous travaillons toûjours à l'entretenir par nos bonnes œuvres. Mais pour peu que nous cessions, elle se bouche, & ne coule plus. C'est comme Jesus Christ nous dit dans saint Jean, (2) que l'eau qu'il nous donne, c'est-è-dire sa grace, devient en nous une fontaine d'eau vive qui jallit jusques dans la vieéternelle.

LXII. Il faut avoir une contenance assurée, & se tenir ferme. ] La contenance, la démarche, le port sont ordinairement des indices assurées des mœurs. Amictus corporis, & risus dentium, & ingressus hominis. enuntiant de illo. Comme dit l'Auteur de l'Ecclesiastique. Le precepte d'Antonin est donc fort necessaire, sur tout à la Cour.

LXIIL

Mara Antonin.L. I V.VII.

mineau visage en le composant; mais E eviter l'affectation plus que toutes cho-

MAIII. Nostre vie ressemble bien plus à deveice de la lutte, qu'à celuy de la danse : le apprend à se tenir toujours ferme & à se bien preparé à tout ce qui arrive, & con n'avoit pas prévû.

LXIV. Pense souvent en toy-même qui quel est leur esprit. Car en penerrant ainsi

dans:

EXIII. Notre vie ressemble bien plus à l'exercice la lutte qu'à celuy de la danse. ] Celuy qui danse non seulement preparé pour tout ce qu'il doit faire, il fait encore tout ce que doivent faire ceux qui thene avec luy: Au lieu que celuy qui lutte, n'apfon adresse, qui luy fournissent sur le champ les moyens, d'éluder les coups de son ennemi, ou de les soutenir sans parcomber. Austi saint Paul appelle nôtre vie une lutte: Nous avons, dit-il, à lutter contre les principautez & les

DLXIV. Pense souvent en toy-même qui sont ceux lant : the veux être loue & eftime . & quel eft leur firis. ] Il n'y a point d'homme qui ne voulût de tout cœur connoître le veritable prix de chaque chose, aui le connoissant ne fût porté naturellement à proir pour elle toute l'estime qui luy est dûc. Quand le le fait pas, cela vient de ce qu'il est privé de cette pronnoissance malgré luy. C'est en luy une privation discernement, & non une injustice. Pourquoy donc rechercher ses suffrages qu'il n'est pas en son pouvoir

(2) Ephef. 6. 12.

dans les sources de leurs jugemens & de leurs actions, tu ne brigueras nullement leurs suffrages, & tu ne t'offenseras point des fautes qu'ils commettront contre toy, puis qu'elles seront toutes involontaires.

LXV. Platon dit fort bien qu'une ame qui est privée de la verité, l'est malgré elle. On peut donc dire la même chose d'une ame qui est privée de la justice, de la temperance, de la patience, & de toutes les autres vertus. H est tres-necessaire de se souvenir toujours de cela: car tu en seras plus doux & plus indulgent pour tous les hommes.

LXVI.

de nous donner, & pourquoy luy favoir mauvais gré de son mépris qui n'est qu'un mépris involontaire, & qui par confequent doit bien moins nous mettre en colere que nous fai-

re pitié?

LXV. Platon dit fort bien qu'une ame qui est privée de la verité, l'est malgré elle. J C'est ce que Platon établit presque dans tous ses ouvrages; & ce principe est tres-vrai. Il n'y a point d'homme ignorant & méchant qui ne le soit malgré luy. Esclaves du peché & entrainez par le malheureux penchant de nôtre cœur nous faisons le mal que nous ne voudrions pas, & ne faisons pas le bien que nous voudrions, comme dit saint Paul, qui par cette même raison appelle ceux qui ne se soumettent pas aux faintes paroles de Jesus. CHRIST, designorans, & des fuperbes, & qui exhorte Timothée à étre doux, en reprenant ceux qui resistent à la veritable doctrine, parce que Dieu peut les appeller à repentance en leur faisant connoître la verité. Cum modestia corripientem eos qui resistant veritati, ne quando Dem des illu poenisentiam ad cognoscendam veri: atem.

LXVL

Mare Antonin. LIV. VII.

The Pans toutes les douleurs aye toules cette reflexion toute prête, qu'elles int nien de honteux, & qu'il ne dépend pas litté de corrompre ton ame ni comme raimable, ni comme sociable. Et dans les plus lentes de toutes ces attaques appelle à ton l'urs ce mot d'Epicure, qu'elles ne sont ni importables, ni éternelles, si tu penses aux les étroites de toutes choses, & que tu n'y l'ites pas tes opinions. Ensin souviens-toy la nous sentons souvent en nous des choses un approchant de la douleur, & qui nous chent, sans que nous y fassions grande atlition; comme par exemple l'envie de dorir quand il faut veiller; le grand chaud; les touts. Toute les sois donc que tu murles de quelqu'une de ces choses, ne mande pas de dire, Je succombe à la douleur.

LXVII.

KVI Ensin souviens-tey que nous sentons souvent en nous casas bien approchant de la douleur. ] Une marque inc que l'opinion seule fait la douleur, ou au la qu'elle y ajoûte beaucoup, c'est que nous sensitivent des choses qui nous paroîtroient insuporti, si nôtre opinion nous rapportoit qu'elles le sont parce qu'elle n'en juge pas, nous n'y prenons pas much garde. Pourquoy juge-t-elle donc plûtôt des que des autres, & que ne se taît-elle toûjours? On trois l'Article XVIII du Livre V.

Ne manque pas de dire; je succombe à la douleur. Il y a une raillerie cachée sous ces mots. C'est comme si Antonin disoit : Ne manque pas de dire, je suc-

CORR

LXVII. N'aye point pour les hommes cruels & dénaturez les mêmes santimens qu'ils

ont pour les autres hommes.

LXVIII. D'où savons-nous que Socrate estoit plus grand homme & qu'il avoit plus de vertu que Telauges? Car ce n'est pas assez

combe au jugement de mon opinion. Car il pretend qu'il n'y a personne qui n'eût honte de prononcer une parole si lâche s

fieffeminée, & firidicule.

LXVII. N'aye point pour les hommes cruels & dénaturez. T Il faut aimer les méchans, & se contenter de hair leur vice. La cruauté des autres n'excuse point celle que nous avons pour eux. Il n'y a rien de plus Chrétien que cette maxime.

LXVIII. D'où favons-nous que Socrate étoit plus grand bomme. ] Ce chapitre est parsaitement beau. Se il explique si bien en quoy confige la veritable grand deur, qu'il est impossible de s'y méprendre. Que cent donc qui s'estiment grands, & qui veulent qu'on les estime tels, se mesurent à cette regle qui ne trompes & ne flate point, & qu'ils voyent eux-mêmes s'ils meri-tent la qualité qu'ils se donnent, & qui ne dépend que d'eux.

Et qu'il avoit plus de vertu que Telauges? ] Monsieur Menage, à qui les Lettres doivent tant de belles & bonnes choses, a tres-heureusement corrigé ce passage dans fes remarques sur Diogene Laërce en changeant l'adjectif Telauges en nom propre. Et sa correction est d'autant plus estimable, que personne avant luy ne s'étoit seulement donté que ce passage fût corrompu. Ce Telauges étoit un Philosophe sur lequel Eschines avoit fait un Dialogue où il parloit de luy de maniere qu'on ne savoit si c'étoit une éloge. ou une satyre, & qu'il avoit appellé Telauges. Il en este parlé dans Athenée, & dans le Livre qu'on attribue à Demetrius Phalereus.

Du'il

77

Диоч

qu'il soit mort glorieusement; qu'il ait disputé contre les Sophistes avec beaucoup d'adresse & de solidité; que pendant les plus grandes rigueurs de l'hyver il ait passé les nuits en pleine campagne; qu'il ait genereusement resisté aux Tyrans qui luy ordonnoient d'aller prendre à Salamine un homme qu'ils vouloient faire mourir; & qu'il ait marché dans les ruës avec sierté & avec orgueil; quoy qu'on puisse

Qu'il soit mort glorieusement. ] Car il aima mieux mourir que de commettre la moindre lâcheté, & que de se condamner même ou à un exil, ou à une amande: mais une mort glorieuse ne fait pas seule l'homme grand.

Que pendant les plus grandes rigueurs de l'hyver. ] Pertonne n'a jamais été plus patient dans les travaux, ni plus ferme dans les dangers que Socrate. Mais cela ne suffit pas

pour être grand.

Qu'il ait genereusement resiste aux Tyrans. ] Les trente Tyrans, qui étoient alors les maîtres de la Republique, ordonnerent à Socrate d'aller avec quelques soldats prendre à Salamine un certain Leon qu'ils vouloient faire mourir pour avoir son bien qui étoit immense, Socrate eut le courage de leur desobeir. Cette particularité de sa vie est marquée dans son apologie, & dans la VII. Lettre de Platon. Mais pour être grand il ne sussit pas d'avoir fair une action de cette nature, puisque des méchans en ont souvent fait autant pour des motifs qui n'avoient rien de louable, ni de grand.

Et qu'il ait marché dans les ruës avec sierté & avec segueil. ] La démarche siere & orgueilleuse marque bien la bonne opinion qu'un homme a de luy. Mais elle ne dit pas qu'il soit grand : elle dit ordinairement tout

le contraire.

puisse avec raison douter de la verité de ce dernier trait: mais il faut voir en quel état étoit son ame; s'il pouvoit se contenter d'estre juste envers les hommes & pieux envers les Dieux; s'il

Quoy qu'on puisse avec raison douter de la verité de se trait. ] Antonin juge avec raison que c'étoient les ennemis de Socrate, qui luy avoient imputé cela, &c qui avoient pris malicieusement sa gravité & sa sagesse pour une orgueilleuse fierté. Et il a sans doute en veuë ce passage d'Aristophane, dans la 1v. Scene de l'Act. 1. des Nuées. Ο π βρειβυείς εν ταίσιν οδοις κ το εφθαλμῷ 🕉 🥱 βάλλος. Parce que tu marches dans les rues d'un air superbe & majestueux, en jettant les yeux de côté & d'autre. Et c'est ce même reproche que Platon trouve moyen de tourner à la louange de Socrate, lors que dans son banquet il fait dire par Alcibiade, qui s'adresse malicieusement à Aristophane, Je n'ay jamais mieux connu Socrate que dans la déroute de nôtre armée, quand nous fûmes battus à Delium. Socrate qui avoit combattu à pied se retiroit de son côté avec La-ches. Je les rencontrai en cet état : & comme j'étois bien monté j'eus tout le loisir de les considerer à mon aise, & de voir combien Socrate étoit au-dessus de Laches en prudence & en resolution. Ce fut là que je le vis marcher comme vous dites dans vos nuées, d'an air superbe & majestueux, en jettant les yeux de côté & d'autre sur les amis & sur les ennemis, en témoignant par ses regards assurez que son ame étoit libre de crain-te, & qu'il étoit en état de vendre bien cher sa vie se on l'attaquoit. Il y a beaucoup de noblesse dans ce passage avec une politesse infinie, que je ne puis me lasser d'admirer.

Mais il faut regarder en quel état étoit son ame. ] Car de là seulement dépend la veritable grandeur. Antonin fait icy le veritable portrait de Socrate. Cela est divin.

Sʻil

79

s'il n'avoit ni emportement ni indignation contre la méchanceté des autres; s'il ne se rendoit en rien l'esclave de l'ignorance d'autruy; s'il ne recevoit pas comme quelque chose d'étranger, & qui ne luy appartenoit point, ce que la providence luy envoyoit; s'il ne le soufroit pas comme le jugeant insupportable; & ensin s'il ne conservoit pas son ame libre & exempte de toutes les passions du corps.

LXIX. La nature n'a pas si fort mêlé & consondu nostre ameavec nostre corps, que nous ne puissions la separer, nous rensermer en nous-mêmes, & faire toujours dépendre de nous ce qui nous est propre & qui constitué

tous nos devoirs.

LXX

S'il ne se rendoit en rien l'esclave de l'ignorance d'autruy. ] On se rend l'esclave de l'ignorance d'autruy, lors qu'on trahit sa conscience ou par complaisance ou par làcheté, & que par des interêts purement humains on retient, comme dit S. Paul (a), la verité de Dieu en injustice.

LXIX. La nature n'a pas si fort mêlé & confondu nôtre ame avec le corps. ] Cir comment ce qui est incorporel pourroit-il être mêlé & confondu avec ce qui n'est que matiere? Voilà ce qu'il y a de merveilleux, l'ame est par tout le corps sans avoir nulle part de place-marquée; non plus que la Divinité qui anime tout, & remplit tout. Puisque l'ame n'est pas confondue avec le corps, elle peut donc s'en separer, & se rensermer en elle-même. Mais nous sommes si peu accoûtumez à faire cette abstraction, que nous la croyons impos-

LXX:

fible.

LXX. Il est tres-possible d'être en même temps un homme divin & un homme inconnu à tout le monde. Souviens-toy toûjours de cela, & que tout le bonheur de cette vie dépend de tres-peu de chose.

LXXI. Parce que tu desesperes de pouvoir jamais estre un grand Dialecticien, on un grand Physicien, renonceras-tu à estre libre, mo-deste, sociable, & soumis aux ordres de Dieu?

LXX. Il est tres-possible d'être en même temps un homme divin, & un homme inconnu à tout le monde.] Voicy une grande verité qui merite toute nôtre attention. Antonin travaille à se munir contre la mauvaise opinion qui n'est que trop commune, que pour être un homme extraordinaire & divin, il faut faire beaucoup debruit dans le monde, & y vivre dans la gloire & dans l'éclat ; rien n'est plus faux que cette penfée, comme ce sage Empereur le reconnoit icy. Les hommes les plus divins sont ceux qui ont été les plus cachez. Et la vie de J. C. en est une preuve bien éclatante & bien folide. Dans Athenes l'autel confacré au Dieu inconnu étoit le seul qui fut consacré au vray Dieu.

LXXI Parce que tu desesperes de pouvoir jamais ê-tre un grand Dialecticien. ] Il n'y a point du tout de honte à être privé des qualitez qui ne dépendent pas de nous; & il y en a beaucoup à ne pas avoir les vertus qui en dépendent, & que Dieu a comme plantées dans nos cœurs. Mais nous sommes si aveugles & si malheureux, que nous méprisons celles-cy, & n'esti-mons que celles-là. C'est pourquoy il ne faut pas s'é-tonner si nous trouvons si souvent dans nôtre choix nôtre

supplice.

LXXII. Que les hommes disent tout ce le voudront contre cette verité, & qu'ils te iteent de ridicule, il est constant que tu peux tre dans une entiere liberté & dans un continuel plaisir, quoique les bestes déchirent ton pos & le mettent en pieces :car qu'est-ce qui peche que dans ces sortes d'accidens l'ame Me maintienne dans une parfaite tranquilli-qu'elle ne juge veritablement des circon-laces, & qu'elle ne fasse sur le champ un bon peut-il pas dire à ce qui arrive, Tu es verita-linent cela, quoique l'opinion qu'on a de de ce qu'on en dit, te fassent paroître tit autre; & l'usage ne peut-il pas dire à ce d'se presente, C'est toy que je cherchois. matiere & de sujet à la vertu raisonnable & focia-

Jue les hommes disent tout ce qu'ils voufeut centre cette verité, & qu'ils la traitent de ridil. Il est certain que cette opinion étoit traitée de féule par toute sorte de gens, & avec justice : car est bien vray que l'homme a eu cet empire sur luyme, & sur ses passions : mais il l'a perdu par le pele di ne peut plus le recouvrer que par la grace. Chapitre ne laisse pas d'être sort beau, & de sourun remede excellent contre les accidens ordinai-

The l'ulage ne peut-il pas dire. ] C'est une hardiesse, mais qui me parost belle, & noble d'avoir personissé.

sociable, ou plûtost à l'art de l'homme & de Dieu. Car tout ce qui arrive, est propre & familier à l'homme ou à la Divinité, il n'y a rien de nouveau ni d'insurmontable, tout est facile & commun.

LXXIII. La perfection des mœurs confifte à passer chaque jour de sa vie comme si c'étoit le dernier; à n'estre ni empresse ni lâche, & à éviter la dissimulation.

LXXIV. Dieu, tout immortel qu'ilest, ne se fâche point d'avoir à supporter pendant une si longue suite de siecles un nombre infi-

Cou plutôt à l'art de l'homme & de Dien. I l'y a dans le texte à l'art de l'homme, ou de Dieu. Cet ou n'est pas disjonctif. Antonin veut faire entendre que l'exercice de la vertu est, si l'on peut se servir de ce terme, le mêtier commun à Dieu & aux hommes, comme il s'en est expliqué ailleurs; & cela est beau.

LXXIII. An'être ni empressé, ni lâche. ] Car l'empressement est une marque d'envie, ou d'un aveugle precipitation; & la lâcheté, ou la lenteur l'est de paresse, ou de negligence. On peut voir ce qui a été remarqué sur ces deux Vers de la seconde Epitre du liv. 1. d'Horace.

- Quodsi cessus, aut strenuus anteis, Nec tardum opperior, nec pracedentibus infto. Comme je ne vous attendray point, si vous demeurez derriere, je ne tâcheray pas nonplus de vous atteindre, si vous me devancez.

LXXIV. Dieu, tout immortel qu'il est. ] On ne peut rien penser de plus parfait, ni de plus chrétien. Quelle force & quelle beauté dans cette opposition entre Dieu & les hommes!

Au

ni de méchans; au contraire il a soin d'eux en toutes manieres; & toy qui vas bien-tost mourir, tu es las de les supporter; & cela, quoique tu sois toy-même du nombre. LXXV. C'est une chose tres-ridicule; tu

LXXV. C'est une chose tres-ridicule; tu peux empêcher ta propre malice, & tu la soufres; tu ne peux empêcher la malice des au-

tres, & tu ne veux pas la soufrir.

LXXVI. Tout ce que la faculté raisonnable & politique juge inutile & à la societé & à la raison.

Au contraire, il a soin l'eux en toutes manieres. I Car il ne se contente pas de faire lever son solcil sur les bons & sur les méchans, & d'envoyer la pluye sur les justes & sur les injustes, il étend ses soins plus loin, & leur donne tous les jours & à tous momens des marques de sa bonté paternelle, parce qu'il est bon aux ingrats & aux méchans.

LXXV. C'est une chose tres-ridicule, tu peux empécher ta propre malice, & tu la souffres. C'est ce qu'Epictete disoit tort bien: Tu ne peux être un Hercule pour purger la terre des monstres, ni un These pour en purger l'Assique: mais su peux te purger toymême des monstres qui sont en toy. Au lieu de chasser un Procrastes, & un Scyron, chassed ton cœur la tristesse, la crainte, les desirs, l'envie, la malice, la mollesse, l'intemperance, & c.

LXXVI. Tout ce que la faculté raisonnable ép politique. ] Cette maxime est parfaitement belle. Notre ametient au-dessous d'elle tout ce qui n'est ny de même nature qu'elle, ny utile à la societé. Que de soins embarrassans, que d'occupations vaines & infructueuses cette reflexion n'épargneroit-elle pas aux hommes, s'ils la vou-

loient bien concevoir?

Morales de l'Emp .

qu'un aune l'a reçû, pourquoy cherches-tu, comme les fous, une troisiéme chose, qui est la reputation?

LXXVIII. Personne ne se lasse de recevoir du bien, car c'est une action selon la nature. Ne t'en lasse donc point. Or faire du bien aux

autres, c'est en recevoir.

LXXIX.

LXXVII. Quand tu as fait du bien, & qu'un autre l'à reçû, pourquey cherches-tu comme les fous une troifème chose. ] Antonin dit fort bien comme les fous, car il n'y a pas de plus grande folie que d'être enterté de la reputation, qui ne dépend jamais de nous, qui ne fait jamais partie de l'essence du bien, & qui n'est pas même un de ses caracteres. Mais ce n'est pas par là seulement que nous devons nous contenter de l'essence die bien? Nous devons le faire dans l'esperance de le bien? Nous devons le faire dans l'esperance que nous serons sera secret, plus il nous en rendra la reconspense.

LXXVIII. Personne ne se lasse de recevoir du simi, &c. Or faire du bien aux autres, c'est en recevoir. Il n'y a rien de plus vray que cette maxime. Nous ne sequirons faire du bien à un tout dont nous sommes partie, sans nous en procurer à nous-mêmes. Et c'est pour cette même raison que l'Ecriture appelle (b) riches en bonnes œnves ceux qui ont fait beaucoup de bien: Bene agere, divites serin bonis operibus. A faire du bien, à s'enrichir en bonnes œuvres. Car comme dit sort bien Clement d'Alexandrie; Celuy qui donne resoit, & celuy qui resoit donne. Mais les hommes sont tres-peu soigneux de pratiquer ces moyens

de s'enrichir?

LXXIX.

(a) Matth. 6. (b) 1 Epit. à Timot. 6. 18.

Marc Antonin. Liv. VII. 85

LXXIX. La nature universelle a creé & reglé le monde. Donc ou tout ce qui se fait presentement est une suite de la Loy generale qu'elle a établie; ou bien les creatures raisonnables sont les principaux objets des soins & de la providence de cet Estre universel. Si tu retiens bien cela, il n'y a rien qui puisse te procurer plus de tranquillité en toutes sortes de rencontres.

LIVRE

LXXIX. La nature universelle a creé & reglé le mende: donc ou tout ce qui se fait. ] Antonin veut dire que puisque Dieu a crée le monde, c'est luy aussi qui l'entretient & le conserve par sa providence. D'où il s'ensuit necessairement, ou qu'il a étendu ses soins generalement sur tout sur les plus petites choses, comme sur les plus grandes, ce que les Stoïciens soutenoient. & ce que nous croyons; ou qu'en negligeant les petites, selon le sentiment des Epicuriens & de quelques autres Philosophes, il ne s'est reservé que les principales & les plus parfaites pour les regler & les conduire. Que l'une ou l'autre de ces deux propositions soit vraye, je dois être en repos, car je suis certainement du nombre de celles dont Dieu a soin.

## LIVRE HUITIE'ME.

I. Une chose qui peut aussi couper chemin au desir de la vaine gloire, c'est de penser

I. U Ne chose qui peut aussi couper chemin au desir de la vaine gloire. ] La reputation qu'avoit An-tonin d'être un grand Philosophe étoit un piege tresdangereux; car pour peu qu'il eût voulu écouter l'a-mour propre, il se seroit laissé entraîner à une bonne opinion de soy-même, qui prend ordinairement les hom-mes & sur tout les Princes. Pour éviter donc cet écueil, ce sage Empereur prend icy le contrepied de tous les hommes, qui se déguisent leurs veritez, & qui aprés avoir trompé le public, veulent aussi se tromper eux mêmes. Il se dit donc, qu'il ne dépend plus de luy d'être un veritable Philosophe, car pour meriter ce titre il faut avoir passé sa vie dans cette profession, & que rien d'étranger n'ait jamais partagé l'amour qu'on à pour cette science; qu'il sçait bien luy-même qu'il en a esté long temps tres-éloigné, & qu'à l'heure qu'il est ses grandes occupations & les soins importans dont il est chargé ne luy permettent pas d'aspirer à cette gloire qui est une entreprise plus difficile qu'on ne croit; qu'il doit donc renoncer à une reputation qui ne luy est pas dûë, & sans s'amuser à de longues speculations qui demandent un homme entier, se contentes de vivre conformement à la nature, c'est à dire, être le maître de ses passions; faire le bien; éviter le mal; & obeir en tout aux ordres de Dieu, ce qui est la fin de la veritable Philosophie, à laquelle il dépend de nous d'arriver. Voila le sens de ce Chapitre qui est parfaitement beau. Heureux les hommes quiscavent s'examiner de même sans se flater.

Tu

Marc Antonin, LIV. VIII. penser qu'il ne dépend plus de toy de faire en sorte que toute ta vie se soit passée dans la Philosophie. Car plusieurs personnes sçavent, & tu le sçais bien toy-même, que tu en as été long temps trés-éloigné. Ainsi te voila confondu, & tu ne peux plus pretendre à la gloi-re d'un veritable Philosophe; ta profession mêmes'y oppose. Si tu as donc veritablement connu en quoy consiste la vraye Philosophie, ne te soucie plus de cette vaine reputation, & qu'il te suffise de vivre le peu de temps qui te reste, comme ta nature veut que tu vives. Examine donc bien soigneusement ce qu'elle veut, & ne te mets en peine de rien d'avanta-ge. Tu n'as que trop éprouvé qu'ayant couru par tout, & essayé tout, tu n'as jamais pû trouver le bonheur que tu cherchois; car tu ne l'as trouvé ny dans le raisonnement, ny dans les richesses, ni dans la gloire, ny dans les plaisirs, enfin nulle part. Où est-il donc? Dans les actions que la nature de l'homme demande.

Tun'as que trop éprouvé qu'ayant couru par tout & essayé tout, tun'as jamais pû trouver le bonheur que tu cherchois. ] Salomon dit la même chose dans les deux premiers chapitres de l'Ecclessaste. Comment des particuliers trouveront-ils leur bonheur où des Rois si grands & si sages ne l'ont pû trouver?

Ni dans le raisonnément.] Car le raisonnement est un moyen, & non pas une sin. Il est donc impossible d'y trouver le souverain bien, il seroit même ridicule de l'y chercher. Cela est remarquable.

mande. Comment peut on se mettre en état de saire ces actions? En conservant les saines opinions qui produisent les bons mouvemens & les bons desirs. Quelles sont ces opinions? Celles que l'on a du bien & du mal, & qui font connoître que tout ce que ne rend pas l'homme juste, temperant, courageux, & libre, n'est pas un bien; & que tout ce qui ne produit pas les essets contraires, n'est pas un mal.

II. Sur chaque chose que tu entreprens, interroge-toy toy-même, comment me trouveray-je de cela? ne m'en repentiray-je point? Encore un peu de temps, me voila mort, & tout est disparu pour moy. Que cherche-je davantage? n'est-ce pas assez que ce que je sais presentement soit l'action d'un animal raisonnable, sociable, & qui obeit aux mêmes loix que Dieu?

III.

II. Sur chaque chose que tu entreprens. ] Cette maxime est excellente pour borner les desseins d'un ambitieux. Où cours-tu donc mon amy, que vas-tu entreprendre? Si ce que te fais presentement est l'action d'un homme de bien, que te faut-il? Que demandes-tu davantage?

vantage?

Et qui obeit aux mêmes loix que Dieu. ] La necessité de faire le bien & de ne pouvoir faire le mal est attachée à la nature de Dieu qui ne peut jamais s'en éloigner. L'homme donc qui suit cette loy generale & universelle ne fait que suivre l'exemple de Dieu il travaille avec luy a une seule & même chose, & .

III. Quelle comparaison d'Alexandre, de Cesar & de Pompée, à Diogene, à Heraclyte & à Socrate? Dans ceux-cy, quelle connoissance des choses, de leurs causes & de leur matiere! quelle raison toûjours libre & independante! & dans les autres quelle servitude, quelle ignorance, quel aveuglement!

IV. Quand tu en devrois mourir de dépit, ils n'en seront pas moins ce qu'ils ont accou-

tumé de faire.

V. La premiere chose c'est de n'en être point troublé, car tout arrive selon la nature de l'Univers, & dans peu de temps tu ne seras nulle part non plus qu'Adrien, & Auguste. Aprés ce la regarde la chose en elle-même, voy

comme Antonin s'explique ailleurs, il même métier que Dieu.

III. Quelle comparaison d'Alexandre. ] Voicy un article qui ravale bien les grandeurs. Quoy Alexandre, Cesar & Pompée, c'est à dire ce que terre a eu de plus grand, sont mis sortau-dessous de trois Philosophes, qui ont esté, s'il saut ainsi dire, le joüet des peuples; Oüy, ils le sont, & par un Empereur qui en pouvoit mieux juger qu'un autres, & du jugement duquel il n'est pas permis d'appeller.

IV. Quand tu devrois mourir de dépit. ] Antonin se parle ainsi à luy-même pour s'empêcher d'être émeu de quelque chose que le peuple ou ses Soldats

avoient fait.

V. La premiere chose c'est de n'en être point troublé ] Cet article pourroit, être la suite du precedent; il est au moins sur un sujet tout semblable.

**Q** 3

ce qu'elle est, & souviens toy qu'il faut que tu sois homme de bien; que sans regarder un seul moment derrière toy, tu sasses ce que la nature de l'homme demande, & que tu dises t ujours ce qui te paroît juste & vray. Que tout se sasse seulement avec douceur, avec modestie, & sans aucune dissimulation.

VI. Le seul ouvrage de la nature universelle c'est de changer tout, de transporter là ce qui est icy, & de mettre icy ce qui étoit là. Tout n'est qu'un changement continuel. Il ne saut donc pas craindre qu'il arrive rien de nouveau ny de surprenant, tout est ordinaire

& toûjours également dispensé.

VII. La nature de chaque chose est contente & satisfaite quand elle va son chemin sans

aucuń

Et sans aucune dissimulation. ] C'est ce qui est fort ordinaire à beaucoup de Princes, que de s'accommoder au temps par le secours de la dissimulation. Calchas dit fort bien dans le I. livre de l'Iliade. Car quoy qu'un Roy semble digerer sa colere le jour même, il en conserve pourtant toujours un levain jusques à ce qu'il se soit vengé. C'est ce qu'Antonin condamne avec raison:

VI. C'est de changer tout; de transporter là ce qui étoit icy. ] On pourroit presque dire de la Nature ce qu'Horace dit de

la Fortune.

Hinc apicem rapax Fortuna cum stridore acuto Sastulit, hic posuisse gaudet.

Et toujours également dispensé. ] Car Dieu gouverne le monde par des loix toujours ég des.

aucun empêchement.-Aller son chemin pour la nature raisonnable, c'est empêcher l'imagi-nation de recevoir & d'approuver des idées sausses, ou incertaines & douteuses; diriger raunes, ou incertaines & douteules; diriger tous ses desirs à ne faire que les actions utiles à la societé; n'appliquer ses inclinations, & ses aversions qu'aux choses qui dependent d'elle; & recevoir avec soumission tout ce que luy envoye la nature universelle dont elle est une partie de la nature de l'arbre, avec cette différence proportions quale parties de la sessible parties de la s difference pourtant que la nature de la feiille est une partie d'une nature insensible, sans raison, & qui peut être traversée & contrainte dans ses operations: au lieu que la nature de l'homme est une partie d'une nature raisonnable, que rien ne peut ny traverser ni troubler, & qui distribuë toûjours à chacun également selon ce qu'il est, le temps, la matiere, la forme, les operations, & les évenemens. Pour être convaincu de cette verité, il ne faut pas prendre un seul accident d'une chose, & le comparer au tout d'une autre: mais prendre

VII. Et qui distribue toujours à chacun également. ] Ce n'est pas avec une égalité arithmetique; mais geometrique, qui est proportionnée à la nature de chaque fujet.

Il ne faut pas prendre un seul accident d'une chose & le comparer au tout d'une autre.] Quand on considere un sujet par parties détachées, & que l'on com-

le tout de cette chose, & le comparer avec le tout de l'autre. Tu trouveras tout égal.

VIII. Tune sçaurois lire. Mais tu peux reprimer tes violences & tes emportemens; mais tu peux surmonter la douleur & la volupté; mais tu peux mépriser la vaine gloire; mais tu peux nete pas sâcher contre les ingrats & contre les sots, & même avoir soin d'eux & travailler à les guerir.

IX. Que personne ne t'entende blamer la vie de la Cour, & sur cela ne t'écoute pastoy-

même.

X. Le

pare chaque partie de ce sujet au tout d'un autre, ou à ce qu'il a de principal, il est certain qu'on trouve une inégalité monstrueuse dans le partage du monde. Mais, comme Antonin le dit fort bien, ce n'est pas ainsi qu'ilen saut juger. Il faut comparer le tout avec le tout, it nous voulons ne nous pas méprendre: (a) Tota simul consideranda sunt, si velimus recte judicare. Par ce moyen en trouve tout égal, & on voit manifestement ce miracle de la nature, que la plus grande chose du monde n'a aucun avantage sur la plus petite. Ainsi voila tout sujet de plainte banni.

VIII. Tu ne scauren lire. ] Antonin se parle ainsi à luy-même pour adoucir le chagrin qu'il avoit de ce que les toins dont il étoit chargé ne luy laissoient pas le temps de

lire.

1X. Que personne ne t'entende blâmer la vie de la Cour. ] Un Prince aussi sage qu'Antonin ne pouvoit que trouver beaucoup de choses à reprendre dans une Cour où le desordre & la licence ne laissoient pas de regner malgré les exemples qu'il donnoit du contraire,

<sup>(</sup>a) August. de verit. Relig. c. 40.

X. Le repentir n'est qu'un blâme qu'on se donne à soy-même d'avoir negligé quelque chosed'utile. Qui dit d'utile, dit un bien & une chose qui doit faire le soin d'un homme de bien, & d'un honneste homme. Or il n'y a point d'honneste homme qui se repente d'avoir negligé une volupté, donc la volupté ne peut être ny un bien, ny une chose utile.

XI.

Il s'exhorte donc icy à ne point parler de la vie de ses Cortisans & à ne s'amuser pas même à y penser. Le temps ne pouvant être plus mal employé qu'à s'entretenir des fautes des autres. C'est peut-être le sens naturel de ce passage. On pourroit pourtant en trouver un autre qui ne me paroît pas moins bon. Antonin travaille à s'ôter tout pretexte de rejetter la cause du moindre relâchement sur la vie qu'on mene à la Cour; car c'est comme s'il disoit, n'allegue point que la vie de la Cour ne s'accorde pas avec la sagesse, & qu'on ne sçauroit bien vivre à la Cour. C'est vouloir se tromper soy-même, c'est accuser le lieu du vice que nous y portons.

Locum immeritum causamur inique.

Il a été déja prouvé ailleurs que par tout où l'on peut vivre,

on peut bien vivre, &c.

X. Le repensir n'est qu'un blâme qu'on se donne à soy-même. ] Ce raisonnement est admirable... on ne peut pas prouver plus solidement que la volupté n'est pas un bien.

Il n'y a point d'honneste homme qui se repente d'avoir negligé ane volupté. ] Non seulement qui s'en repente, mais qui ne s'en loue, & qui ne se trouve heureux de l'avoir fait. Il a déja prouvé ailleurs que nulle chose, ne peut être un bien, lors que le mépris qu'on en fait est luy-même un bien tresconsiderable, & generalement reconnu.

XIL

XI. Examine toutes choles de cette maniere: Qu'est ce que cela est en luy même & par sa nature ? quelle est sa matiere & sa forme? que fait-il dans le monde, & combien de temps

y sera-t-il?

XII. Quand tu es fâché de te lever matin, souviens toy que tu es né pour faire des actions utiles à la societé, & que c'est ce que la nature de l'homme demande. Le dormir est commun à tous les animaux sans raison, or ce qui est selon la nature de chaque chose, suy est bien plus propre, plus agreable & plus satmilier.

XIII. Accoûtume-toy toujours autant qu'il te sera possible, à examiner chaque chose, par rapport à la physique, à la morale & à la dia-

lectique.

XIV.

XII. Quand in es faché de te lever matin pour travailler.]

On peut voir le 1. art. du liv. 5.

Et ce qui est selonla nature de chaque chose luy est bien plus convenable. ] Combien y a-t-il de gens aujourd'huy à qui on puisse persuader qu'il leur est plus convenable, plus propre, & plus necessaire de faire du bien que de dormir; Ils sont bien rares, & cesa est pourtant tres vray, comme Antonin le prouve d'une maniere tres-solide.

XIII. Par rapport à la physique, à la morale, & à la dialectique. ] Par rapport à la physique, pour scavoir ce qu'elle est par sa nature, & voir ses causes & ses effets; par rapport à la morale, pour connoître le bien ou le mal qu'elle peut saire à l'ame & à la societé; & ensin par rapport à la dialectique, qui est com-

95

XIV. Avec qui que tu te rencontres, dis en toy-même, quelle opinion a cet hommelà des biens & des maux? car s'il a une telle opinion de la volupté & de la douleur & de ce qui les produit; de la gloire & de l'ignominie; de la vie & de la mort; je ne trouveray ny étrange, ny surprénant qu'il fasse telle & telle chose, & je me souviendray qu'il est forcé d'agir ainsi.

XV. Il est ridicule de s'étonner qu'un siguier porte des figues; mais il ne l'est pas moins de trouver étrange que le monde produise les choses qui sont en luy. C'est comme si un Medecin s'étonnoit de voir la sièvre à quelqu'un, & comme si un Pilote étoit surpris de

voir les vents contraires.

XVI. Souviens toy bien que tu n'es pas moins libre quand tu changes d'avis, & que tu suis le

me la preuve dans l'art de nombrer, pour t'empêcher de te tromper dans tes jugemens, & pour ne pas prendre un faux raisonnement pour un raisonnement solide. Car comme il est dit dans le liv. de l'Ecclessastique. la science sans examen est la science du sou. Scientia insensati est service examine.

XV. Mais il ne Pest pas moins de trouver étrange. ]
J'ay taché d'exprimer toute la force du mot zevize X
dont saint Pierre s'étoit servi avant Antonin pour dire la
même chose, perègrinari: être étranger, pour dire, trouver étrange.

XVI. Souviens-toy que tu n'es pas moins libre quand tu changes d'avis. ] Il n'y a rien de plus beau que cette le conseil de celuy qui te redresse, car cette action est toute de toy, elle vient de ton choix,

de ton jugement & de ton esprit.

XVII. Si cela dépend de toy, pourquoy le fais-tu? S'il dépend d'un autre, à qui t'en prens-tu? aux atomes? ou aux dieux? l'un & l'autre est folie. Il faut ne s'en prendre à rien. Corrige la chose, si tu le peux; que te sert-il de t'en plaindre? Il ne faut rien faire en vain.

XVIII. Ce qui meurt, ne sort point du monde, & s'il y demeure, c'est donc une marque qu'il s'y change, & qu'il s'y dissout dans ses propres principes. Ces principes du monde sont aussi les tiens, & ils se changent, mais sans murmurer.

XIX. Chaque chose est faite pour quelque action, le cheval, la vigne. Qu'y a-t-il là de

maxime. Presque tous les hommes sont dans ce pernicieux prejugé, que quand ils ont dit ou resolu quelque chose, il est honteux de changer d'avis & de se rendre aux lumieres d'un autre. Antonin donc icy un contrepoison tres-salutaire contre ce venin mortel de la honte & de la fausse gloire; & il prouve que quand nous changeons d'avis, l'action est toute entiere de nous, puisque c'est nôtre esprit seul qui a jugé de la verité de la chose proposée & qui a chois.

XVII. Aux Atomeson aux Dienn. ] C'est à dire à la fortune, qui selon le sentiment des Epicuriens gouverne le monde, ou à la providence qui est la maîtresse selon les

Stoiciens. .

Marc Antonin. LIV. VIII.

de surprenant? Le soleil te dira aussi qu'il est au monde pour faire quelque chose; les autres dieux te diront de même. Et toy, pourquoy es-tu donc né? est-ce pour vivre dans les plaisirs? voy toy même, si le sens commun le souffre.

XX. La nature en disposant chaque chose, n'a pas en moins d'égard à sa fin qu'à son commencement & à sa durée, comme un bon joueur de paume, quand il pousse sa balle. Quel bien ou quel mal arrive-t-il à cette balle quand elle est bien poussée, ou quand elle tombe, & qu'elle va dessous?

XIX. Les autres Dieux te diront de même. ] Les autres Dieux, c'està dire les autres Aftres. Car les Stoïciens croyoient queles astres étoient animez, & ils les estimoient des Dicux.

XX. Comme un bon joueur de paume, quand il peusse la balle. ] Cette comparaison me paroît fort belle. Comme un bon joueur de paume ne vise pas seulement à pousser la balle, mais à la pousser où il faut & où il veut la placer; tout de même Dieu, qui, comme dit Plaute, nous tient dans sa main comme des balles

Enimverò Di nos quasi pilas homines habent.

ne pense pas seulement à nous faire naître, mais il a Les vûes pour nôtre durée & pour nôtre fin. nous ne devons nullement nous mettre en peine. Dieu sçait bien ce qu'il veut faire de nous. Le meilleur joueur de paume peut manquer, mais Dieu ne manque jamais, & ne prend jamais de fausses mesures.

Quand elle tombe ou qu'elle va dessous. ] Elle tom. be souvent contre le dessein de celuy qui la pousse,

Ces bouteilles qui se forment sur l'eau, quel bien ou quel mal sentent-elles quand elles subsistent ou qu'elles disparoissent? Quel bien ou quel mal sent une lampe quand elle brûle ou

qu'elle s'éteint?

XXI. Tourne ton corps comme l'on tourne un habit, & regarde ce qu'il est au-dedans

Mais il ne nous arrive jamais de tomber contre le des-Ce dessein s'accomplit toûjours eu fein de Dieu.

nous.

Quel bien ou quel mal sent une de ces bouteilles qui se forment sur l'eau. ] Il prend une de ces bouteilles, parce que nôtre vie leur est justement comparée. Il y a sur cela un beau passage dans le Contemplateur de Lucien, où Caron dit à Mercure. Je veux te dire à quoy je compare les pauvres mortels. N'as-tu jamais vu de ces enflûres d'eau qui se font dans les torrens, je veux dire de ces bouteilles dont se forme ensuite l'écume. Il y en a de petites qui crevent presque en naissant , & il y en a de grosses qui durent plus long-temps, & qui aprés s'être encore bien enflées du debris des autres, crevent enfin par leur excessive grosseur. Telle est la vie de l'homme, erc.

XXI. Tourne ton corps comme l'on tourne un babit. ] Cetarticle est plein de sens. Comme quand on veut examiner un habit & le nettoyer, on le tourne & on met en dehors ce qui étoit en dedans il faut faire de même de nôtre corps, il faut le tourner pour voir au grand jour en quel état il est dans la maladie, dans la vieillesse, & dans la débauche. Ce qui a fourny à Antonin cette belle idée, c'est sans doute la ruse dont on dit que se sert le herisson de mer, quand il a avalé l'hameçon, il se tourne comme une poche qu'on renverse, & mettant de cette maniere le dedans dehors.

Marc Antonin. LIV. VIII. quand il vieillit, quand il est malade, & quand

il est plongé dans la débauche.

XXII. Čeluy qui louë & celuy qui est loüé. le panegyriste & le heros n'ont tous deux qu'une vietres courte. D'ailleurs le bruit de ces louanges ne retentit que dans un petit coin du monde. Tous les hommes n'en sont pas d'accord entr'eux, & pas un n'en est bien d'accord avec soy-même. Enfin toute la terre n'est qu'un poinct.

XXIII. Ne sois attentif qu'à ce que tu fais presentement, soit que tu penses, que tu agis-

ses, ou que tu parles.

XXIV. Tu merites tous les malheurs qui

t'arri-

il se desait de l'hameçon qui tombe & lache prise. Nous pouvons faire par la force & par l'agilité de nôtre esprit ce que le herisson fait par la force & l'agilité de son

corps.

XXII. Et pas un n'en est bien d'accord avec joy même. Que ce trait est beau ! Parmy ceux qui nous louënt, il n'y en a presque pas un, qui, aprés avoir examiné ce qu'il dit, en soit bien d'accord avec luy-même, & qui ne croye souvent le contraire. On ne loue ordinairement que par bienseance, par coûtuine, ou par interest. Cela devroit bien guerir l'enflure que nous cause l'à. mour des louanges.

XXIV. In meriter tous ces malheurs. Antonin se parle ainsi à luy-même selon sa coûtume, sur quelque malheur qui luy étoit arrivé, & dont il n'accufe que le delay qu'il apportoit à s'avancer dans le chemin de la vertu, & à se rendre plus honneste homme. Car selon ce beau mot de saint Jerome, Perfectum effe

t'arrivent, parce que tu aimes mieux remettre à demain à devenir honneste homme, que de

l'être aujourd'huy.

XXV. Fais je quelque chose? je le fais en

M'arrivele rapportant au bien des hommes. M'arrive-t-il quelque chose? je le reçois en le rappor-tant aux Dieux, & à la source commune d'où dérive tout ce qui se distribue dans cet Univers.

XXVI. Qu'est-ce que le bain? de l'huile, de la sueur, de la crasse, de l'eau, des raclûres. Il n'y a rien là que de fale & de dégoutant; il en est de même de toutes les parties de nôtre vie, & de tout ce que nous sentons & que nous voyons.

XXVII.

nolle, delinquere est. C'est pecher que de ne vouloir pas se ren-

dreparfait.

XXV. Fais-je quelque chose? je le fais en le raportant au bien des hommes.] Antonin avoit ce principe profondément gravé dans le cœur, être soumis à Dieu & faire du bien aux hommes.

XXVI. Qu'est-ce que le bam? ] Quand on examine chaque chose en détail, il n'y en a pas une, je dis même des plus agreables & des plus propres, qui ne puisse nous donner du dégoust pour nous-mêmes. C'est le but de cette maxime ou Antonin examine le bain, c'est à dire ce qui faisoit les délices des Romains; Témoin ce mot qu'un grand homme avoit mis sur la porte de ses bains: Et voluptati plurimum & saluti: pour le plaisir & pour la santé. Que ces examens font utiles ! mais il y a peu de gens capables d'y entrer.

XXVII.

Marc Antonin. LIV. VIII. 101

XXVII. Lucilla a vû mourir Verus & l'a suivi; Secunda a vû mourir Maxime & est morte aprés; Epitunchanus n'a pas survécu long-temps à Diotime, Antonin a suivi sa Faustine; Celera été bientôt rejoindre Hadrien. Il en est de même de tout. Où sont presentement ces esprits subtils, tant de grands Astrologues, tant d'hommes pleins de vanité? Ces esprits subtils comme Hierax, Demetrius le Platonicien, & Eudemon? Ils n'ont vécu qu'un jour, & sont morts depuis plusieurs siécles. La memoire des uns ne leur a survécu que peu de temps, & les noms de la plûpart des autres ne se sont conservez que dans des fables qui sont déja surannées. Que tout cela te fasse souvenir que cet assemblage de ton

Corps

XXVII. Lucilla a vû mourir Verus & l'a suivi. ] Il parlede sa fille Lucilla qu'il avoit mariée à l'Empeteur Verus. Ce passage prouve qu'il y a dans ce Recueil des maximes qui ont été écrites dans les dernieres années de la vie d'Antonin.

Epitunchanus n'a pas survécu long-temps à Diotime. ] Je ne connois ny Diotime ny Epitunchanus. Ce dernier est nommé dans les inscriptions des Tombeaux, mais on n'en sçait pas davantage.

Celer. ] Caninius Celer celebre Rheteur qu'Adrien avoit

donné pour maître à Antonin & à Verus.

Es les noms de la plupart des autres ne se sont conservez que dans des fables qui sont déja surannées. ] Voilà le chemin que font d'ordinaire les noms des plus grands hommes, i's vieillissent peu à peu, & n'ont enfin de place que dans les sables qu'on ne lit plus.

Reflexions Morales de l'Emp. 102 corps doit aussi être dissipé, & que ton esprit

fera ou transporté ailleurs, ou éteint.

XXVIII. Le plaisir de l'homme consiste à faire ce qui est propre à l'homme. Or le propre de l'homme c'est d'aimer son semblable; de mépriser ses passions; de juger de la verité &de la probabilité de ses opinions; & de considerér la nature univerfelle & tout ce qu'elle fait.

XXIX. Nous avons trois engagemens. L'un nous lie avec la cause environnante, qui est le corps. L'autre nous lie avec la cause divine, d'où descend tout ce qui arrive à tout le monde, c'est à dire avec la raison universelle, avec Dieu. Le troisième enfin nous lie avec tous les hommes, c'est à dire avec la societé.

XXX. La douleur est un mal ou pour le corps ou pour l'ame. Est-ce pour le corps? qu'il s'en plaigne. Est-ce pour l'ame? mais il dépend de l'ame de conserver sa propreserenité & sa tranquillité, & de ne pas juger que ce soit un mal. Car tous nos jugemens, tous nos

mou-

XXVIII. Leplaisir de l'homme. ] On n'a qu'à s'examiner selon cette regle, & on verra si on ne sait pas con-sister tout son plaisir à saire le contraire de ce que dit iey Antonin.

XXIX. Nous avons trois engagemens. ] Dieu, nôtre prochain, & nous-mêmes, & voilà les trois sources de tous nos devoirs.

XXX. Car tous nos jugemens, tous nos mouvemens, toutes nos inclinations. ] Cela est vsay au pied de la lettre.

mouvemens, toutes nos inclinations, & toutes nos aversions sont au-dedans, & il n'y a point

de mal qui en approche.

XXXI. Chasse toutes tes imaginations, en te disant incessamment à toy-même, il dépend presentement de moy de faire qu'il n'y ait dans mon ame aucun vice, aucun desir, en un mot aucun trouble. Mais en prenant chaque chose pour ce qu'elle est, je m'en sers, comme il faut s'en servir. Souviens toy que la nature t'à donné ce pouvoir.

XXXII. Et dans le Senat & par tout ailleurs, il faut parler avec décence & modestie, & ne pas chercher les ornemens dans un discours

qui doit être mâle & sain.

XXXIII.

lettre. Mais le peché nous a rendu si foibles que non seulement nous avons perdu l'empire que nous avions au dehors, mais que nous ne pouvons plus désendre le dedans des attaques que les objets exterieurs nous livrent: & c'est ce que ces grands l'hilosophes n'ont pas connu.

XXXI. Il depend presentement de moy.] Avec le secours de Dieu.

La nature: a donné ce pouvoir. ] La nature, c'est a dire Dieu.

XXXII. Et dans le Senat & par tout ailleurs, il faut parler avec decence & modestie, & ne pas chercher les ornemens dans un discours qui doit être mâle & sain.] Les Stoïciens méprisoiens extremement l'éloquence à l'exemple de Sociate qui ne pouvoit la souffir. Quand je dis l'éloquence, je parle de celle qui cherche les ornemens du discours, qui ne sont simplement

XXXIII. La Cour d'Auguste, sa femme, sa fille, ses neveux, les fils de sa femme, sa sœur, son gendre Agrippa, ses parens, ses amis, Areus, Mecenas, ses Medecins, ses Prestres, tout est mort. Passe de là à d'autres & pense non pas à la mort d'un homme, mais à celle des familles entieres, comme de tous les Pompées, sur le tombeau de l'un desquels on a mis: Cest le dernier de sa race. Quels soins ne se sont pas donnez & quelles peines n'ont pas prises leurs devanciers pour laisser un successeur? Mais il faut enfin que quelqu'un soit

plement qu'ornemens. En effet, cette eloquence est le fruit de la corruption des hommes Si nous étions tels que nous devrions être, tous nos soins n'iroient qu'a faire connoître la verité: ainsi nous mépriserions les ornemens pour ne nous attacher qu'aux preuves; & contens de ne pas deplaire à ceux qui nous écoutent, nous éviterions de leur donner trop de plaisir. Voilà l'éloquence qu'Antonin appelle mâle & saine, & que Socrate nomme avec raison le Medecin des ames. Mais tout est si perverti, que nous travaillons bien moins à éclairer nos Auditeurs qu'à les seduire; comme ils cherchent bien plus à être trompez qu'à être infiruits. S'il étoit possible que nos passions se glissassent dans l'arithmetique & dans la geometrie, comme elles se sont glisses dans la recherche du faux & du vray, toute la connoissance que nous avons des nombres & des figures, seroit bien-tôt ou alterée ou perduë.

XXXIII. Areus. ] Le Philosophe Areus qui étoit fort estimé à la Cour d'Auguste, qui avoit été son disci-

ple.

Mare Antonin. LIV. VIII. 105 soit le dernier. Pense aprés cela à la mort des nations entieres.

XXXIV. Il faut borne & ajuster sa vieà la mesure de chaque action. Si ce que nous faisons presentement a tout ce qu'il luy faut, & qu'il dépend de nous de luy donner, c'est assez. Or personne ne peut empêcher que mon action n'ait tout ce qu'il luy faut pour être entiere. Peut être que quelque obstacle viendra du dehors. Qu'est-ce qui pourra t'empêcher de vivre justement, sagement, & prudemment? peut-être quelqu'autre chose viendra-t-elle empêcher l'effet de mon action. Mais si tu prens doucement cet obstacle & que tu te serves patiemment de cette action, il en naîtra tout d'abord une autre action qui tiendra la place de la premiere, & qui s'ajustera parfaitement avec la regle dont j'ay parlé.

XXXV. Recevoir sans orgueil & rendre

sans peine.

XXXVI.

XXXIV. Il faut borner és ajuster sa vie à la mesure de chaque action.] Il ny a rien de plus sage que ce precepte. Nous ne sommes pas dans le monde pour y faire un certain nombre d'actions; une seule suffit pour rendre notre vie entiere & complette, pourvû qu'elle soit bien faite, & qu'il n'y manque rien de notre part. Or il n'y a personne qui puisse nous empêcher de la bien faire & del'achever.

XXXV. Recevoir sans orgueil & rendre sans peine. ] Il ne faut ni s'enorgueillir des biens que Dieu nous sait, ni murmurer quand il les retire. Ce precepte

XXXVI. N'as tujamais vû un pied, une main, ou une teste coupée & separée de son corps? Celuy qui resuse ce qui luy arrive, qui se separe des autres, & qui dans toutes les actions n'a aucun égard à la societé, se rend, autant qu'il peut, semblable à ces parties coupées. Tut'es separé, tu as rompu cette union que la nature avoit faire; car tu estoit membre d'un corps, & tu l'as quité. Mais tu as cet avantage qu'il est encore enton pouvoir de t'y reiinir, grace que Dieu n'a accordée à aucune de ces autres parties. Quand elles sont une sois coupées, cela est fait pour toûjours, elles ne peuvent plus se réjoindre. Admire donc la bonté dont Dieu a use envers l'homme; a-

d'Antonin s'accorde fort bien avec ces paroles de saint Paul: Qu'as-tu que tune l'ayes reçû; & si tu l'as reçû, pourquont'en

glorifies-tu?

XXXVI, Admire donc la bonté dont Dieu a sesé envers l'homme.] C'est à peu prés le même raisonnement que fait saint Paul lors qu'en parlant aux Gentils qui avoient esté entez sur l'olivier franc à la place des Juiss que Dieu en avoit retranchez comme branches inutiles, il leur dit: Voyez donc la bonté & la severité de Dieu, sa severité sur ceux qui sont tombez & sa bonté sur vous, si vous perseverez dans sa grace. Car autrement vous serez aussi retranchez, mais eux mêmes, s'ils ne s'obstinent pas dans leur incredulité, ils seront entez de nouveau, car Dieu esté puissant pour les enter encore. En effet, si vous avez été couper de l'olivier sauvage prur être entez contre vôtre nature sur l'olivier franc, combien plus facilement eux qui sont les branches naturelles

Marc Antonin. Liv. VIII 107 fin qu'il ne pût pas se separer de la societé tout d'un coup, & pour jamais, il a fait dependre de luy de retourner, de se réjoindre & de reprendre le même poste qu'il avoit occupé.

XXXVII. Comme chaque animal raisonnable areçû de la nature universelle presque
toutes ses autres facultez, il en a aussi reçû
ceile-cy: C'est que de la même maniere
qu'elle plie, tourne, accommode à son usage, &
fait entrer dans l'ordre de sa predestination
tout ce qui s'oppose à elle, l'animal raisonnable peut aussi convertir en sa propre action
tous les obstacles qu'il rencontre, & s'en servir pour parvenir à ses fins.

XXXVIII. Que l'idée de toute ta vie confide-

turelles seront-ils entez sur leur propre tige?

XXXVII. Comme chaque animal a reçû de la Nature universelle presque toutes ses autres qualitez. ] Cet article me paroît parsaitement beau, & je ne trouve rien de plus noble & de plus grand que cette pensée, que comme Dieu a communiqué presque toutes ses autres facultez à nôtre ame: car il luy a donné sa spiritualité, son immortalité, & une partie de ses autres qualitez & de ses lumieres, (& il dit presque parce qu'elle ne luy a donné ny son essence ternelle, ny ses perfections,) elle luy a communiqué aussi la vertu de tirer une aide & un secours de tout ce qui luy sait obstacle; de même que Dieu convertit en sa propre action, tout ce qui sembles opposer à sa providence, dont tous les obstacles en sont que hâter que l'accomplissement.

XXXVIII. Que l'idée de toute la vie.] Antonin combat icy la malheureuse erreur des hommes, qui

siderée en gros ne te trouble point. Ne te tourmente point à prevoir tous les maux qui peuvent vray-semblablement t'arrive dans la suite, mais à mesure qu'ils t'arriveront, demande toy à toy-même, cela est-il si insuportable? Tu auras honte de l'avouer. D'ailleurs souviens-toy que le passé ny l'avenir ne sont point fàcheux, il n'y a que le present, or le present se reduit à peu de chose, si tu le regardes tout seul & en luy-même, & si tu fais des reproches à ton ame de succomber si lâchement sous un si petit fardeau.

XXXIX. Panthée ou Pergame sont-ils encore assis sur le tombeau de leur Maître? Cabrias

en confiderant la vie en gros, prevoyent tous les accidens fâcheux qui peuvent leur arriver, s'en tourmentent par avance, & souffrent des maux qu'il n'ont pas.

Ny le passény l'avenir ne sont point fâcheux. ] Car l'un n'est plus, & l'autre n'est pas encore. On peut ajoûter même que le souvenir des maux passez est plus agreable que fâcheux.

Iln'y a que le present. ] Car on ne peut soussirir veritablement que de ce qui est present, comme dit Ciceron dans le premier livre De finib. Corpore nilnisi quod prasens est & adest

sentire possumus.

Or le present se reduit à peu de chose, si tu le regardes tout seul & ensoy-même. ] En esset, le present n'est qu'un point: & ce qui nous le fait trouver si considerable, c'est que nous ne le detachons pas entierement du passé ny de l'avenir.

XXXIX. Panthée on Pergame sont-ils encore assissur le tombeau de leur maître? Un des grands honneurs qu'on rendoit aux Princes aprés leur mort, estoit

que

brias & Diotime pleurent-ils encore sur celuy d'Adrien? Cela est ridicule, & quand ils y seroient encore, ces morts le sentiroient-ils? Et s'ils le sentoient, s'en réjouïroient-ils? Et s'ils s'en réjouïssoient, cela rendroit-il ceux-cy immortels? N'est-ce pas aussi leur destinée de vieillir & de mourir ensuite? Et quand ceux-cy seroient morts, que deviendroient donc les autres? Tout n'est que puanteur & pourriture au sonds du sac.

XL. Si tu as le discernement si fin, sers t'en dans

que leur principaux amis alloient passer les jours & les nuite sur leur tombeau, qu'ils arrosoient de leurs larmes. Antonin condamne icy cette superstition. Mais son principal dessein est de faire voir qu'il est ridicule à un Prince de s'enorgueillir de tous ces honneurs, puis qu'il n'y prendra plus aucune part; & que supposé même qu'il y en prist, & qu'ils eussent la verte de le rejouir, ceux qui les rendent étant mortels, il faudroit ensin qu'il en sus privé. De maniere qu'à examiner la chose à sond, on n'y trouve que misere. C'est le veritable sens de cet article qui est sort beau.

Panthée ou Pergame. ] Ce dernier étoit un Affranchy de l'Empereur Verus; & Panthée étoit cette belle fille qu'il mena d'Ionie à Rome; qu'il affranchit, & dont il fit sa maîtresse. Elles parvint à une si grande fortune qu'elle avoit des Gardes & tout le train d'une Princesse. C'est la même dont Lucien fait le portrait dans le Dialogue des Imagés, & qu'on a prise mal à propos pourl'Imperatrice.

XL. Si tu as le discernement so sin, sers t'en dans tes jugemens. Rien n'est plus ordinairement que de voir

dans tes jugemens, comme a fort bien dit un

Sage.

XLI. Je ne vois dans l'animal raisonnable aucune vertu qui soit opposée à la justice; mais j'y en vois une qui est opposée à la volupté, c'est la temperance.

XLII. Si tu peux t'empêcher de juger de tout ce qui te paroît fâcheux, te veiladans un asyle assuré. A qui parles tu? à mon ame.

Mais

edes hommes qui se piquent d'avoir du discernement : mais ils ne sentent pas qu'ils parlent contreux. Car commênt s'en servent-ils, & à quoy le sont-ils paroître; le mieux qui leur puisse arriver, c'est de se tromper dans cette

epinion.

XLI. Je ne vois dans l'animal raisonnable auxune vertu qui soit opposée à la justice. ] Toutes les sois que deux contraires il y en a un qui est une vertu, il s'ensuit dell'inecessairement que l'autre est un vice. Or il est comsant qu'il n'y a aucune vertu opposée à la justice, & que la temperance est une vertu contraire à la volupté : donc la volupté est un vice & la justice & la temperance sont des vertus. C'est une demonstration que rien ne squirète combattre.

XLII. Si tu peux t'empecher de juger de ce qui te paraît facheux. ] Si nôtre opinion ne fait pas tout nôtre mal, elle l'augmente confiderablement, c'est pourquoy il ne faut pas s'étonner qu'Antonin recommande si souvent de le faire faire; & de nous empêcher de juger. Que si nous voulons tant juger, il faut le faire comme cet Anaxarchus qui dit au Tyran de Cypre qu'ile faisoit piler dans un mortier: Pile tant que tu voudras, c'est l'atui d'Anaxarchus que tu piles, con no pas luy.

Mail

Mare Antonin, LIV. VIII. 111

Mais est-ce que je suis seulement une ame? n'ay-je pas aussi un corps? j'en conviens. Que mon ame donc ne se trouble point elle-même, & si le reste se trouve mal, qu'il en juge seul.

XLIII. Tous les obstacles qui empêchent le sentiment & le mouvement, sont contraires à la nature animale. Ceux qui empêchent la vegetation, sont contraires à la nature des plantes; & ceux qui empêchent l'esprit, sont contraires à la nature raisonnable. Fais toy à toy-même l'application de toutes ces veritez; es-tu chatouillé par la volupté, ou tourmenté par la douleur? C'est l'affaire du sentiment; Qu'il y prenne garde. S'oppose-t-on à tes volontez & à tes desirs? si tu as formé ces desirs sans exception, cet obstacle est assurément contraire à la nature raisonnable; Mais si tu

t'ee

Mais est-ce que je suis seulement une ame? ] C'est la réponfe ordinaire de ceux qui veulent excuser leur mollesse & leur lâcheté; Mon ame est si mêlée avec le corps, qu'elle ne peut s'empêcher de participer à tout ce qu'il soussre. Antonin y répond fort bien.

XLIII. Tous les obstacles qui empéchent le sentiment és le mouvement. ] Il n'y a rien de mieux pensé que toutes ces différences d'obstacles, n'y rien de plus vray que l'applica-

tion qu'Antonin en fait,

Si tu as formé ces desirs sans exception, cet obstacle est assurément contraire à la nature raisonnable. ] Mais cet obstacle vient alors de toy, & non pas de la chose, & par consequent la verité qu'il demontre demeure dans son entier.

XLIV. Pourquoy me ferois-je du mal à moy-même? je n'en ay jamais fait aux autres

que malgré moy.

XLV.

Et qu'il est pour ainsi dire parfaitement rond. ] Antonin fait allusion icy à certains vers d'Empedocle qui foûtenoit que la rondeur est la plus parsaite & la plus durable de toutes les figures. & ce sentiment est expliqué au long dans les Timée de Platon: on peut voir l'art. 114. du Liv. xII. C'est sur cela qu'Horace a dit dans la sat. VII. du Liv. 11. en parlant de l'homme libre.

.... Et in se ipso totus teres atque rotundus ,

Externine quid valeat per leve morari. Qu'il est tout rensermé en luy-même & si rond qu'il ne

donne aucune prife à rien d'êtranger.

XLIV. Pourquoy me ferois-je du mal à moy-mê-me? ] Voilà un beau mot & bien plein de sens. Antonin se parloit ainsi à luy-même dans quelque ren-contre où il se voyoit en état de succember aux attaques de quelque passion. Pourquoy me serois je du mal à moy-même? Nous devons tenir le même langage toutes les fois que nous nous trouvons dans le mê-me danger. Quoy pendant que je veille avec tant de foin pour m'empêcher de faire le moindre deplaisir

Marc Antonin. LIV. VIII. \*, XLV. Les uns se plaisent à une chose, les autres à une autres; pour moy je ne me plais qu'à avoir un esprit sain & exempt de toute forte d'aversion, soit pour les hommes, soit pour les accidens qui leur peuvent arriver; en un mot un esprit qui voye tout avec des yeux tranquilles; qui reçoive tout avec plaisir; & qui se serve de tout selon son prix & son merite.

XLVI. Donne-toy desormais le temps present. Ceux qui se tourmentent à remplir de leur gloire toute la posserité ne songent pas-que ceux qui leur succederont seront semblables à ceux avec lesquels ils vivent, & qu'ils ne peuvent souffrir; ils ne songent pas que tous

aux autres, j'aurois la cruanté de me donner moy-même la mort?

. XLVI. Donne toy desormais le temps present. ] Comme s'il disoit, au lieu d'être toûjours flotant dans l'attente d'un avenir incertain, dubia spe pendulus hora, commence desormais à te procurer le seul bien qui soit en ta puissance qui est de jouir du present. Les hommes sont si aveugles qu'ils quittent toûjours ce qui est pour ce

quin'eft pas.

Ne sangent pas que ceux qui leur succederont seront semblables à ceux avec lesquels ils vivent, & qu'ils ne peuvent souffrir. ] Ce raisonnement est subtil, mais il ne kisse pas d'être solide. En effet, si on étoit capable d'examiner un moment la chose sans interest & sans passion, on trouveroit un ridicule extreme à rechercher avec tant d'empressement l'estime de gens qu'on ne verra point, & qu'on ne pourroit souvent ny esti-

mer.

tous ces gens là mourront comme eux. Que cela te fait-il donc qu'ils chantent tes louanges, ou qu'ils ayent de toy telle, ou telle opinion.

XI.VII. Prens-moy, jette-moy où tu voudras; par tout j'auray mon ame paisible & tranquille; c'est à dire qu'elle sera contente pourvû qu'elle se possede, & qu'elle puisse a-

gir ielon sa nature & son devoir.

XLVIII. Une telle chose merite-t-elle que mon ame se trouble, & qu'elle devienne pire qu'elle n'est, en se rabaissant, en desirant, en se laissant abattre & épouvanter? Eh que trouveras-tu qui le merite?

XLIX. Il ne peut rien arriver à l'homme qui ne soit de l'homme; ny au bœuf rien qui

n ap.

mer, ny soustrir, si on les voyoit. Il y a dans ce sentiment une contradiction qu'on ne peut ny expliquer, ny

comprendré.

XLVIII. Une telle chose merite-t-elle que mon ame se trouble. ] Quand on est capable d'examiner ainsi chaque chose en détail pour voir si elle merite que nous cedions, & que nous nous troublions, il est certain qu'on n'en trouve pas une qui soit digne de cet honneur; & quand nôtre ame est assez lache pour rendre les armes & pour succomber, nous pouvons luy dire avec une juste indignation,

Cui tantum de te licuit?

Malheureuse, qu'est-ce qui a eu tant de pouvoir sur toy? XLIX. Il ne peut rien arriver à l'homme qui ne soit de l'homme. ] De tout ce qui peut arriver à l'homme il n'y a rien qui ne soit un accident humain. Qui dit un

acci-

Marc Antonin. L.W. VHI. 115 mappartienne au bœuf; ny à la vigne, ny à la pierre, rien qui ne leur foit convenable. Donc, si ce qui arrive à chaque chose, est ce qui luy est propre & naturel, de quoy te fâches-tu? la pature universelle ne scauroit t'apporter

rien d'insupportable.

L. Situes troublé par quelque objet exterieur, ce n'est pourtant pas cet objet qui te trouble, c'est l'idée que tu en as, & il dépend de toy de l'essacer: Si c'est quelque chose qui dépende de la disposition de ton esprit, pourquoy ne le corriges-tu, & ne le redresses-tu pas, qu'est ce qui t'en empêche? Il en est de même si tu es assigé de ne pas faire une telle action qui te paroît bonne; pourquoy ne l'a fais-tu pas au lieu de c'assiger? Un obstacle plus puissant m'en empêche. Ne t'assige donc pas, puisque la cause de cette privation n'est point en toy. Mais je ne sçaurois vivre sans cela.

accident humain dit une chose qui n'est pas étrangere à la nature de l'homme & qui suy est proportionnée. Si elle luy est proportionnée, elle n'est donc pas insupportable, & il est honteux d'y succomber. Cette verité seroit incontestable si la nature humaine étoit dans la persection où les Stoïciens la concevoient; mais le peché l'a si sort affoiblie qu'on seut dire que le moindre accident est au-dessus d'elle si Dieu ne luy donne la force d'y resister.

L. Ne l'afflige donc pas, pais que la cause de cette privation n'est point en toy.] Quand nous nous sommes portez à faire le bien, si une cause étrangere nous a R. d. empê-

cela. Sors donc de la vie tranquillement, & comme tu ne sortirois si tu avois réussi. Mais n'oublie pas de pardonner à ceux qui t'ont fait obstacle.

LI. Souviens-toy que la partie superieure de l'ame est invincible quand elle est bien ra-massée en elle-même, & qu'elle se contente dė

empechez de l'achever, nôtre peine n'est pourtant pas perduë, & notre bonne volonté est prise pour l'effet. C'est pourquoy saint Chrysostome remarque fort bien que faint Paul dit (a) que chacun fera recompensé felon fon travail. Il n'a garde de dire felon ses succés; car les succés ne dependent pas de nous. Il dit selon son travail. parceque comme dit Isaie, (b) quoy que nous travaillions en vain, & que nous employons inutilement toutes nos forces, nôtre œuvre est pourtant entre les mains du Seigneur. notre travail est devant notre Dieu.

Sors donc de la vie tranquillement, & comme tu en fortirois si tu avois reussi. ] Un'y a que cela à repondre à cette ridicule proposition, je ne sçaurois vivre si je ne fais cela. Meurs donc, mais meurs avec la même tran. quillité que tu ferois si tout t'avoit succedé selon tes desseins. Ce qu'il ajoûte est digne d'un Chrêtien. C'est le veritable sens de ce passage, qui avoit été malheureusement corrompu. Comme il seroit aisé de le prouver, s'il s'agissoient icy

de critique.

LI. Souviens-toy que la parti superieure de l'ame est invincible. ] Cet article est parfaitement beau. Notre ame est invincible, alors même qu'elle s'opiniâtre contre toute forte de justice & de raison. Que sera-ce donc quand elle joindra à ses propres forces, celles de la justice dont le propre est de triompher de tout, & qu'un Poête Grec appelle la plus forte de toutes les choses ?

Marc Antonin. Liv. VIII. 117

de ne pas faire ce qu'elle ne veut pas, lors même qu'elle s'opiniâtre & qu'elle resiste contre toute sorte de raison. Que sera-ce donc quand elle se portera à quelque chose aprés une meure deliberation & par un choix raisonnable & juste? voilà pourquoy un esprit libre & patient est une sorteresse imprenable; l'homme n'a point d'asyle plus seur où il puisse sertirer pour ne plus craindre de surprise. Celuy qui ne le connoît & ne s'y retire pas, est malheureux.

LII. N'ajoûte rien à ce que tes premiers sentimens te rapportent. Onte dit qu'un tel a mal parlé de toy. Voilà le rapport qu'on te fait. Mais te dit-on que cela te blesse? non sans doute. Vois je un enfant malade? Je le voy bien, mais qu'il soit en danger, c'est ce que je ne vois pas. Demeure donc toûjours

rapportent. ] Ce precepte est tres-sage. C'est Dieu qui nous envoye tout ce qui nous arrive, hais c'est nous qui l'expliquons, & qui le prenons toûjours en mal au lieu de le prendre en bien. C'est en nous-mêmes que nous prenons tout ce que nous y trouvons de rude & de fâcheux; & c'est ce que les Stoïciens condamnoient. Ils vouloient qu'on se contentât d'envisager l'objet tel qu'il est, & tel qu'il se presente d'abord, sans y rien ajouter, & sans en croire le rapport de nôtre imagination qui nous le déguise. On peut voir sur cela le chap. 1.du xix. liy.d'Aulugelle.

R 5

de même dans tes premieres pensées; n'y a-joûte rien, de toy ex rien ne t'arrivera que ce que tu vois, ou plûtôt ajoûtes y, mais en homme qui connoît tout ce qui peut arriver dans le monde.

LIII. Le concombre est amer; n'en mange pas. Il y a des ronces dans le chemin; é-vite-les. Cela suffit. Garde-toy bien de dire, pourquoy cela est-il dans le monde? car tu ferois la risée d'un physicien, commetu le ferois d'un cordonnier & d'un menuisier, si tu trouvois mauvais qu'ils eussent dans leur bou-

tique

Ou plator njoutes-y, mais en homme. ] Cette reprise est merveilleuse. Mon fils est malade, au lieu d'ajoûter à ce premier objet, il mourra, je suis perdu, je ne pais plus vivre; ajoûtes-y en homme qui connoît les causes de tout, il est mortel. Dien n'a fait que me le préter, c'est luy qui le redemande; il en est le maître, il peut le prendre quand il voudra; sa volonté soit saite & non

pas la mienne.

LIII. Le concombre est amer: n'en mange pas. Il y à des ronces dans le chemin: évite les. ] Antonin veut s'empecher de tomber dans le ridicule de la plispart des gens qui condamnent tout ce dont ils ne connoissent pas l'arilité, & qui demandent, Pourquoy celu est-il dans le monde? Mais au lieu de s'amuser à rechercher l'usage de chaque chose, ce qui seroit trop-long, il se contente de faire, voir en general que tout ce qui nous paroit le plus mutile est, comme tout le reste, la maflere dont la nature se sert pour produire tous les Ouvrages qui partent d'elle. Cet article est parsaitement beau & tresdigne d'un grand Philosophe.

II9

tique les rognures & les sieures de leur travail. Cependant tous ces ouvriers ont des endroits où ils peuvent jetter tout leur rebut, au lieu que la Nature n'en a point, puis qu'il n'y a rien hors d'elle. Mais c'est ce qui sait tout ce qu'il y a de plus merveilleux & de plus surprenant dans son art: car la nature n'ayant d'autres bornes qu'elle-même, change & convertit en sa propre substance tout ce qui te paroît corrompu, vieilly & inutile au-dedans d'elle, & s'en sert pour produire d'autres ouvrages nouveaux: de sorte qu'elle n'a besoin ny de matiere étrangere, ny de lieu pour y jetter ses ordures. Elle trouve en elle-même le lieu, la matiere & l'art.

LIV. Il ne faut jamais être lâche dans ses actions; turbulent ou inquiet dans le commer-

ď

Car la nature n'ayant d'autres bornes qu'elle-même. ]
C'est ce que Seneque a fort bien dit. Omnia qua ufquam erant clust & seissam sui finem fecit. La nature a
renfermé sout ce qui étois par sout és s'ast donnée elle-même
pour bornes.

Elle trouve en elle-même le lieu, la matiere de l'art.] Cette idée me paroît heureuse & noble, la nature n'agit que sur elle, par elle & en elle. Et si quelque chose peut faire comprendre comment Dieu a creé le monde de rien, c'est ce

qu'Antonin explique icy.

LIV. Ilne faut jamais être lâche dans ses actions. I C'est le sens de cet artiele qui contient des preceptes excellens. Combien de gens ne reconnoît-on pas à ces caracteres qu'Antonin blâme?

Reflexions Morales de l'Emp.

ce du monde; incertain & vague dans ses opinions; opiniarre precipité dans ses jugemens, ny enfin trop occupé de ses emplois ou de ses affaires.

LV. On me tuë; on me déchire, on me charge de maledictions. Que cela me fait-il? cela empêche-t-il que mon ame ne soit toûjours pure, prudente, sage, & juste? Si quelqu'un assis prés d'une sontaine d'une eau douce & claire s'amusoit à luy dire des injures, la sontaine en donneroit-elle moins son eau pure & claire? Et s'il y jettoit de la bouë & du sumier, n'auroit-elle pas bientôt lavé & dissipé ces ordures, sans en être gâtée? Que seras-tu donc pour voir au-dedans de toy une sontaine toûjours vive, & non pas une citerne? travaille incessamment à te procurer la liberté;

LV. Si quelqu'un assis prés d'une sontaine. ] Je ne trouve rien de plus beau que cette comparaison. Comme une tontaine donne toûjours son eau pure & nette, e & dissipe les ordures qu'on jette dans son lir, il saut de même que l'homme sasse toûjours de bonnes actions quelques obstacles qu'on luy oppose, & qu'il surmonte le mal par le bien.

Que sera-tu donc pour avoir au-dedans de toy une fontaine toujours vive? ] Cela restemble bien à ce que JESUS-CHRIST dit dans saint Jean, que l'eau qu'il nous donne a boire produit en nous une fontaine saillante en vie éternelle. Seul aqua, quam ego dabo ei, siet in eo sons aqua salientis in vitam aternam. Car les vertus dont Antonin parle, sont l'eau que Dieu donne, & que nous ne

trouvons point en nous.

LVI.

la simplicité, la douceur & la modestie.

LVI. Celuy qui ne sçait pas qu'il y a un monde, ne sçait où il est. Et celuy qui ne sçait pas pourquoy il est creé, ne sçait ny quel est le monde, ny ce qu'il est luy-même. Celuy à qui l'une ou l'autre de ces deux connoissances manque, ne sçauroit rendre raison de luymême, ny dire pourquoy il est né. Que te semble donc de celuy qui craint le blâme & qui desire les loüanges de ces sortes de gens, qui la plûpart ne sçavent ny où ils sont, ny ce qu'ils sont.

LVII.

LVI. Celuy qui ne scait pas qu'il y a un monde, ne scait pas où il est. ] Y a-t-il quelqu'un qui ignore qu'il y ait un monde? les plus ignorans ne sçavent-ils pas qu'il y a des élemens, une terre, des cieux? Mais ce n'est pas ce qu'Antonin a voulu dire. Sçavoir qu'il y a un monde, c'est, dans le sens de cet Empereur sçavoir, comment il a été fait, & qui le gouverne; connoître ses differentes parties, & ce qui les unir; quelle portion de ce tout on est soy-même, & à quel usage on y est destiné? Ces deux connoissances, celle du monde & celle de soy même, sont si liées & si dépendantes l'une de l'autre, qu'on nepeut être privé de l'autre, qu'on nepeut être privé de l'une sans être privé de toutes les deux. Cela est tres-beau & tres solide.

Que te semble donc de celuy qui craint le blâme? ] On ne s'attendoit pas qu'Antonin en viendroit là. Il n'y a rien de plus sin ny de plus fort, que la maniere dont illaisse tirer les consequences des principes qu'il a posez.

Qui ne scavent la plupart ny où ils sont, ny ce qu'ils sont. On ne scauroit peindre plus vivement ny en

LVII. Tu veux être loue d'un homme qui se maudit luy-même trois sois dans une heure. Tu veux plaire à un homme qui se déplast à luy-même. Car celuy-là peut-il se plaire, qui se repent presque de tout ce qu'il fait?

LVIII. Desormais il ne faut pas seulement respire l'air qui t'environne, il faut aussi re-spirer cet Esprit divin qui gouverne tout & qui remplit tout. Car cette vertu intelligente n'est pas moins dissuse & répandue, & ne se presente pas moins à celuy qui sçait l'attirer, que l'air à celuy qui a la respiration libre.

LIX. En general le vice ne nuit point au

monde.

moins de mots, la misere de l'homme; il ne sçait où il est,

ny ce qu'il est.

LVIII. Desormais il ne faut pas seulement respirer l'air qui t'environne, il faut aussi respirer cet esprit divin. ] Il y a pour notre ame un air natal, bien plus pur, & qui guerit bien plus seurément toutes ses ma-ladies, que l'air natal que les Medecins nous ordonnent, ne guerit les maladies du corps. Heureux fi nous sçavions recourir au premier, comme nous sommes soigneux de chercher l'autre!

LIX. En general le vice ne nuit point au monde, ] Il est impossible que le vice nuise en general au monde, puis qu'il ne subsiste pas par luy-même, & qu'il n'est qu'un accident qui arrive à nôtre ame, qui par consequent est la seule qui en patit, pendant qu'elle n'a pas la force ou le courage de le chasser & de s'en defaire. C'est une verité qu'Epictete a demontrée par cette bel-le comparaison, Comme on ne met pas un but pour le manquer Marc Antonin. Liv. VIII.

I 23

monde, & en particulier il ne nuit qu'à celuylà seul qui est le maître de s'en désaire quand il voudra.

LX. La volonté d'un autre ne fait rien à la mienne, & ne luy est pas moins indifferente que son corps & son esprit. Car quoy que nous soyons nés les uns pour les autres, neanmoias

manquer, aussi le mal ne subsiste-t-il pas dans le mon, de. Comme s'il disoit, si le mal subsistoit par luymême, il seroit donc le but de ceux qui le commettroient, mais on voit au contraire que le but de tous les hommes est de l'éviter: car il n'y en a point qui ait dessein de faire le mal; quand ils le sont c'est que ce mal étoit caché sous un bien saux & imaginaire, qui étoit le but qu'ils se proposoient. Cela étant, comme on ne peut en disconvenir, si le mal subsistoit, il subsisteroit donc asin qu'on l'évisat, c'est à dire il seroit pour ne point être; ce qui est aussi absurde que de soûtenir qu'un but est pour ne pas servir de but, & qu'on le met pour le manquer, ou pour ne l'avoir pas en vie.

LX. La volonté d'un autre ne fait rien à la mienne. Te libre arbitre, c'est à dire la liberté de nous porter au bien ou au mal, est égal dans tous les hommes. Mais le choix de l'un ne détermine pas le choix de l'autre: car cette détermination ruineroit cette liberté. Ainsi il ne dépend pas de mon prochain de me rendre bon ny méchant; heureux ny malheureux. Son exemple peut ou me corriger, ou me séduire; mais il faut tossiours que je donne mon consentement; & c'est un grand bonheur pour les hommes que personne ne puisse être rendu miserable, que par le vice qui est en luy: Bono loco res bumana sunt quod nemo nisi vivis sua miser est. Seneque.

LXII.

Reflexions Morales de l'Emp.
moins l'ame de chacun conserve toûjours
l'empire d'elle-même libre & independant; autrement le vice de mon prochain pourroit me
nuire; ce que Dieu n'a pas voulu, afin qu'il
ne dépendît pas d'un autre de me rendre malheureux.

LXI. Le soleil semble épandu par tout, & il l'est en estet; mais il remplit tout de sa lumiere sans la quitter & sans la perdre: car cet épan-

LXI. Le soleil semble épandu par tout il l'est en effet: mais il remplit tout de sa lumiere sans la quitter fans la perdre. ] Par une comparaison tres-fine & tres-solide Antonin explique tres-sensiblement de quelle maniere nôtre esprit doit faire ses fonctions & communiquer ses lumieres. Il doit ressembler, dit-il, au soleil, qui pour éclairer les objets ne leur partage pas sa lumiere, & ne s'en prive pas luy-même, mais au contraire en la retenant toute entiere au dedans de luy. la communique par le mouvement de l'air qui l'environne & quand ses rayons, c'est à dire les lignes d'air, rencontrent un corps opaque & solide, au lieu de tomber & de se perdre, ils changent seulement de détermination, & faisant un angle de reflexion égal à l'angle d'incidence, portent la lumiere en un autre endroit. Nôtre esprit doit faire la même chose, sa lumiere en s'attachant à un sujet ne doit ny quitter sa source, ny tomber & se perdre quand elle trouve de la resistence dans le fujet qu'elle veut éclairer; il faut qu'elle se soûtienne, & qu'en se détournant elle aille illuminer tout ce qui est en état de la recevoir. Si on s'oppose à elle, nôtre esprit n'en souffre non plus que le soleil quand ses rayons sont repoussez par un corps opaque. Ce qui s'y appose en souffre seul en demeurant dans l'obscurité. Voilà quelle est la pensée d'Antonin. Si

nous

épanchemens de lumiere n'est qu'une extenfion, c'est pour quoy on appelle ses rayons d'un mot qui signisse étendre, & tu connoîtras ce que c'est qu'un rayon tu prens garde à ce filet de lumiere qui entre par un petit trou dans un lieu obscur. Car il va tout droit, & il est coupé & rompu lors qu'il rencontre un corps opaque & solide qui s'oppose à son cours,

nous la suivions, nous ne serions pas si opiniatres dans nos disputes, & nous ne nous offenserions jamais qu'on resistat à nos faisons, qui éclaireront celuy là, si elles n'éclairent pas celuy-cy. La seule chose qu'il y a à dire dans la comparaison dont il se sert, c'est que le Soleil ne donne sa lumiere que par le mouvement qu'il imprime à l'air qui l'environne, & sans lequel nous n'en serions point éclairez, au lieu que notre esprit porte luy-même par tout sa lumiere sans aucun milieu. Et Dieu a-

git de cette maniere.

N'est qu'une extension. ] Comme Antonin s'explique, il semble qu'il ait crû que les rayons de la lumière sont des lignes & des filets du corps lumineux, & une extension de la propre matiere du Soleil. La plûpart des Philosophes de sa secte étoient assez méchans Physiciens pour confondre ainsi la lumiere primitive: c'est à dire les parties du corps lumineux, avec la lumiere derivée, c'est à dire avec la lumiere que cause le mouvement de l'air que ce corps lumineux pousse à la ronde. Neanmoins on peut expliquer favorablement la pensee de cet Empereur en disant qu'icy par extension il n'a parlé que du mouvement de la matiere qui environne le Soleil, & qui étant étendue continuellement, & ayant beaucoup de pente & d'inclination à se mouvoir, porte & transmet au long & au large l'action qu'il luy a communiquée. LXII.

& qui l'empéche d'éclairer l'air qui est derriere. Ce rayon demeure donc là, il se soûtients
sans tomber ny se perdre. Telle doit être la lumiere de nôtre esprit; il saut qu'elle se détache de sa source sans la quitter; qu'elle s'épande sans se perdre; qu'elle ne s'opiniâtre & neheurte point avec trop de violence contre les
objets qui luy resistent; & qu'elle ne s'écoule
ny ne tombe point, mais qu'en se soûtenant
elle éclaire tous les objets qui la reçoivent.
Tout ce qui ne donne pas un passage libre à
ses rayons demeure dans l'obscurité.

LXII. Celuy qui craint la mort, craint ou d'être privé de sentiment, ou d'avoir un autre sentiment. Si c'est le premier, tu ne sentiras donc point de mal. Et si c'est le dernier, tu seras un autre animal & tu ne cesseras pas de

vivre.

LXIII. Les hommes sont nés les uns pour les autres. Il faut donc ou les enseigner ou les souffrir. LXIV.

LXII. Celug qui craint la mort, craint on d'être privé de sentiment. ] Ce raisonnement étoit fort bon pourdes Philosophes aveugles qui croyoient ou que l'antemouroit avec le corps, ou qu'après leur separation ellealloit se reunir à la Divinité. Mais il ne vaut rien pournous, qui connoissant la corruption de nôtre nature, & les peines reservées aux pecheurs, ne pouvons nous rasseurer contre l'attente terrible de la Justice de Dieu que par nôtre penitence, & en esperant en sa misericorde.

LXIII. Il faut donc on les enseigner ou les souffrir. ] Si LXIV. Autre est le mouvement d'un fléche, & autre est le mouvement de nôtre esprit. Une fléche ne va bien que lors qu'elle va droit; mais nôtre esprit ne va pas moins bien quand il se détourne ou qu'il s'arreste sur un sujet pour le bien considerer, que quand il va droit à son but.

LXV.

Si on les enseigne on les rend meilleurs, & si on les souffre

on se rend meilleur soy-même.

LXIV. Autre est le mouvement d'une fleche & autre le mouvement de nôtre esprit.] Antonin veut prevenit icy les impatiences, où l'on ne tombe que trop souvent dans les operations de l'esprit; on veut allerd'abord droit au but, & par cette precipitation au lieu de s'en approcher on s'en éloigne. C'est à une stéche à aller sans detour où l'on a visé, elle manque toûjours son coup pour peu qu'elle s'écarte. Mais nôtre esprit ne peut pas, & ne doit pas toûjours aller si di-rectement. Il faut qu'il considere & qu'il tâte les objets voisins de celuy qu'il veut connoître, & qu'il tourne autour d'eux, pour en examiner toutes les parties. Ce mouvement circulaire n'est pas moins droit que celuy de la fléche, & ces detours l'approchent de son but au lieu de l'en éloigner. L'exemple de Platon rendra cela fensible. Dans la plûpart de ses Dialo-gues il semble d'abord qu'il s'éloigne de son dessein par les frequentes digressions qu'il fait, mais ensin on est tout étonné de voir que ce qui sembloit l'en éloigner l'y a conduit d'une maniere merveilleuse, & que les verifiez qu'il a expliquées par-cy par-là, étant ramaf-fées, font & achevent ses demonstrations, qui ne serollint ny fi fûres ny fi droites, s'il y étolt allé tout droit.

LXV. Entre dans l'esprit de tout le monde, & permets à tout le monde d'entrer dans le tien.

LXV. Entre dans l'esprit de tout le monde. ] Ce precepte est tres utile à tous les hommes, mais particulierement aux Princes: le pouvoir absolu qu'ils ont, & dont il est aisse de faire un méchant usage, les doit obliger à entrer dans l'esprit de tout le monde, c'est à dire à chasser la credulité & la precipitation dans leurs jugemens; ils ne doivent pas s'arrêter à ce qu'on dit, ou qu'on fait, il faut qu'ils aprosondissent par quel esprit on agit & on parle, & les motifs que l'on a. Voilà pour la premiere partie du precepte. L'autre leur ordonne de bannir de leurs actions & de leurs pensées la seinte, la dissimulation, & la tromperie, que la politique humaine érige en vertus, & dont la Morale & la Religion, qui ne déguisent & qui n'empoisonnent jamais rien, sont des vices tres-odieux & tres-condamna bles.

## LIVRE NEUVIEME.

I. Tout homme qui fait une injustice est impie. En esset, la nature universelle ayant

I. Tout homme qui fait une injustice est impie. ]

Voilà déja une grande verité dont Dieu a daigné
éclairer les Payens, en leur faisant connoître qu'il n'y
a point d'injustice qui ne soit une impieté. Qu'on
parle mal de son prochain; qu'on neglige de secourir
un pauvre: qu'on fasse un mauvais usage de son temps & de
ses talens; ce sont autant impietez, parce que ce sont autant d'injustices. Marc Antonin étoit bien plus religioux
que la plûpart des Chrêtiens d'aujourd'huy qui ne sont pas
consister l'impieté en tant de choses,

On

Marc Antonin. LIV. IX. 129 ayant creé les hommes les uns pour les autres, afin qu'ils se donnent des secours mutuels, celuy qui viole cette loy commet une impieté envers la divinité la plus ancienne. Car la nature universelle est la mere de tous les êtres; & par consequent tous les êtres ont une liaison naturelle entr'eux. On l'appelle aussi verité, parce qu'elle est la premiere cause de tou-tes les veritez. Voilà pourquoy celuy qui ment de son bon gré est impie, parce qu'il fait une injustice en trompant; & celuy qui ment malgré luy est aussi un impie, parce qu'il rompt l'harmonie de la nature universelle, & qu'il se soustrait à la loy du monde en combatant contre la nature de l'univers. Car il combat contre elle, puis qu'il va tête baissée & par son propre choix contre ses ordres, c'est à dire contre ses veritez fondamentales, & que par le mépris qu'il a eu pour les secours que cette mere

On l'appelle aussi la verité, parce qu'elle est la premiere cause de toutes les veritez. ] Car Dieu est également appellé la verité & le pere de la verité.

Et celuy qui ment malgré luy & sans le scavoir est aussi un impie.] Pendant que nous avons tant de complaisance pour le mensonge volontaire, & que nous luy donnons tant de passeports, un Philosophe Payen est persuadé que le mensonge involontaire est une impieté, & il le prouve par des raisons incontestables.

Car il combat contre elle, puis qu'il va tête baissée, Es par son propre choix, contre ses ordres. C'est à dire, contre ses veritez sondamentales, & que par le mépris

4m.1

mere commune luy avoit donnez, il s'est mais en état de ne pouvoir discerner la verité d'avec le mensonge. Celuy qui fuit la volupté comme un bien & qui fuit la douleur comme un mal, est encore un impie; car il est impossible qu'il n'accuse la nature d'avoir fait un partage injuste aux bons & aux méchans, puis qu'on voit ordinairement que les méchans sont dans les plaisirs, & qu'ils possedent tous les biens qui les procurent, lors que les bons sont accablez de

qu'il. a eu &c. ] Il n'y a pas là un mot qui ne soit d'un poids accablant. Antonin dit que Dieu ayant donné à l'homme le libre arbitre avec toutes les lumieres necessaires pour connoître les veritez sondamentales qu'il a établies, & qui sont comme autant de slambeaux qui éclairent l'univers, son ignorance ne peut jamais être traitée d'involontaire; elle vient purement de son choix; il a méprisé les secours que Dieu luy avoit donnez &c ce n'est que par ce mépris qu'il est justement tombé dans l'aveuglement qui l'empêche de discerner la verité d'avec le mensonge. Que de verités éclaircies par ce seul principe! & que de lumiere dans un Philosophe Payen!

Car il est impossible qu'il n'accuse la nature d'aveir sait un partage injuste. ] C'est le piege suneste où celuy qui a composé le Pseaume LXXII. avoue qu'il avoit pensé tomber, & dont il ne s'étoit garanti qu'en
se jettant dans le Temple du Seigneur, où il voit consideré la fin du juste & de l'impie : Mei autem pene
moti sunt pedes, pene essus sunt gressus mei, quia zelavi super iniquos pacem peccatorum videns, &c. Donec intrem in santtuarium Dei, & intelligam in novissimis

carum.

de peines & de douleurs. D'ailleurs celuy qui craint la douleur, craindra à quelque heure une des choses qui arrivent necessairement dans la nature, ce qui déja est impie; & celuy qui court aprés la volupté ne s'empêchera jamais de commettre des injustices; cela est encore impie sans contredit: car toutes choses étant égales à la nature universelle, qui ne les auroit pas creées sans cela, il faut que ceux qui veulent suivre les loix de cette mere commune, entrent dans le même esprit, & qu'ils les tiennent aussi pour indifferentes. Toût homme donc qui ne regarde pas avec des yeux indifferens la douleur & la volupté; la mort & la vie; la gloire & l'ignominie; dont la nature se sert également & sans distinction, est manisestement impie. Quand je dis que la nature s'en sert également, je veux dire qu'elles arrivent toutes comme une suite des choses qui se font & qui se succedent les unes aux autres, selon le premier dessein de la providen-ce par laquelle la Nature entreprit dans un certain temps la disposition & l'arrangement de cet univers, aprés avoir conçû en elle-mê-me les raisons de tout ce qui devoit être, & diffribué

Aprés avoir conçû en elle-même les raisons de tout ce qui devoit être.] Car rien n'arrive que selon les loix de la providence, Dieu ayant de toute éternité conçû en luy-même les idées de tout ce qui devoit être, &c qui étoit possible, comme cela a été expliqué aileurs

bué par tout les semences secondes, & de l'existence, & des changemens, & de la vicissitude con tinuelle de toutes choses.

II. C'est être parfaitement honnête hom-. me, & avoir fait un voyage tres-heureux que de sortir de la vie sans avoir connu ni le mensonge, ni l'hypocrisie, ni le luxe, ni l'orgueil. Aprés ce premier degré de bonheur, le plus grandensuite, c'est d'en sortir las, & degouté de ces vices, & sans souhaiter d'y croupir. L'experience ne te persuade-t-elle pas encore de suir la peste? La corruption de l'esprit est

leurs. Mais cette providence generale & premiere, s'il est permis de parier ainsi, n'empêche pas que Dieu n'agisse continuellement, puis que c'est luy-même qui execute tout ce qu'il a resolu. Car Dieu ne s'est pas contenté d'imaginer & de le disposer une fois les choses dans le commencement des temps, pour cesser ensuite comme un Legislateur se repose aprés avoir donné ses Loix. La bonté de Dieu n'a ny commencement, ny fin, puis qu'elle est en luy & de son essence, & Dieu n'est pas tantôt present, & tantôt absent. Il est toûjours present à tout sans être renfermé dans rien, & sa providence s'étend actuellement sur toutes chofes.

II. Aprés ce premier degré de bonheur, le plus grand ensuite.] Les hommes ne peuvent guere aspirer au premier bonheur; car il est bien difficile, sur-tout pendant une longue vie- qu'ils soient exempts de tous ces vices, mais rien n'empêche qu'ils n'obtiennent le second, qui est de les avoiren horreur, de s'en repentir & de souhaiter de s'en défaire.

Marc Antonin. LIV. IX.

133

une peste bien plus dangereuse & plus mortelle que la corruption & l'intemperie de l'air que nous respiront. Celle-cy est la mort des animaux entant qu'animaux, & l'autre est la mort des hommes entant qu'hommes.

III. Ne méprise point la mort, contentetoy de la recevoir de bon cœur comme une de choses que la nature a ordonnées. Car il n'est pas moins naturel de mourir & d'être dissous, que d'être jeune ou vieux; de croitre; d'entrer dans la sleur de son âgé; d'avoir des dents, de la barbe & des cheveux; & que de fournir à toutes les autres operations de la nature, selon les differentes saisons de la vie. Il est donc du devoir d'un homme sage & prudent de ne saire point le temeraire, d'être moderé

Celle-cy est la mort des animaux. ] L'une ne tue que le

corps, & l'autre tue le corps & l'ame.

III. Ne méprise point la mort, contente-toy de la recevoir de bon cœur. ] La mort étant une des fonctions de la nature, il faut être sur celle-là comme sur toutes les autres, c'est à dire, l'attendre tranquillement sans la desirer, ny la craindre. Mais cela peut-il s'accorder avec le mépris que la religion nous enseigne d'avoir pour la mort? parsaitement; nous ne méprisons pas la mortentant qu'elle est une action de la nature; nous la méprisons entant qu'elle est souvent un vain fantôme qui veut nous épouvanter, comme si son pouvoir n'avoit pas des bornes sort étroites; qu'elle pût nuire aux gens de bien, & que nous ne sussions pas assurez de triomphez d'elle. C'est ainsi que les Martyrs l'ont méprisée avec un courage plein d'humilité.

Reflexions Morales de l'Emp. deré, & de ne témoigner aucun mépris quand il s'agit de la mort, mais de l'attendre comme une des fonctions de la nature. En un mot attens le moment où ton ame sortira de sa pri-son, commetuattens celuy où l'ensant dont ta femme est grosse, sortira du ventre de sa mere. Et si tu as besoin d'un secours plus vulgairé, mais que peut pourtant donner du cou-rage, & faire une forte impression, rien ne te rendra plus tranquille sur la mort que de bien considerer les objets que t'environnent. Par exemple, quels hommes tu vas quitter; dans quelle étrange societé ton ame ne sera plus engagée ni confonduë. Ce n'est pas qu'il faille choquer ni offenser les autres, au contraire il faut les supporter & en avoir soin; mais il est bon de se souvenir qu'on ne quitte pas des hommes qui ayent les mêmes sentimens que nous. Car ce seroit la seule chose qui pour-roit nous faire balancer & nous retenir dans ce monde, si nous pouvions vivre avec des gens qui pensassent comme nous, & qui eussent les mêmes gouts & les mêmes opinions. Mais au lieu de cela tu vois tout ce qu'on a à souf-

Ce n'est pas qu'il faille choquer ny offenser les autres. ] {Comme ce qu'il vient de dire paroît dur, & semble inspirer la haine on le mépris des autres hommes, il a soin de l'adoucir en expliquant sa pensée.

Iu vois tout ce qu'on a à soussirir de la contrarieté qu'on trouve dans le commerce des hommes. ] Antonin

frir de la contrarieté qu'on trouve dans le commerce des hommes; elle est si grande qu'on est souvent obligé de dire : O mort, viens promptement à mon secours, de peur que je ne m'oublie, & que je ne sois enfin different de moy-même.

IV. Celuy qui peche, peche contre luy. & celuy qui fait une injustice se fait du mala

luy-même en se rendant méchant.

V. Souvent on n'est pas moins injuste en oc saisant rien, qu'en faisant quelque chose.

VI.

ne parle pas icy de la contrarieté sur les choses indisferentes qui causent tous les jours tant de disputes parmi les hommes; il parle de la contrarieté sur les choses essentielles, comme sur le juste & l'injuste; le bien & le mal; & sur la Religion même. Il n'y a rien qui doive plus degouter de la vie que ces contradictions.

O mert, viens promptement à mon secours, de peur que je ne m'oublie. J C'est-à dire, de peur que les opinions depravées des autres ne me séduisent, & que je ne me laisse ensu emporter au tourent. Car comme dit l'Auteur du livre de la Sagesse, le charme de la depravation est grand; il éteint facilement le bien és la concupisence ésfrenée change l'ame sans malice, de corrempt le mailleur naturel. Ce n'est que par une grace particuliere du Ciel qu'on resiste à tant de pernicieux exemples.

V. Souvent en n'est pas moins injuste en ne faisant rien. ] Car l'homme n'est pas sculement ne pour ne pas faire le mai, il est né pour faire le bien, & c'est ce que Jesus-Casser a voulu nous apprendre par la parabole de l'homme qui ayant reçû un talent de son

VI. C'est assez pour le present d'avoir une opinion saine des choses; d'agir pour le bien de la societé, & d'être disposé à recevoir agreablement tout ce qui viendra de la cause generale & universelle.

VII. Defais-toy de tes imaginations, retiens tes mouvemens, éteins tes desirs, & con-

servé ton ame libre & independante.

VIII. Une même ame a été distribuée à tous les animaux sans raison, & un même esprit intelligent a été donné aux animaux raisonnables, comme toutes les choses terressers.

Maître l'avoit enfouï, & s'étoit contenté de ne pas le perdre. (a)

VI. C'est assez pour le present d'avoir une opinion saine des choses. ] Antonin se parle ainsi à luy-même pour chasser quelque imagination facheuse qui venoit

troubler sa tranquillité.

VII. Retiens tes mouvemens. ] Retenir ses mouvemens c'est les remettre dans les bornes qu'ils doivent avoir, les raporter au bien de la societé, les taires avec exception, & les proportionner au merite des choses.

Eteinstes desirs.] Car les hommes ne sçavent point du

tout ce qu'ils doivent desirer.

VIII. Et un même esprit intelligent a esté donné aux animaux raisonnables. ] Quoy que cela ne soit pas vray dans le sens des Stoiciens qui croyoient que cet esprit intelligent étoit une partie de Dieu même, il ne laisse pas d'être vray au sond. Le même esprit a esté donné à tous les hommes, il n'est different qu'à proportion du different usage qu'ils en sont, & des differentes graces que Dieuy ajoute.

(a) Matth. 25.

Marc Antonin. LIV. IX.

137

fires n'ont qu'une même terre, & comme tout ce qui voit & qui respire ne voit que la même lumiere, & ne respire que le même air.

IX. Tous les estres qui ont quelque chose de commun entr'eux, tâchent de se joindre. Ce qui est de terre tend vers la terre; l'humide coule avec l'humide, & l'air avec l'air; de sorte que pour les tenir separées, il faut leur saire violence. Le seu se porte en haut à causée du seu élementaire. Le seu d'icy-bas est si prompt à s'embraser & à s'unir ensemble, que même tout ce qu'il y a de materiel & d'un peu sec, s'enssame sacilement, parce qu'il est moins mêlé avec ce qui pourroit l'empêcher de prendre seu. De même aussi tout ce qui participe à la nature intelligente & raisonnable tent d'autant

IX. Tous les estres qui ont quelque chose de commun entr'eux, tachent de se joindre. ] Antonin prouve icy que tous les estres ont une inclination & une pente naturelle à s'unir avec leurs semblables, & que cette inclination est plus forte à mesure qu'ils sont plus parfaits. Il n'y a que l'homme qui rebelle à cette loy generale de la nature tâche de rompre ses liens & de mépriser l'union qu'elle luy inspire. Mais cette même revolte est une des plus sensibles preuves de ce qu'il établit: car il a beau faire, la nature est toûjours la plus forte: s'il se détache de l'un, il faut necessairement qu'il se joigne à l'autre, & plus il s'éloigne, plus il serre ses nœuds. Tout ce chapitre est admirable.

tant plus vers son origine, & est d'autant plus prompt à se mêler avec ce qui luy est naturel, qu'il est plus excellent & plus accomply. C'est de là que parmy les animaux sans raison on voit des essaims, des troupeaux, de petites familles de poussins, & comme des amours : car déja ils sont animez, & ce principe d'assemblage & d'union est répandu dans les êtres les plus parsaits, & ne se trouve pas tant dans les plantes, dans les pierres & dans le bois. Parmy les animaux raisonnables il y a des republiques, des amitiez, des maisons, des assemblées, & au milieu même des plus grandes guerres il y a des tréves & des traitez de paix. Et dans les creatures encore plus parsaites, q 10 y qu'elles soient sort éloignées les unes des autres, on ne laisse pas d'y remarquer une maniere

Et comme des amours. ] Il dit comme des amours, parce que les Stoiciens ne vouloient pas reconnoître dans les animaux de veritables passions; ils discient seulement qu'ils avoient comme des passions. Car les passions, discient ils, sont des modifications de la raision, & ne subsistent pas sans elle. L'opinion que les animaux ne sont que des machines, n'est donc pas née aujourd'huy.

Une maniere d'union comme dans les aftres. ] Carquoy que les aftres foient éloignez & separez les uns des autres, ils sont en quelque maniere unis par leurs fonctions; ils ne sont pas moins d'accord que constans dans leur course & dans la maniere dont ils annoncent la gloire de leur

Createur.

Marc Antonin. Lav. IX. niere d'union comme dans les aftres. Tant ce depré éminent de perfection a eu de force pour communiquer une espece de sympathie à des mares entierement separez. Mais voy ce qui artive profentement; les creatures raisonnables sont les seules qui ont oublié cette affection reciproque & cette mutuelle bienveillance, & où l'on ne trouve plus cette même pente & ce concours. Mais elles ont beau fuir, elles sont cotijours arrestées; la nature est la plus forte; Clituy prens bien garde; tu verras manifedement la verité de ce que je te dis. En effet, on trouveroit plûtôt un corps terrestre entierement détaché de tout autre corps de même marine, qu'un homme desuny & separé de

X. Dien. l'homme & le monde portent des fruits chacun en son temps. Car quoy que

poir autre homme.

Les creatures rajemebles sont les seules. ] Avec quelle sonce & quelle adresse Antonin meticy la corruption des hommes dans tout son jour?

Mais elles ont henu fair, elles sons toujours errestées. ] Cela est vray, & cela suffit pour la preuve de ce qu'il veut établir; mais les hommes n'en sont pas plus heureux, & leur revolte n'en est pas moins grande; ils se separent des bons & se joignont aux méchans.

On trouveroit plâtét un sorps terrestre entierement détaché de tous autre corps. ] Rien ne marque mieux que cette idée la necessité de l'union, les hommes ne squiroient se passer de ce secours; les plus scelerars le recherchent.

X. ..

que l'usage ait consacré cette expression à la vigne & aux plantes, cela n'empêche pas qu'on ne puisse s'en servir figurément. La raison porte aussi son fruit qui est en même temps propre pour elle, & commun pour tout le monde. Et de ce fruit il en naît encore d'autres, & ils sont tous de la même nature que la raison qui les produit.

XI. Corrige & redresseles méchans si tu le peux; sinon, souviens-toy que c'est pour eux que t'a été donnée la douceur & l'humanité.

X. Car quoy que l'usage ait consacré cette expression à la vigne & aux plantes, cela n'enpiche pas qu'on ne puisse s'en servir figurément. ] Antonin à crû être le premier qui se soit servi figurement de cette expression. porter du fruit. Car autrement il n'auroit pas cherché cette espece d'excuse, & cela semble prouver qu'il n'avoit pas lû les livres de l'Ecriture sainte, où rien n'est plus ordinaire

que cette expression.

La raison porte aussi son fruit qui est en même temps propre pour elle, & comme pour tout le monde. ] Tous les fruits qui ne sont pas utiles à la societé, ne sont que les fruits d'une raison alterée & corrompue. Car comme la raison est commune à tous les hommes, il faut necessairement que les fruits quelle porte leur soient aussi communs. On trouvers ce principe admirable si on l'examine bien. Il n'est rien de plus aisé que de juger sur ce pied là de la raison des hommes, à fru-Etibus corum cognoscetis cos. Vous les connoîtres à leurs fruits.

XI. Souviens-toy que c'est pour eux que t'a esté donnée la douceur er l'humanité. ] Car s'il n'y avoit des méchans, la don-

ceur & l'humanité seroient des vertus inutiles.

Les Dieux mêmes usent tous les jours de clemence envers eux, & en plusieurs rencontres ils les aident de leurs secours; ils leur donnens la santé, les richesses & la gloire, tant ils ont de bonté. Tu peux les imiter, ou tu doit dire qui t'en empêche.

XII. Travaille, non pas comme un miserable, ny pour attirer l'admiration ou la pitié. Mais dans ton travail, comme dans ton repos, aye seulement en vûë de faire ce que la

societé demande de toy.

XII.

Tu peux les imiter, outudois dire qui t'en empéche. ] Cet argument est plus pressant qu'il ne parost; car il n'y a point d'homme en quelque état qu'il soit, qui puisse alleguer une excuse legitime & valable pour s'empêcher d'avoir de l'humanité & de la douceur.

XII. Travaille, ron pas comme un miserable. ] C'està dire, en te plaignant toujours, comme si ce travail étoit au dessus de tes forces, & qu'il te rendit malheureux; car il n'y a rien de plus indigne d'un honnête homme, c'est pourquoy Sophocle a mis dans la bouche d'Hercule ces belles paroles.

(α) αλλ' ας ενακί 🕒 αι εν εσπομην κακοίς.

Mais je soûtenois tous mes travaux sans me plaindre.

Ny pour attirer l'admiration ou la pitié. ] Car le plus souvent ceux qui pratiquent des austeritez si grandes, ne le font que pour être vûs des hommes. Platon dit fort bien un jour à des gens qui admiroient la patience de Diogene, & qui avoient pitié de luy de ce qu'il se baignoit dans l'eau glacée: Si vous voulez avoir pitiédelny, vous n'avez qu'à vous retirer, é à ne le plus voir. Ne les regardez plus, ils ne seront plus siennemis d'eux-mêmes.

XIV.

XIII. Aujourd'huy je mesuis mis hors de tout chagrin & de toute inquietude, ou plûtôt j'ay mis tous mes chagrins & toutesmes inquietudes dehors: carils n'étoient pas hors de moy, mais au dedans, c'est à dire dans mesopinions.

XIV. Toutes les choses du monde sont semblables, & toûjours les mêmes; communes & ordinaires dans leur usage; momentanées dans leurs cours ; & méprifables dans leur matiere. En un mot tout ce qui subsiste presentement est comme ce qui étoit du temps

de ceux que nous avons enterrez.

XV. Les choses sont hors de nous & comme à la porte, sans rien sçavoir d'elles-mêmes, & sans nous declarer ce qu'elles sont. Qui est-ce donc qui nous le declare, & qui en juge? C'est l'esprit.

XVI Lebien & le mal des animaux raisonnables & nez pour la societé, ne consiste pas dans.

XIV. Toutes les choses du monde sont semblables de noujours les mêmes. ] Car le monde ne jouë qu'un seul & même rolle, & de plus fort court. Quand il a achevé, il n'y sçait d'autre sinesse que de recommen-

XVI. Le bien & le mal des animaux raisonnables & nez pour la societé. ] Il est important de faire icy une distinction tres-necessaire. Pour ce qui regarde les hommes & la societé, Antonin a raison de dire que nôtre persuasion est une des choses indifferentes, & qu'il n'y a de bien ny de mal, de vertu ny de vice que dans la persuasion, mais dans l'action, non plus que leurs vices & leurs vertus.

XVII. Ce n'est pas un mal pour une pierre qu'on a jettée; d'être-portée en bas, ny un

bien non plus d'aller en haut.

XVIII. Entre bien dans l'interieur des hommes, examine-les, & tu verras quels juges tu crains, & quels jugemens ils font, d'eux-mêmes.

MIN. Toutes choses sont dans un continuel changement; toy-même tu ne fais que changer tous les jours, & ta vie n'est qu'une espece de corruption continuelle. Il en est de même du monde entier.

XX. C'est la faute d'un autre, ton devoir est de la laisser-là.

XXI.

dans l'action. Mais par rapport à nôtre ame, à la Religion & à Dieu, si la persuasion seule ne fait pas toûjours le bien, elle sait le mal. C'est la source & le principe du peché; car comme Jesus-Christ nous l'a enseigné, (a) de la persuasion, c'est à dire, de la disposition du cœur, partent tous les crimes, & ce qui sort de l'homme, c'est ce qui souille l'homme. C'est de quoy Antonin étoit tres-persuasé.

AVII. Ce n'est pas un mal pour une pierre qu'on a jettée d'être portée en me. ] On peut voir ce qui a esté remarqué sur l'article xx. du Liv. v EII, car c'est la même chose.

XX. C'est la faute d'un autre, ten devoir est de la laisser là. La faute d'un autre ne fait rien pour moy, puis qu'elle ne peut me rendre méchant, sans que j'y S 6.

(a) Matth. 15-19. Marc. 7. 21-

XXI. Toute cessation d'action, de mouvement & d'opinion, est une espece de mort, & ne fait pourtant aucun mal. Les differens âges, c'est à dire les changemens qui arrivent dans l'enfance, dans la jeunesse, dans l'adolescence & dans la vieillesse, sont encore une mort. Qu'y a t-il là de fi terrible? Confidere apréscela la vie que tu as passée sous ton ayeul, enfuite fous ta mere, & enfin fous ton pere; & en pensant à toutes les différentes cessations & changemens que tu as éprouvez dans tous ces états, demande-toy à toy-même si c'est un si grand mal. Par une consequence évidente & juste, tu trouveras de même que le changement & la cessation de la vie entiere n'en sçauroient être un non plus.

consente. Il faut donc la laisser là, à moins que le bien de la societé ne requiere qu'on la releve. & qu'on la fasse connoître. Mais il faut bien examiner auparavant cette necessité.

XXI. Les differens âges, c'est à dire, les changemens qui arrivent dans l'enfance, dans la jeunesse. ] Comme le printemps est la mort de l'hyver; l'esté celle du printemps; & l'hyver celle de l'esté; il en est de même des saisons de la vie. Celle qui suit est la mort de celle qui precede. L'enfance meurt quand nous entrons dans l'adolescence. Celle cy finit quand l'âge viril arrive; & la vieillesse est le dernier soupir de l'âge parsait. Avez-vous senti, comme dit saint Jerôme dans quelqu'une de ses Lettres, tous ces differens passages d'un état à l'autre. Car c'est proprement mourir. Pourquoy donc aprés avoir passé par tant de morts craindrions-nous la derniere?

Marc Antonin, Liv. 1X.

XXII. Examine bien ton esprit, celuy de l'univers, & celuy de ton prochain. Le tien, pour le rendre juste; celuy de l'univers, pour tesouvenir de quel esprit tu fais partie; & ce-luy de ton prochain, pour connoître s'il agit par raison, & en même temps pour te dire souvent à toy même que c'est ton parent.

XXIII. Commetues né pour remplir & parfaire un même corps de locieté, toutes tes actions doivent de même être faites pour remplir & parfaire une même vie civile. Toute action donc qui ne se rapporte pas ou de prés ou de loin à cette fin, separe & déchire ta vie, & l'empêche d'être une enfin elle est seditieuse, comme celuy qui fait une sedition & une revolte

XXII. Examine bien ton esprit, celuy de l'univers, de celuy de ton prochain. \ Cela répond aux trois devoirs qui lient l'homme. Le premier est envers Dieu, le second envers luy-même, & le troisième envers son pro-

XXIII. Comme tu es né pour remplir & parfaire un même serps de societés ] Ce principe est admirable. Com-me il n'est pas permis à un homme d'être separé un seul moment de la societé, il ne luy est pas permis non plus de faire aucune action qui ne remplisse quelqu'un Toutes celles qu'il fait des devoirs de la vie civile. hors de cette vue, & pour un autre fin , sont non seulement inutiles, mais criminelles, & il en rendra compre un jour devant Dieu. Cela s'accorde parfaitement avec ce que JE-SUS. CHRIST BOUS dit: Fe vous declare qu'un jour du ju-gement les bommes rendrant compende soutes les paroles inutiles qu'ils aurons dises.

S 7

revolte dans un Etat, en rompant, autant qu'il

dépend de luy, sa concorde & son harmonie.

XXIV. Veux-tu sçavoir ce que sont les ocempations des hommes? des querelles & des jeux
d'enfant. Et eux-mêmes que sont-ils? des esprits qui portent & promenent des cadavres,
afin que l'on voye à l'œuil, & qu'on touche à la mains, ce qu'Homere dit des morts qui se promenent dans les enfers.

XXV.Regarde à la qualité de la forme, se-

pare-

XXIV. Afin que l'on voye à l'auil & qu'on touche à la main ce qu'Homere a dit des morts qui se premement dans les Enfers. ] Tous les efforts inutiles que l'on a faits pour expliquer ce passage, me persuadent qu'il estoit fort obscur, & j'ose esperer qu'on sera content de l'explication que je luy ay donnée. Le sens en est parfaitement beau. Dans l'onzième Livre de l'Odyssée Homere décrit la descente d'Ulysse dans les Enfers, & la conversation qu'il a avec les morts, & ce Livre est appellé par cette raison Nacuia. C'est ce qui a fourni cette belle idée à Antonin qui dit que dans cemonde les hommes ne sont qu'une representation, une image palpable de ce qui se passe dans les Enfets. Icy comme là on ne voit que des ombres , avec cette difference qu'icy on les touche, & quelà on ne sçauroit les toucher. Avant Antonin Sophocle avoit dit dans son Ajax: fo weit que nous tous que vivons sur la terre. mous ne sommes que des ombres & des phantômes vains.

Mais l'Empereur a ajouté beaucoup de sel à la pensée du Poëte.

XXV. Regarde à la qualité de la forme. ] Il faut oter le masque aux choses aussi bien qu'aux hommes pour les bien connoître. Or oter le masque aux cho-

Marc Antonin. LIV. 1X.

pare-la de la matiere, examine-la bien, & determine ensuite à peu prés le temps ordinaire de sa durée.

XXVI. Tu as souffert une infinité de maux pour n'avoir pas voult te contenter que ton esprit sit les choses pour lesquelles il a été creé. Mais c'est assez, ne fais plus la même chase.

XXVII. Quand on te blâme, ou qu'on te hait, ou enfin qu'on s'oppole à tes sentimens, entre dans l'esprit de ces gens-là, penetre dans leur intention, & voy quels ils sont, tu verras en même-temps que quelque chose qu'ils penfent detoy, tu dois net'en pas chagriner; mais au contraire leur vouloir du bien, car ils sont naturellement tes amis. Et les Dieux mêmes ont la bonté de leur donner, par les songes & par les oracles, les secours dont ils ont besoin

ses c'est considerer leur forme separément de leur matiere; car c'est ordinairement la forme qui nous épouvante, ou qui nous mait.

XXVI. Tu ac souffers une infinité de maux pour n'awir pas voulu te contenter. ] On peut dire que tous nos maux

viennent de cette caule.

XXVII. Et les Dieux mêmes ont la hanté de leur donner. ] Puis que Dieu même qui est plus offense que toy ne laisse pas d'avoir de la bonté pour les méchans, pour quoy refuses-tud'en avoir?

Par les songes & par les oracles. ] Il a esté déja par-lé des songes. Pour les oracles, il est certain qu'Antonin y ajoutoit beaucoup de foy, & sa superstition pensa luy coûter un jour la ruine de ses affaires dans un combat qu'il perdit. AXVIID

pour parvenir à ce qu'ils fouhaitent avec tant

d'inquietude & d'empressement.

XXVIII. Toutes les choses du monde ne font qu'un même cercle, qui en roulant rame-ne les siecles, & fait monter ce qui étoit rempant, & descendre ce qui étoit élevé. Il faut donc ou que l'intelligence universelle agisse sur chaque chose, & cela étant il n'y a qu'à recevoir ce qu'elle a determiné; ou qu'elle ait donné une seule fois le mouvement par sa providence, & que tout le reste arrive en consequence de cette premiere impulsion, & ait toûjours sa cause marquée; ou enfin ce sont les atomes & le hasard qui gouvernent tout. S'il yaun Dieu, tout va bien. Si tout depend du hasard, n'en depends-tu pas aussi?

XXVIII. Il faut donc ou que l'intelligence universetle agisse sur chaque chose, &c. ou qu'elle ait donné une seule sois le mouvement. ] L'un n'exclût pas l'autre. Ils sont tous deux vrais, la providence a donné une fois le mouvement, mais cela n'empêche pas qu'elle n'agisse tossiours sur chaque chose, comme cela a esté prouve airleurs.

Si tout depend du hasard, n'en depends-tu pas aussi? ] Ce n'estoir pas l'opinion d'Antonin, mais il veut faire voir aux Epicuriens que selon leurs principes mêmes ils ne doivent ny murmurer, ny se plaindre, paisque le hasard gouverne tour, il nous gouverne par consequent nous mêmes; or il y a de l'injustice & de la folite à voutoir être seul exempt d'une loy generale & univerfelle.

149

**XXIX.** La terre nous couvrira bien-tôt tous, & se convertira en d'autres choses qui se convertiront ensuite en d'autres jusques à l'infini. Tout homme qui cosiderera bien ce flux & reflux de changemens continuels, & cette rapidité evec laquelle toutes choses sont emportes, ne pourra s'empêcher de méprifer tout ce qui est terrestre & mortel.

" XXX. La cause premiere de toutes choses est un torrent qui entraîne tout, & qui ne s'ar-

rete jamais. XXXI. Que ces petits hommes qui se pi-quent d'être grands Politiques, & de traiter toures les affaires selon les maximes de la Philos sphie sont méprisables! ce ne sont que des onfans. Monami, de quoy s'agit-il? Il s'a-git de faire ce que la Nature demande de toy.

XXXI. Que ces petits hommes qui se piquent d'être grands politiques. ] Antonin veut s'empêcher icy de donner dans le piego de certains Sophistes qui se piquant d'être grands Politiques & grands Philosophes tout ensemble, se vantoient d'enseigner aux Princes l'art de regner & d'accorder la Politique avec les maximes de la Philosophie. Cet Empereur se moque de ces vaines promesses & avec raison. Tout la Politique d'un bon Prince consiste à faire ce que Dieu demande de luy. S'il le fait, la Philosophie & la Politique sont d'ac-cord, il n'es pas necessaire qu'il en sçache davantage, Ceux qui étudient a fort les moyens de les accorder, cherchent bien plutôt à les brouiller pour jamais, & à fortifier l'une aux dépens de l'autré.

Travaille donc, si tu le peux, & ne regarde point si cela sera sçû. N'attends point icy une Republique comme celle de Platon; mais commence, & quelque peu de progrés que tu fasses d'abord, ne peuse pas que ce soit peu de chose; car qui est-ce qui pourra changer entierement toutes les opinions des hommes? & sans ce changement, que peut-on attendre d'eux qu'une oberssance forcée, & qu'une servitude

N'attends point icy une Republique comme celle de Platon. ] Quand on se moquoit de ces Sophistes dont parle Antonin. & qu'on traitoit leur science de vaine & de chimerique, ils avoient accoûtumé d'alleguer en leur faveur les Livres politiques de Platon, c'est à dire, les Livres de la Republique, où ce Philosophe accorde d'une maniere merveilleuse la Politique avec la Religion. Pour prevenir donc cette objection, ce sage Empereur dit qu'il ne faut pas esperer de voir icy-bas un Etat comme celuy que Platon décrit. Car il n'y a que Dieu qui pût essectuer cette tidée, les Princes n'ont pas ce pouvoir, puis qu'il ne depend pas d'eux de changer l'opinion des hommes. Aussi Platon n'at-t-il fait cette description que pour donner le modelle parsait d'un gouvernement tres-juste, asia que tous les Etats puissent sur ce portrait juger des vices & des vertus de leur police. Que doit donc faire un Prince qui desseque qu'il fasse ce qui depend de luy, qu'il obeisse à Dieu, & qu'il luv laisse les points de leur qui despend de luy, qu'il obeisse à Dieu, & qu'il luv laisse les points de leur qu'il fasse ce qui depend de luy, qu'il obeisse à Dieu, & qu'il luv laisse les points de leur police.

Et sans ce changement , que peut-on attendre d'eux qu'une obeissance forcée. ] Cepassage est tres-remarquable. Les Princes ne peuvent attendre qu'une obeissance ou forcée ou interessée de ceux qui n'ont pas les saines opinions, c'est-à-dire, qui consondent le juste & l'injuste.

vitude accompagnée de larmes & de soupirs? Va presentement & me parle d'Alexandre, de Philippe, & de Demetrius Phalereus, C'està eux à voir s'ils ont bien connu ce que demande la Nature universelle, & s'ils ont prosité de ses leçons. Car s'ils n'ont eu qu'une gravité affectée comme des Rois de Theatre, personne ne me condamne à les imiter. La Philosophie agit d'une maniere modeste & simples ne

St ne connoissent pas tous leurs devoirs. Aussi Socraté prouve en quelque endroit, que plus un homme est intérnit, plus il obest avec sommissen à son Prince legistime. Quand il n'y auroir que ce seul interest, il est affez grand pour devoir obliger les Princes à favoriser les Lettres qui sont un des plus solides appuis de leur granseur.

We presentement to me parle d'Alexandre, de Philitas, és de Demetrius Phalereus.] C'étoient-là les exemples que ces Sophistes citoient comme de grands hommes qui avoient sçu toujours garder une certaine gravité avec les Peuples, & accorder la Politique avec la Religion. Antonia ne veut pas approfondir cette matiere pur le respect qu'il a pour ces grands noms, il se contente de dire que c'est à eux à voir s'ils ont esté rels qu'ils ont voulu paroûtre, & si leurs actions ont répondu à leur gravité; car la gravité peut être fausse, au lieu que la justice ne l'est jamais.

La Philosophie agit d'une maniere modeste de simple. J Voila en deux mots le caractere d'Antonia. Il regarde l'orgueilleuse gravité comme la marque d'un Prince qui fait ceder la Religion à la Politique; & au contraise il regarde la simplicité & la modestie comme le veritable caractere d'un Prince qui tient la Politique humiliée sous la Religion. Il n'estoit donc as de l'opinion

Reflexions Morales de l'Emp. ne me porte donc point à une orgueilleuse gravité.

XXXII. Il faut regarder d'enhaut ces milions de troupeaux, cette varieté infinie de ceremonies dans la Religion, ces differentes navigations dans la tempête & dans la bonace; toutes les differences des choses qui sont, qui arrivent, & qui passent. Il faut considerer aussi la vie de ceux qui ont vêcu avant nous, celle de ceux qui vivront aprés, & celle des peuples qui vivent presentement dans les nations bar-bares, & se dire à soy-même: Combien y a-t-il de gens dans le monde qui ne connoissent pas même ton nom? combien y en aura-t-il qui l'oublieront en peu de temps? & parmi ceux qui te connoissent & qui te loüent presentement, combien s'en trouvera-t-il qui te blâmeront bien-tôt? Enfin, il faut se persua-der que ny la memoire de nôtre nom, ni la gloire, ni rien de tout ce qu'on voit icy bas, n'est digne de nos soins, ni de nôtre estime. XXXIII. Sois tranquille dans toutes les cho-

ſes

pinion de ceux qui soutiennent que les affaires d'Etat ont des preceptes plus hardis. & que les regles de la Religion y font

ineptes & dangereuses.

XXXII. Il faut regarder d'enhaut ces milions de troupeaux. ] Car le moyen le plus seur pour trouver toutes les choses du monde petites & indignes de nôtre estime, c'est de les regarder comme d'un lieu elevé. On peut voir l'article xLvII. du Liv. VII.

XXXIII.

ses qui viennent du dehors, & juste dans celles qui viennent de toy. C'est à dire, dans tous tes desirs & dans toutes tes actions n'aye d'autre vûë que l'utilité du public; car voilà ce qui est conforme à la nature.

XXXIV. Tu peux retrancher beaucoup de choses superfluës qui te troublent, & qui confissent toutes entieres dans ton opinion. Et le plus sur moyen de te mettre au large, c'est de faire passer devant toy le monde entier comme en revûë, & sur tout ton propre siecle; de considerer separément le changement soudain qui arrive à chaque chose en particulier, & de penser que tout le temps qui coule depuis qu'elle est formée jusqu'à ce qu'elle soit détruite, est tres-court, & que comme celuy qui precede sa naissance est infini, celuy qui suivra sa mort le sera de même.

XXXV. Tout ce que tu vois perira trespromptement. Ceux qui le verront perir, periront bien-tôt eux-mêmes; & celuy qui est mort dans une extreme vieillesse, sera bien-tôt égal à celuy qui est mort fort jeune.

XXXVI.

XXXIII. C'est à dire, dans tous tes desirs & dans touses tes actions. ] Il explique ce que c'est qu'estre juste, les actions seules ne suffisent pas, si les desirs n'y répondent.

XXXV. Et celuy qui est mort dans une extrême vieillesse sera bien-tôt égal à celuy qui est mort sort jeune. ] Car tout le passe est égal, & d'aisseurs un homme qui aura

XXXVI. Examine bien quel est l'esprit de ces gens-là; quelles occupations ils ont; quellessont les choses par lesquelles on peut attirer leur amour & leurs respects. Enfin regarde leurs ames toutes nuës, & voy que quand elles pretendent servir par leurs louanges, & nuire par leurs satires, c'est une pure vanité.

XXXVII. La perte de la vie n'est qu'un échange. Cest à cela que se plast la Nature universelle, qui sait tout si bien & si sagement. Cela a été toûjours & sera de même jusqu'à l'infini. Qui es-tu donc, toy qui dis que tout a été mal dés le commencement & ira toûjours mal de même? Quoy! parmi tant de Dieux dont

done

aura vécu mille ans, fera tout austi long-temps mort, que s'il étoit mort en nourrice.

XXXVI. Examine bien quel est l'esprit de cer genetà, quelles occupations els ont. ] Si nous ne nous trompions pas dans cet examen, nous nous moquerions de leurs mepris, & rougirions de leurs louanges.

C'est une pure vanité. ] Il n'y a rien de plus vray que cette decision. Qu'il y a dans le monde de ess hommes

vains!

XXXVII. Qui es-tu donc toy qui dis que tout a esté mal dés le commencement? ] Antonin combat icy le sentiment de ceux qui soutenoient que le monde n'est que desordre & que consusion, & qu'il se gouverne au hazard. Est-ce à un ver de terre de decider ainsi d'une chose qui est si fort au-dessus de luy? Quoy! il se constitue juge des ouvrages de la Nature universelle qui l'a formé, & il se pretend plus parfait que sa cause. Quel aveuglement, & quelle temérité!

Quoy! parmi tant de Dieux dont tu erois que le mon-

Mare Antonin. LIV, IX.

155

dont tu crois que le monde est rempli, il ne s'en est pas trouvé un seul qui ait eu la force de corriger ce desordre? & le monde est donc condamné à être éternellement malheureux?

XXXVIII. La matiere de chaque chose n'est que pourriture; de l'eau, de la poudre, des os, de l'ordure. Le marbre n'est qu'un calus de la terre; l'argent & l'or n'en sont que la lie. Les étostes ne sont que les excremens des animaux; la pourpre n'est que le sang d'un coquillage; & ainsi du reste. Ta vie même est quelque chose de pareil; elle vient de là & elle y retourne.

XXXIX.

de est rempli. ] Quoy que les Stoiciens crussent un seul Dieu createur & maître de toutes choses, ils ne laissoient pas d'établir plusieurs Divinitez inferieures plus ou moins parfaires selon que l'esprit du premier être leur étoit

plus ou moins communiqué.

Et le monde est donc condamné à être éternellement malbeureux? Cela ne scauroit être. Dieu ne peut avoir rien creé dans la vûe de le rendre malheureux. Ainsi la malediction tombée sur le monde n'est pas l'ouvrage de Dieu; mais, ce qu'Antonin n'a pas connu, elle est l'ouvrage du peché: car le monde entier est sujet au Demon; & bien loin que Dieu ait voulu damner le monde, il ne s'est fait homme que pour le sauver.

XXXVIII. La matiere de chaque chose n'est que pourriture. ] Voicy un exemple de ces examens qu'Antonin veut qu'on fasse pour apprendre à mépriser tout ce qui est perissable & mortel.

Ta vie même est quelque chose de pareil. ] Elle no vient que de la corruption, ne s'entretient que par la

CÓ L•

XXXIX. C'est avoir assez vécu dans lamifere, dans les lamentations & dans les grimaces. Qu'est-ce qui te troublesque trouves-tu là de nouveau? qu'est-ce qui t'épouvente? Estce la forme? regarde-la. Est-ce la matiere? examine-la. Il n'y a rien su delà de ces deux choses. Sois donc desormais plus simple, plus équitable explus complaisant envers les Dieux. XL. Voir ce monde cent années ou ne le

voir que trois, tout cela est égal.

XLI. S'il a peché, le mal est en luy.

peut-être n'a-t-il pas peché.

XLII. Ou tout ce qui arrive part d'une même source intelligente, & arrive également pour tout le corps; & ainsi il ne saut pas qu'une partie se plaigne d'une chose qui est defti-

corruption, & ne finit que par la corruption. Comment est-

on donc attaché à une chose corrompue.

XLI. S'il a peché, le mal est en luy, mais peut-étre n'a-t-il pas peché. ] Il est si difficile de juger sainement des actions de nôtre prochain, que le plus seur est de n'en point juger du tout, de peur que nous n'en falsions des jugemens temeraires. C'est pourquoy Notre Seigneur nous dit: (a) Ne jugez point, afin que vous ne soyez point jugez. Pourquoy juges tu ton frere qui est peu-être plus innocent que toy? (b) Celuy qui juge son frere, médit de la loy, & juge la loy. Si ton frere a mal fait, il n'a fait mal qu'à luy-même. Mais peut-être n'a-t-il pas mal fait. Attends donc le jugement de Dieu qui nous jugera tous selon nos œu-

XLII.

(a) Matth. 7. 1. (b) Jacq. 4, 11.

Marc Antonin. LIV. IX.

née pour le tout, & non pas pour elle scule; ou tout se fait par le concours fortuit des atomes, & le monde n'est qu'un mêlange & qu'une dissipation. Dequoy t'étonnes-tu donc? & pourquoy dis-tu à ton esprit; tu es mort, tu es perdu? Est-ce donc luy qui mange, qui boit, qui se fâche, qui rit, & qui fait toutes les autres sonctions corporelles?

XLIII. Ou les Dieux ne peuvent rien, ou ils peuvent quelque chose. S'ils ne peuvent rien, pourquoy les pries-tu? & s'ils peuvent quelque chose, au lieu de les prier qu'un tel accident arrive ou n'arrive pas, pourquoy ne les pries-tu pas plûtôt de te faire la grace de ne craindre rien, de ne desirer rien, de ne t'affliger de rien? Car si les Dieux peuvent aider les hommes, ils peuvent sur-tout les aider en cela. Tu me diras peut-être qu'ils ont mis tout cela

XLII. Et pourquoy dis-tu à ton esprit, tu es mort, tu es perdu? Est-ce dont luy qui mange, qui boit, &c.] Quand nous disons, je suis perdu, nous ne pouvons le dire qu'à nôtre esprit, puis que le corps ne perit point. Or cette plainte est ridicule, car nôtre esprit estant immateriel, il ne peut perir par consequent, & comme il ne subsiste pas par le concours fortuit des atomes, il ne se détruit pas non plus par leur desunion & par leur derangement. Ce raisonnement d'Antonin est yray au sond, mais c'est une de ces regles qui excedent nôtre usage, ce sont de ces pointes élevées de la Philosophie sur les quelles aucun estre humain ne se peut rasseoir.

T XLIII.

cela en ton pouvoir, Ne ferois-tu donc pas beaucoup mieux de te servir avec une entiere liberté de ce qui dépend uniquement de toy, que de te tant tourmenter pour ce qui n'en dé-pend point, & que de le desirer dans la servi-tude & dans la bassesse? Mais qui t'a dit que les Dieux ne nous secourent pas dans les choses Dieux ne nous recourent pas dans les cho-ses qui sont en nôtre pouvoir? commence seulement à faire de ces sortes de prieres & tu verras. Celuy-cy prie qu'il puisse obtenir des faveurs de sa maîtresse; & toy prie de n'avoir jamais de pareils desirs. Celuy-là demande

XLIII. Et que de la desirer dans la servitude & dans la basfeffe. ] Car on est esclave de tout ce qu'on desire, ou que l'on craint.

Mais qui t'a dit que les Dieux ne nous secourent pas dans les choses qui sous en nôtre pouvoir? ] Ce passage est fort beau. Antonin y reconnoît & avoue clairement que quoy que Dieu en nous donnant le libre arbitre nous ait donné le moyen de faire le bien, il ne laisse pas de nous secourir encore pour nous porter à le faire, & ce nouveau secours ne détruit nullement notre liberté. Car c'est par la douceur de ses inspirations efficaces qu'il determine nôtre cœur sans luy imposer de necessité, & en luy laissant toûjours la liberté du chaix.

Comme nec seulement à faire de ces sortes de prieres & tu verras. ] Antonin a bien connu que Dieu ne pouvoit pas refuser ce bon esprit à ceux qui le luy demandent. Et c'est ce que Nôtre Seigneur nous dit ( a ) A combien plus forte raison vôtre Pere qui est au Ciel vous donnera t-il son bon esprit quand

vous le luy demanderez?

d'être

Marc Antonin. Liv. IX 159 d'être défait d'une telle chose; & toy demande de n'avoir pas besoin d'en être désait. Un autre que son fils ne meure point; & toy prie de ne pas craindre qu'il meure. En un mot tourne ainsi toutes tes prieres, & tu en verras le fruit.

XLIV. Epicure dit en quelque endroit:

Dans mes maladies je n'entretenois nullement de mon mal ceux qui me venoient voir, & je n'avois point avec eux de ces conversations de malade; mais je passois les journées à discourir des principes des choses, & sur-tout, à prouver que il'ame en participant aux douleurs du corps', peut conserver sa tranquillité & se maintenir dans la possession de son veritable bien. En me mettant entre les mains des Medecins, je ne leur donnois pas lieu de s'enorqueillir comme si c'étoit

XLIV Et je n'avois point avec eux de ces conversations de malade. ] Il n'y a rien de plus ordinaire aux hommes que le défaut qu'Epicure condamne icy. Dans les moindres maladies ils ne sçavent parler que de leur mal, ils en sont si frapez qu'ils en parlent même fort long-temps aprés leur guerison. Quelle foiblesse, & quelle ignorance! Si ces conversations de malade paroissoient messeance se indignes à Epicure, que ne doivent ellespoint paroître à un Chrétien?

En me mettant entre les mains des Medecins je ne leur domois pas lieu de s'enorgueillir. ] Ces paroles sont plus precieuses que l'or. Elles nous apprennent à corriger un abus qui n'est que trop ordinaire. L'amour demesurée que nous avons pour la vie fait tout l'or-

guci

c'etoit une chose bien considerable que de me redonner la santé. Et en ce temps-la même, je
passois ma vie doucement & heureusement. Fais
donc comme luy, & dans les maladies & dans
tous les autres accidens, que rien ne te separe
jamais de la Philosophie, & ne t'amuse point
à discourir avec les tots, ni avec les Physiciens.
C'est une regle commune à tous les mêtiers
& à tous les arts, qu'il ne faut s'attacher qu'à ce
qu'un fait, & à l'instrument avec lequel on le
fait.

XLV. Quand quelqu'un t'a offensé par son impudence, demande toy à toy-même. Se peut-il faire que dans le monde il n'y ait point d'impudens? Non, cela ne se peut. Ne demande donc point l'impossible. Celuy qui t'a offensé est du nombre de ces impudens qui

doivent

gueil des Medecins. Nous les regardons comme des Dieux & comme si nôtre salut dependoit uniquement de leurs remedes. N'estimons nôtre santé que ce qu'elle vaux, nous rabarrons beaucoup du respect que nous avons pour la Medecine.

Et ne l'amuse point à discourir avec les sots, ny avec les Physiciens.] Car les uns & les autres t'enseigneront à rappor-

ter tout au corps.

Qu'il ne faut s'attacher qu'à ce qu'on fait, & à l'instrument avec lequel on le fair. ] C'est à nous à voir si nous sommes en ce monde pour chercher la santé du corps, ou celle de l'ame. Cette recherche est bien tôt saite. Il ne saut plus qu'agir conformément aux vûes que nous devons avoir, & à la sin qui nous est proposée; & à nous servir des moyens qui seul peuvent nous y faire parvenir.

doivent être necessairement dans le monde. Pense de même sur un fourbe, sur un perside, & sur tout autre homme qui aura peché de quelque maniere que ce soit. Car dés le moment que tu te souviendras qu'il est impossible qu'il n'y ait pas dans le monde de cette race de gens tu trouveras en toy plus de facilité à les supporter chacun en particulier. Il est aussi tres-utile de rechercher d'abord quelle vertu la nature a donné pour l'opposer à un tel vice. Car elle n'a pas manqué d'en donner une contre chaque vice comme une espece de contrepoison. Par exemple, contre la cruauté elle a donné la douceur, & contre un autre venin un autre antidote. Enfin il dépend de toy de montrer le bon chemin a celuy qui s'égare: or tout homme qui peche s'égare & s'éloigne de son but. Et quoy t'at-on donc offensé? Si tu y prens bien garde, tu

XLV. Qu'il est impossible qu'il n'y ait pas dans le monde de cette race de gens. ] Puis que le monde a csté assujetti au Demon par le peché, il est impossible qu'il n'y ait des méchans. C'est pourquoy saint Paul dit (a) que si on ne vouloit pas vivre avec ces sortes de gens il faudroit sortir du monde.

Duelle vertula nature a donné pour l'opposer à un tel vice. ]
Ce passage est beau. Comme il n'y a point de mal qu'il n'y ait un bien qui luy reponde, & qui luy soit opposé, il y a de même une vertu opposée à chaque vice. Car un vice qui n'auroit pas sa vertu contraire demeureroit sans pouvoir estre combattu.

trou-

trouveras qu'aucun de ceux contre qui tu te mets si fort en colere, n'a rien fait qui puisse rendre ton ame moins parfaite qu'elle n'est. C'est pourtant en cela que consiste tout le tort & tout le mal qu'on te peut faire. D'ailleurs qu'ya-t-il là de mauvais & d'étrange; qu'un ignorant sasse les actions d'un ignorant? Ne dois-tu pas plûtôt te plaindre de toy-même de ce que tu n'as pas prevû, & que tu ne t'es pas attendu qu'une tel feroit ce qu'il a fait? car la raison t'a souvent donné lieu de penser que vray-semblablement il seroit une telle saute. Cependant tu l'as oublié, & tu es surpris qu'il l'ait saite. Sur toutes choses quand tu te plaindras d'un ingrat & d'un perside, ne t'en prens

qu'à toy-même, car c'est manisestement ta saute, soit d'avoir crû qu'un homme ainsi disposéte garderoit le secret; soit, quand tu as sait un plaisir, de ne l'avoir pas sait liberalement, sans en attendre aucuno reconnoissance, & de n'avoir pas recueilli tout le fruit de ton action, dans le moment même de l'action. Car que veux-tu davantage? N'as-tu pas sait du bien à un homme? cela ne te suffit-il pas? & en saisant ce qui est selon la nature, demandes-tu d'en être recompensé? C'est comme si l'œuil demandoit d'être payé parce qu'il voit,

G'est comme si l'œuil demandoit d'être payé parce qu'il voit. ] Saint Jerôme dit fort bien que comme

Eles pieds parce qu'ils marchent. Car comme ces membres sont saits pour cela, & qu'en remplissant leurs fonctions ils ont tout ce qui leur est propre; de même l'homme est né pour saire du bien, & toutes les sois qu'il est dans cet exercice, ou qu'il sait quelque chose d'utile à la societé, il accomplit les conditions sous les quelles il est au monde, & il a ce qui luy convient.

tous les membres du corps servent à leurs dépeus sans attendre aucune recompense, nous qui sommes membres d'un tout bien plus considerable, nous devons faire de même & servir pour rien.

## LIVRE DIXIEME.

I. Moname! quand seras-tu donc bonne, simple, sans melange & sans fard? Quand seras-tu plus visible & plus aisée à connoître que le corps qui t'environne? Quand goûte-

L'ame feras-tu plus visible de plus aises à connoîs, tre que le corps qui t'ensirenne. L'ame peut être plus visible & plus aise à connoître que le corps, puis qu'elle est un être immortel & permanent, qui ne change jamais quant à sa substance, & qui peut s'attacher à la verité éternelle qui est Dieu; au lieu que le corps est changeant, & que sa vie est non seulement passagere, mais empruntée. L'ame donc devient visible quand selle fait ses sonctions, qu'elle agit conformément à son origine, & qu'elle s'attache à cette forme primitive, comme dit Platon, & à ce modele parsait

goûteras-tu les douceurs qu'on trouve à avoir de la bienveillance & de l'affection pour tous les hommes; Quand seras-tu pleine de toymême & riche de tes propres biens? Quand renonceras tu à ces folles cupiditez & à ces vains desirs qui te font souhaiter des creatures animées, ou inanimées, pour contenter tes pasfions; du temps pour en jouir davantage; des lieux & des pais mieux situez; un air plus pur, & des hommes plus sociables? Quand seras-tu plainement satisfaite de ton état? Quand trouveras-tu ton plaisir dans toutes les choses qui n'arrivent? Quand seras-tu persuadée que tu as tout en toy? que tout va bien pour toy? que tout ce que tu as vient des Dieux; que ce qui leur plaît t'est bon; & que tout ce qu'ils t'envoyent tend à la conservation de cet être tresparfait, tres-bon, infiniment juste, infiniment beau

parfait & immuable de toutes choses. Autrement elle est obscure, & si fort confondue avec le corps & avec les sens qu'on ne sçauroit la reconnoître. L'ame a en cela le même avantage que Dieu qui par ses operations est devenu plus visible que le monde même.

Que tu as tout en toy. ] L'ame a tout en foy quand elle est bien unie à Dieu & bien remplie de fon

amour

Tend à la conservation de cet être tout parfait. ] On peut voir le qu'i à été remarqué sur l'article v 1 1. du LI v. v. H entretient la prosperité & la felicité de Dieu même, & contribue à la perfettion; & si en l'ose dire, à la duréememe de celuy qui gouverne tout.

11.

Marc Antonin. Liv. X. 165 beau, qui produit, qui comprend, qui environne,& qui embrasse toutes choses, & qui, quand elles fe diffolvent & fe separent, les reçoit en luy pour en produire de nouvelles & toutes semblables. Enfin, quand seras-tu si bien d'accord & si bien unie avec les hommes & avec les Dieux que vivant avec eux sous les mêmes loix, & comme fous la même police, tu ne puisses plus ni te plaindre d'eux, ni leur donner lieu de condamner ta conduite?

II. Regarde bien ce que demande ta nature, comme si tuétois gouverné par la nature seule, & le fais si la nature de l'animal n'en est point blessée. Regarde ensuite ce que de-mande la nature de l'animal, & ne te le refuse point à moins que cela ne soit contraire à la nature de l'animal raifonnable. Canqui dit animal raisonnable dit politique, c'est à dire né pour la societé. Si tu observes bien ces regles, ne te mets en peine de rien.

III. Ou tu peux supporter ce qui t'arrive, ou tu ne le peux pas. Si tu le peux, ne t'en fache point, mais supporte-le. Si tu ne le peux

pas,

II. Regarde bien ce que demande ta nature, comme si tu ostois gouverné par la Nature seule.] C'est une excellente regle pour apprendre à distinguer les choses permises d'avec les choses détendues; il n'y a rien de défendu que ce qui blesse. la nature de l'animal, ou celle de l'animal raisonnable. Toute le reste est legitime & permis.

pas, ne t'en fâche pas non plus, car en te confumant il se confumera aussi. Souviens-toy pourtant qu'il est en ton pouvoir de souffrir tout ce qu'il dépend de ton opinion de te rendre supportable, en te persuadant que c'est ton interest ou ton devoir qui le veulent ainsi.

IV. Quand quelqu'un peché, enseigne-le doucement, & luy remontre sa faute. Et si tune le peux faire, n'accuse que toy-même,

ou plûtôt ne t'accuse point.

V. Tout ce qui t'arrive t'étoit preparé des l'éternité.L'enchaînement fatal des causes enfilant dés le commencement des siecles la trame de ta vie y a joint & mêlé ces accidens.

VI. Que ce soit les atomes ou la nature, il faut d'abord poser que je suis une partie de ce tout que la nature gouverne; & ensuite que je suis lié naturellement avec les autres parties de même espece. Etant bien persuadé de ces veri-

III. Car en te consumant il se consumera aussi. ] C'estoit-là une des plus grandes consolations des Payens. dans les grandes douleurs d'esperer qu'elles seroient courtes. Les Chrétiens en ont de plus solides; car ils sont assurés que les maux de cette vie leur produiront une gloire qui ne finira. jamais.

Que ton interest on ton devoir. ] C'est plutôt l'un & l'au-

IV. Ouplûtôt ne t'accuse point. ] Car le succés ne dépend: point de toy.

VI. Que ce soit let atomes ou la nature. ] C'est-à dire, ou

le hasard, ou la providence.

Mais

Mara Antonin, LYV. X.

veritez, je ne pourray jamais prendre en mau-vaife part rien de ce qui me fera distribué par un tout dont je fais partie: car il n'est pas pol-Able qu'une chose soit mauvaise pour une par-tie, quand elle est bonne pour le tout. Et foir utile. C'est un avantage qui est commun Mais la nature de l'unià coûtes les natures. wers a de plus ce privilege, qu'aucune cause exterieure ne peut la forcer à rien produire qui luy foit nuisible. Cette premiere verité, que je suis une partie de ce tout, me fera acquiescer tous les accidens qui m'arriveront dans la fuite; & la seconde, que je suis lié naturelle-ment avec les parties de même espece, me por-téra à ne rien faire qui ne soit utile à la societé; à avoir toûjours devant les yeux ces autres parties; à rapporter à leur utilité toutes mes actions & tous mes desseins, & à éviter tout ce qui pourroit leur être contraire. Pendant que je seray dans cette disposition, il faut necessairement que ma vie soit heureuse, comme tu sonçois que seroit celle d'un bourgeois, qui rapporteroit toutes ses actions au bien de ses concitoyens, & qui recevroit de bon cœur tout ce que sa ville luy départiroit.

VII.

Maisla nature de l'Univers a de plus ce privilege. ]. Can il n'y a rien hors de la nature de l'Univers, & tout est fous sa dépendance. VIII.

VII. Toutes les parties de cet univers qui sont renfermées dans les espaces du monde doivent necessairement perir. C'est à dire s'alterer & se changer. Si c'est un mal pour elles & un mal inevitable, la condition de cet univers est donc bien malheureuse, que toutes ses parties soient destinées à perir & à changer en mille façons. La nature a-t-elle donc voulu procurer ce mal à toutes ses parties, & faire qu'elles ne fussent pas seulement sujettes au mal; mais, ce qui est bien pis, qu'elles ne pussent jamais l'éviter? Ou les a-t-elle faites ainsi par mégarde & sans le sçavoir? l'un & l'autre sont également incroyables. Que si laissant là la Nature on s'avise de dire que toutes

VII. Toutes les parties de cet anivers. ] Toutes les parties du monde sont faites pour perir, soit que la nature universelle les ait condamnées à cela, ou qu'elles y tendent d'elles mêmes par la seule loy de leur naissance. Lequel des deux qui soit vray, la mort ne peut être un mal, & il est ridicule de se plaindre; car d'un costé la Nature ne sçauroit avoir fait le monde pour le rendre malheureux, & de l'autre la dissolution des êtres ne leur est pas plus contraire, ny plus nuisible, que leur affemblage & que leur union, puis qu'ils ne sont que retourner dans leurs premiers principes, & que ce que nous appellons perir n'est proprement que changer. C'est le sens de cet article.

C'est-à-dire s'alterer & se changer. ] Car rien ne peut se reduire à rien. Ainsi rien ne perit dans le monde. La naissance & la mort ne sont que des change-

mens.

tesses parties sont néespour une telle sin, n'estce pas une chose bien ridicule que dans le même temps qu'on soûtient que les parties de l'univers sont nés pour le changement, on ne
laisse pas d'en être surpris & de s'en fâcher
comme si cela étoit contraire à la Nature; surtout chaque chose retournant par sa dissolution dans les mêmes principes d'où elle a tiré
son être. Car sa dissolution n'est, ou qu'une dissipation des élemens qui l'ont composée; ou
qu'un changement par le quel ce que nôtre
corps a de solidé se change en terre, & ce qu'il
a de spiritueux se change en air, de sorte que
tout retourne sous les ordres & en la disposition de cet univers, soit qu'il doive perir par
un embrasement general aprés une certaine revolution de siecles; ou qu'il ne fasse jamais que

Comme si sela étoit contraire à la nature. J Car une même chose ne peut être en même-temps, & selon la nature & contre la nature.

Ou qu'une dissipation des élemens. ] Si tout se fait par le con-

cours des atomes.

Soit qu'il doive perir par un embrasement general après une certaine revolution de siecles; ou qu'il. ] Les Philosophes de l'Academie & du Portique ayant là apparamment dans les Livres Saints que le seu consumeroit le monde, & qu'il y auroit ensuite de nouveaux Cienx & une nouvelle terre, & ne comprenant pas les suites merveilleuses de ces verités, les ont expliquées à leur fantaisse. Les uns se sont expliquées à leur fantaisse.

fe renouveller par des changemens continuels. Quand je te parle de ce que tu as de solide & de spiritueux, ne t'imagine pas que ce soit ce que tu as eu à ta naissance; l'un & l'autre ne sont que d'hier ou d'avanthier par le moyen des alimens que tu as pris & de l'air que tu as respiré C'est ce que tu reçois de jour en jour qui se change, & non pas ce que ta mere t'a donné. Et quand on supposeroit même que ce que tu as reçû de ta mere & qui t'a sait ce que

nellement de la même maniere, & qu'aprés chaque embrasement, qu'ils regardoient comme un embrasement expiatoire, selon ce mot d'Isaïe qui dit à Babylone toute noircie de pechez. (a) Habes carbones ignis, sede super eos, hi tibi erunt auxilio, Tu as des charbons de seu, assied-toy dessus, ils te secourront, les mêmes choses reviendroient comme auparavant. Que Socrate par exemple resusciteriet, & qu'il seroit accusé par Anytus & par Melitus, & condamné par les mêmes Juges. Voilà quelle éroit l'idée que leur avoit donné la doctrine de la resurrection des morts qu'ils avoient mal conçûë.

Ne l'imagine pas que ce soit ce que tu as eu à ta naissance, l'un & l'autre ne sont que d'hier & d'avanthier. ] Car tout ce que nous avons de materiel en nous s'écoule continuellement, & fait place à la nouvelle matiere qui vient continuer & soutenir nôtre être, de sorte que le corps que nous avions hier n'est pas celuy que nous avons aujourd'huy.

de ta mere. Comme cette opinion que nous n'avons plus le même corps que nous avions en naissant parole d'abord dure & incroyable. Antonin veut bien suppo-

Mari Antonin, Liv. X. que un es, est mélé & confonduavec ca que vu as tipé de la nourriture & de la respiration. gelane détruiroit pas ce que je viens de dire,

gai demeuse constamment yray.

VIII. Quand tu te seras une fois donné le nom de bon, de modeste, de veritable, de prudent, de complaifant, & de magnanime. prens bien garde de ne les pas changer. Et & par malheur tu venois à les perdre, tâche de es recouvrer au plûtôt. Mais souviens tov que celuy de prudent t'avertit que tu dois t'appli-

fer le contraire, parce que cette supposition ne détruit en aucune maniere les veritez qu'il vient d'enseigner. Car quoy que nous ayons encore le même corps que notre mere nous a donné, il sera toûjours vray de dire qu'il ne subsiste que par le changement de la nouvelle matiere qui s'ajoute tous les jours à la premiere, que l'une & l'autre seront enfin alterées & changées par la mort qui les reduira dans leurs premiers princies. C'est à mon avis le sens de ce passage qui estoit assez. obicur.

VIII. Quand tu te seras une fois donné le nont de son de modeste. Il y a une terrible contradiction dans les hommes. Il depend d'eux de prendre justement les plus grands noms & de les conserver, & ils n'en veulent rien faire. Il ne depend pas d'eux d'obliger les autres à les leur donner, & quand ils le pourroient, ce ne seroit pas une marque seure qu'ils les eussent, ou qu'ils les meritassent, & c'est ce qu'ils poursuivent avec o-

piniâtreté.

Mais souviens toy que celuy de prudent t'avertit. Car les noms ne sont rien, si on n'a en soy les choses qu'ils fignifient.

t'appliquer serieusement & sans relâche à cons noître chaque chose par toy-même; que celuy de complaisant t'engage à recevoir de bon cœur ce qu'il plaît à la Nature universelle de t'envoyer; & que celuy de magnanime t'obli-ge à élever ton esprit au dessus de tous les mouvemens de la chair, & à mépriser la gloi-re, la mort & toutes les autres choses sembla-bles. Si tu conserves donc ces beaux noms fans te foucier que les autres te les donnent, tu fans te soucier que les autres te les donnent, tu feras un autre homme, & tu meneras une autre vie, car de vouloir être encore tel que tu as été jusques icy, & de te laisser encore déchirer & traîner par les mêmes soins, cela est d'un homme lâche, trop attaché à la vie, & entierement semblable à ces miserables qui combattent contre les bêtes, & qui à demimangez & tout couverts de sang & de blessures demandent d'être reservez au lendemain pour être encore exposez aux mêmes dents & aux mêmes ongles. T'âche donc de parvenir à ce peu de noms, & quand tu y seras parvenu, tâche det'y maintenir comme si tu étois transporté dans les isles des Bienheureux. Que si tu t'aperçois que tu ne puisses pas les garder tous, retire-toy dans quelque coin que tu puis **fes** 

Que si tu s'aperseis que tu ne puisses pas les conserver tous, retire-toy dans quelque com que tu puisses défendre. ] C'est contre ceux qui ne pouvant pas avoir toutes.

ses désendre, ou sors même du monde entierement sans te fâcher, avec un esprit de simplicité, de liberté & de modestie; & ravi de pouvoir au moins saire cette bonne actiondans la vie, que d'en sortir courageusement. Mais ce qui t'aidera le plus à retenir tous ces noms, c'est de te souvenir des Dieux, & de penser qu'ils ne veulent pas que les hommes les slatent, mais qu'ils seur ressemblent, & qu'ils sassent, comme le siguier sait ce qui est de l'homme, comme le siguier sait ce qui est du siguier; le chien ce qui est duchien; & l'abeille ce qui est de l'abeille.

IX. La comedie du monde, la guerre, la frayeur

soutes les vertus ensemble se dépitent & n'en veulent aucune. Il n'y a pas de plus grande erreur, les vertus naissent les unes des autres, & nôtre persection ne s'accomplit que

par dégrés.

Et de penser qu'ils ne ventent pas que les hommes les flatent, mais qu'ils heur ressemblent. ] Il n'y a rien do mieux dit : flater Dieu c'est luy offrir des sacrifices, chanter ses louanges, & luy demander pardon de ses fantes sans se corriger. Car c'est traiter. Dieu comme un enfant qu'on veut amuser par de faux semblans & par de belles paroles. Pour plaire à Dieu il faut luy ressembler & être (a) transsormé en son image, comme dit saint Paul.

IX. La comedie du monde, la guerre, la frayeur. ]
Une seule de ces choses sussit pour nous faire perdre
Dieu, quand nous ne sommes pas étroitement unis avec luy.
Mais quand cette union est parsaite (b) riennes parois nous.
separer de son amour, ny la mort, ny la vie, ny les Anges, ny les

vertus, &c.

frayeur, la paresse ou l'esclavage essaintes peut-être dans un seul jour toutes ces saintes

maximes de ton esprit.

promene-t-il pas son imagination? Combien de choses fait-il passer devant luy comme en revûe? Mais il ne faut pas se contenter de connoître; il faut agir & joindre la pratique à la theorie, si l'on veut bien faire son devoir, & conserver pur& entier en soy-même le plaissir que donne la connoissance des choses; ce plaisir qui pour être secret n'en est pourtant ny moins sensible, ni plus caché.

X. Sur combien d'objets un Phylicien ne promene-t-il pas son imagination? Il n'y a rien de pius dangereux que l'étude de la Physique : car en sixant les yeux de nôtre corps sur des choses purement corporelles, elle detourne les yeux de nôtre intelligence, de la contemplation de l'estre incorporel & invisible, seul veritable & seul solide, c'est-à-dire de Dieu, & de la meditation de ses vertus. C'est pourquoy saint Paul nous avertit de prendre garde qu'on ne nous seduise (a) par la Philosophie er par les principes de la science mandaine. Autonin ne veut pas blâncer entierement cette science; carelle peut être utile, pourveu qu'on joigne la pratique à la theorie. & que la contemplation des beautez de cet univers nous porte à rendre à son Greateur le culte qui luy est dit.

Ce plaisir, qui pour estre secret n'en est pourtant ny moins sensible, ny plus caché. ] Ce jugement est beau. Antonin y prouve deux veritez tres-importantes; la premiere, que le plaisir que donne la connoissance des choses n'est ny pur ny entier, quand cette con-

Marc Antonin. LIV. X.

175

XI. Quand jouiras tu de la simplicité & de la gravité? Quand auras tu une connoissance si distincte de chaque chose, que tu sçaches ce qu'elle est dans son essence; quel lieu elle occupe dans l'Univers; de combien de temps sera sa durée; ce qui entre dans sa composition; à qui elle peut être donnée; & ceux qui peuvent & la donner & l'ôter?

XII. Une araignée se glorisse d'avoir pris une mouche; & parmi les hommes l'un se glorisse d'avoir pris un liéure; un autre d'avoir pris un poisson; celuy là d'avoir pris un sanglier ou un ours; & celuy-cy d'avoir pris des Sarmates. Ne les trouvera-t-on pas tous devrais brigands si l'on examine bien leurs

opinions?

NIII.

noissance n'opera pas des actions qui luy soient conformes; & l'autre, que ce plaisir ne doit pas être estimé par ce qu'il a d'exterieur, & qui se repand au dehors; car ce n'est pas-là ce qui constitué son essence. C'est ce qu'il a d'interieur qui en fait le prix. Les hommes donc qui ont établi cette maxime, que tout nôtre seavoir n'est rien siles autresne seavent que nous l'avons, n'estoient que des hommes vains qui cherchoient hors d'eux-mêmes ce qu'ils ne pouvoient pas trouver en eux, & qui connoissoient nullement la nature du plaisir que, l'intelligence donne. Il est secret, mais il en est d'autant plus pur, plus sensible & moins caché.

XI. Et qui sont ceux qui peuvent la donner & l'oter. ] Cette connoissance seule suffit pour nous détacher des creatures & nous ramener à Dieu. Car c'est Dieu seul qui peut ôter & donner toutes choses.

XII. Ne les trouvera-t-on pas tous de vrais brigands. El'on examine bien leurs opinions. I Antonin se moque

XIII. Accoutume-toy à connoître & à examiner comment toutes choses se changent les unes dans les autres, sois attentif à ces changemens, & t'exerce continuellement à cette maniere de meditation. Il n'ya rien qui rende l'ame si grande; car celuy qui sçait que dans un moment il sortira de la vie, & quitera tout par consequent, il a déja dépouillé son corps, & s'est remis tout entier, pour ce qui regarde ses actions, entre les mains de la souveraine ju-

icy des pretextes specieux que les hommes donnent à leurs inclinations; le Chasseur dit qu'il ne va à la chasse que pour faire de l'exercice, & pour s'accoutumer au travail; le Pêcheur qu'il n'aime la pêche que pour se delasser, & pour aiguiter l'industrie dont on a besoin pour surprendre par ruses & par finesses eles plus son se les animaux; & l'Officier dit qu'il ne va à la guerre que pour la gloire & pour servir son Prince & son païs. Cet Empereur assure que rien n'est plus faux, & que si l'on pouvoit penetrer dans leur interieur, & connoître ce qui les fait agir, on verroit, que la plûpart n'aiment la pêche, la chasse ou la guerre que par un esprit de brigandage, ou pour l'amour du gain, & que les uns & les autres sont des voleurs & des brigands, comme les Scythes répondirent à Alexandre: Toy qui te vantes d'estre uenu pour exterminer les voleurs, tu es le plus grand voleur de la terre. Et c'est par cette même raison qu'un Ancien a appellé la chasse une injustice & la mere de la cruauté. Si on approfondissoit bien les opinions des hommes, on ne trouveroit que trop cet esprit de brigandage dans les emplois les plus justes & les plus saints.

XIII. Et s'est remis tout entier pour ce qui regarde ses assions entre les mains de la souveraine justice.

stice; & entre celles de la nature universelle pour ce qui regarde les accidens qui peuvent luy arriver. Du reste il n'a pas seulement la moindre attention à ce qu'on pourra dire, penser ou faire contre luy; content de ces deux, avantages, d'agir avec justice dans ce qu'il fait, & d'embrasser avec joye ce qui luy arrive, il renonce à tous les autres soins & à toutes les autres occupations du monde. Il ne demande qu'à marcher droit par le chemin de la loy, & qu'à suivre Dieu, dont toutes les voyes sont droites, & tous les jugemens justes.

XIV. Que sert-il d'avoir des désiances & des soupçons, quand il dépend de toy de voir dequoy il s'agit, & ce qu'il faut faire? Si tu le

vois,

C'est-à dire qu'il conforme tous ses desirs, toutes ses actions, & toutes ses pensées aux regles immuables de la souveraine Justice, à laquelle il se soumet entierement. Il n'y a rien

de plus beau que tout cet article.

Il ne demande qu'à marcher droit par le chemin de la Loy, & qu'à suivre Dieu. ] Marcher droit par le chemin de la Loy, c'est ne faire rien que de juste. Suivre Dieu, c'est se conformer entierement à ses volontez, & recevoir avec plaisir tout ce qu'il ordonne. On ne sçauroit faire l'un'que par l'autre; c'est pourquoy Antonin les a joints tous deux. Toutes ces veritez sont tirées du 1v. Liv. dés Loix de Platon.

XIV. Que sert il d'avoir des désiances de des soupsons, quand il dépend de toy de voir de quoy il s'agit. ] Il n'y a rien de plus dangereux pour les hommes, & sur tout pour les Princes, que les irresolutions où les jette tres-souvent une inutile & superstitieuse prevo-

yance

vois, fais-le avec douceur, co fais regainer derriere toy. Si tu ne le vois pas, fuspons ton action, se consulte tes conseillers les plus publies. Que si quelqu'autre chose vient traverse, conduy-toy sagement selon some son en suivant toujours ce qui te paroit just. C'est le meilleur but que l'on puisse se proposer, & ce n'est qu'en s'en éloignant qu'on tombe dans un égarement sunesse.

XV. Tout homme qui obeit toujours la raison est en même-temps agissant & trais

quille

yance: si l'on voit ce qu'il faut faire, on doit agir sans, il garde plus loin, & si on ne le voit pas, il faut prendre confeil des autres. Ces soupçons, mais il arrivera cecq, mis il arrivera cela, sont étrangers à la chose, & doivent être rejetter.

Et ce n'est qu'en éloignant qu'en tombe dans un rement suneste. L'irresolution qui nous fait manque, une chose juste nous fait plus de mal que ne pourroient tre les inconveniens que nous prevoyons, quand ils articolent tous ensemble. Cet endroit est intelligible dans texte, & j'ay pris la liberté de le corriger en ajoutant unité.

blabera esti.

XV. Tout homme obeit à la raison est en membre agissant és tranquille. ] C'est un tresor que cet arguelle. Quoy que nous tassions, si nous agissons avec agissant on & avec tumulte, c'est une marque seure que la raison n'en est point. Et ce qui est dit de Dieu dans l'Ecriulte, qu'il n'estoit point dans le tourbillon ny dans les tempestés, mais seulement dans la douce haleine du Zephyre: nous pour vons le dire aussi de la raison avec beaucoup de verité & diustice. Elle n'habite point dans le trouble, elle est toujour inseparable de la tranquillité.

Serienze

quille, serieux & gay.

XVI. Dés que tu es éveillé, demande toy s'il t'importe beaucoup qu'un autre fasse ce qui est bon & juste, tu trouveras qu'il ne t'importe nullement.

XVII. Quand tu vois des gens qui parlent en maîtres, & qui louent & blâment avec autorité & avec orgueil, ne manque pas d'examiner leur vie : tâche de découvrir ce qu'ils sont à table & dans leur cabinet, penetre leurs

desseins,

Serieux & gay. ] Voilà encore une precieuse verité qu'Antonin nous enseigne icy en deux mots. Les emportemens de joye & le rire excessif ne se trouvent jamais avec la raison. La joye & la gayeté, que la raison accompagne toûjours, sont inseparables de la gravité & de la severité, s'il est permis de se servir de ce terme pour exprimer la force de ce mot admirable de Seneque, Severa res est verum gaudium, La veritable joye est quelque chose de severe, c'est à dire de grave & de serieux. Le rire à gorge déployée est ridicule & fol.

XVI. Dés que tu es éveillé, demande-toy s'il t'importe beaucoup.] Nous ne devons attendre que de nousmêmes tout le bien & tout le mal qui peuvent nous arriver. La justice ou l'injustice des autres ne nous regardent point, & nous doivent être entierement indisferentes; la seule part que nous y devons prendre c'est pour l'interest de nôtre prochain que nous devons aimer comme nous-mêmes.

XVII. Tâche de découvrir ce qu'ils sont à table & dans leur cabinet. ] Si on pouvoit interroger la table & le cabinet de ces censeurs publics, & que la lampe qui éclaire la nuit dans leur chambre pût parler encorce comme elle parle dans Lucien, nous découvrirons

180 Reflexions Morales de l'Emp.

desseins, ce qu'ils recherchent & ce qu'ils suyent, & souviens-toy qu'ils ne vivent que de rapines & que de vols, qu'ils sont, non pas, comme on dit, avec les pieds & avec les mains, mais avec la plus precieuse partie d'eux-mêmes, avec laquelle, s'ils vouloient, ils pourroient acquerir la soy, la modestie, la verité, la loy & lebon genie.

XVIII. Un homme modeste & bien in-

. struit

une infinité de chose qui en nous vangeant de leur orgueil, nous teroient bien voir qu'il ne leur appartient pas de juger des autres.

Et souviens toy qu'ils ne vivent que de rapines es que de vols. ] Cette pensée me paroît parfaitement belle. Ceux qui s'attribuent insolemment je droit de loiier ou de blâmer les hommes, ne vivent que de rapines & de vols: car outre qu'ils s'élevent un tribunal qui ne leur appartient point, & qu'il établissent leur reputation sur les ruines de celle de leur prochain, ils volent à Dieu le principal de ses droits, & jugent de la loy & de la justice. S'Ecriture même appelle rapine quand la creature s'égale à Dieu. Or c'est s'égaler à Dieu, & se mettre même au-dessus de luy que de juger des hommes.

Et avec laquelle s'ils vouloient ils pourroient acquerir. ] Qu'Antonin met bien dans tout leur jour la folie & l'aveuglement de ces hommes vains! il dépend d'eux d'acquerir legitimement tant de rares vertus, & ils aiment mieux faire un tresor d'injustice & de mensonge.

La loy. ] Acquerir la Loy, c'est à dire au lieu de la violer en s'en declarant le juge, s'y soumettre de tout son cœur en conformant à ses décisions nos paroles & conformant à se decisions nos paroles de conformant à se decisions nos paroles de conformant à se decisions nos paroles de conformant à se decis

nos pensées.

XVIII.

Marc Antonin. LIV. X.

Aruit dit à la Nature qui donne tout & qui retire tout, donne-moy tout ce que tu voudras, & reprens ce qu'il te plaira. Et il le dit non pas avec une fierté insolente, mais d'une maniere qui luy marque son respect, son o-beissance & son affection.

XIX.Le temps qui te reste à vivre est court, vis comme sur une montagne; car il n'importe icy ou là, si tu es dans le monde comme

dans une ville.

XX. Montre aux hommes un homme vraiment homme, & qui vive selon la nature. Qu'ils le voyent, qu'ils l'interrogent. Et s'ils ne peuvent le supporter, qu'ils le fassent mou-

XVIII. Et il le dit non pas avec une sierté insolente.] Antonin scavoit bien qu'il y a des hommes qui disent par fierté & par insolence ce qu'on doit dire par obeissance & par soumission. Caron ne voit que trop de ces gens qui ne

sont hardis que contre Dieu.

XIX. Vis comme sur une montagne. C'est à dire, vis comme si le lieu que tu habites étoit le plus agreable & le plus délicieux lieu du monde. Car les Anciens n'estimoient que les lieux qui étoient bâtis sur des montagnes. Or peut voir l'article xx 1 11. de ce mê me livre.

comme dans une ville.] Si le monde n'est pour toy qu'une seule & même ville, tous les lieux te seront éga:ux.

XX. S'ils ne peuvent le supporter, qu'ils le sussemment. ] Antonin avoit sans doute devant les yeux l'excellent passage de Platon, où Socrate parle de la

182 Reflexions Morales de l'Emp.

rir. Il vaut beaucoup mieux mourir, que de vivre comme eux.

XXI. Il n'est plus temps de disputer quel

est l'homme de bien, mais de le devenir.

XXII. Pense incessamment à l'éternité & à la matiere universelle, & souviens-toy que chaque chose en particulier est à l'égard de la matiere un grain de sable, & à l'égard du temps un clin d'œil.

XXIII. Sur chaque objet qui t'environne pense d'abord qu'il se dissout déja, qu'il change, qu'il se dissipe & qu'il se corrompt. Enfin que la vie n'est pas plus en luy que la mort.

XXIV. Regarde ce que sont les hommes, ils mangent, ils dorment & sont toutes les au-

tres

contradiction que la justice trouve dans l'esprit des hommes, & où il assure qu'elle est si forte que si la souveraine justice venoit au monde sous une figure humaine, les hommes ne pourroient la soussir, & la livréroient à une

mort ignominieute & cruelle.

XXI. Il n'est plus temps de disputer quel est l'homme de bien, mais le dévenir. ] C'étoit le desaut le plus ordinaire des Philosophes & sur-tout des Stoïciens; ils passoient leur vie à disputer sur la definition de l'homme de bien. Antonin lassé de ces disputes, dit admirablement qu'il ne s'agit plus de disputer qu'el il est, mais de l'être. Car ce n'est pas l'être que de disputer. Au contraire la chaleur & l'animosité, sœurs inseparables de la dispute; sont bien plus capables de nous éloigner de cet état que de nous y mettre.

XXIV. Regarde ce que sont les hommes, ils mangent, ils dorment, &c. ] Antonin yeur faire connoître Marc Antonin. LIV. IX.

183

reis fonctions naturelles. Regarde qui sont ceux qui commandent aux autres; ils sont reimplis d'orgueil, ils se mettent en colere, & maitent de haut en bas ceux qui sont soûmis à liberautorité. Remets en ta memoire de commende de chose ils sont eux-mêmes les esclaves, de à quel prix. Et pense à ce qu'ils seront bientes.

\*\* XXV. Ce que la nature universelle porte à chaque

insilete de l'homme par les necessitez indispensables insquelles il est assujetti. En effet, rien n'est plus insilerable.

Regarde qui sont ceux qui commandent aux autres. ]
Après avoir parlé de la misere des hommes en general, il parle de celle des grands Seigneurs. Ce n'est le plus souvent qu'orgueil, emportement, injustice, ignomance.

To combien de chose ils étoient eux-mêmes les esclames, il n'y a que peu de temps, & à quel prix. ] Anpoinin nous fait entendre qu'on peut souvent dire à ceux matinous veulent maîtriser ce que Davus dit à Horace mans la v11. Satiredu livre 11.

Tunc mihi Dominus rerum impariis hominumque Tot tantisque minor, quem ter vindicta quaterque Imposita haut umquam misera formidica privet?

Pous estes mon maître vous que tant de choses & tant Thommes differens tiennent assujetti? Vous que toutes du ceremonies des Preteurs cent sois reiserées ne pourroient Jamais affranchir de la crainte?

qu'il vient de dire; car l'esclavage des grands est d'auqu'il vient de dire; car l'esclavage des grands est d'auque plus honteux que celuy des plus vils esclaves. que le prix qu'ils en retirent est honteux et bas.

V 2

XXV.

184 Reflexions Morales de l'Emp. chaque particulier, c'est ce qui luy est utile, & il luy est utile dés le moment qu'elle le luy

porte.

XXVI. La terre aime la pluye; l'air aime à la donner. Le monde aime à faire ce qui doit necessairement être fait. Je dis donc au monde j'aime ce que tu aimes. N'est-ce pas même le langage ordinaire & commun, & sur tout ce qui se fait, ne dit-on pas que cela aime à se faire.

XXVII.

XXV. Et il luy est utile des le moment qu'elle le luy porte. ] C'est pour resuter l'opinion de ceux qui dissoient qu'une chose pouvoit être utile pour l'avenir, & fâcheuse pour le present. Antonin soutient qu'elle est utile dés le moment qu'elle est donnée par la Nature, qui ne donne jamais rien que quand il le faut.

qui ne donne jamais rien que quand il le faut.

XXVI. La terre aime la pluye, l'air aime à la donner. ]

Ce font des vers d'Euripide rapportés par Aristote dans le 1.

chap. du v 1 1 1. de ses Morales. Et sur ces vers Antonin fait

la reflexion suivante.

Je dis donc au monde: J'aime ce que tu aimes. ]
Car puisque le monde aime tout ce qui arrive, c'est
une injustice à une partie de n'aimer pas ce qu'aime le
tout.

Et sur tout ce qui se sait ne dit-on pas que cela aime à se saire. ] Il semble qu'Antonin tombe un peu icy dans le désaut des Stoiciens qui philosophoient souvent sur un jeu de mots. Cette saçon de parler des Grecs & des Latins, car elle n'est hullement Françoise, cela aime à se saire, veut dire simplement cela a accoutumé d'arriver. Ainsi le raisonnement d'Antonin pour roit bien n'estre pas trop juste. Cependant pour le désendre on peut dire que cette expression cela aime à se saire ne signifie sela a accontumé d'être sait, que

XXVIII. Soit persuade que ce petit coin deterre est comme tous les autres, qu'on y caussi bien, & qu'on y trouve les mêmes choses que sur le sommet d'une montagne, & que sur le rivage de la mer. Par tout tu re-tomoîtras la verité de ce que dit Platon que fage est ensermé dans les murs d'une ville comme

parce que ce qui est le plus agreable au monde, c'est ce qui

arrive le plus souvent.

XXVII.Ou tu vis dans ce lieu là 6 tu y es déja accoutumé ] C'est pour s'empêcher de tomber dans le dégoût des lieux dine l'on habite. On nous y fommes pour toûjours, & la coutume nous les rendra supportables; ou nous en sortiens, & nous voilà contens; ou nous mourrons, & voilà contens; ou nous de chagrin & tant de beine?

Ti voilà ton ministere achevé. ] Antonin appelle la vie un ministere, un service, parce que les hommes le sont nez que pour travailler & pour servir aux desseins de

Dieu.

XXVIII. Et qu'on y trouve les mêmes choses. ] C'est ce qu'Epicure disoit : Et quelque lieu que s'aille s'y Fouveray un Soleil, une Lune, des Astres, des songes, des auspices & des Dieux.

Firmé. C'est dans le Theætetus, dans ce Dialogue adpermé. C'est dans le Theætetus, dans ce Dialogue admirable, où Socrate compare les avantages que les mommes d'Estat ont sur les Philosophes avec ceux que

comme dans l'enceinte d'un parc de brebis sur

une haute montagne.

XXIX. Fais-toy toûjours ces questions: En quel état est presentement mon ame? quel bien luy fais-je? à quel usage est-ce que je la mets? Est-elle sans intelligence? S'est elle separée & retranchée de la societé? Est-elle si fort mêlée, confonduë & collée avec cette miserable chair qu'elle suive tous ses mouvemens, & qu'elle luy obeisse comme son esclave?

XXX. Quiconque s'enfuit de chez son mastre, est un esclave sugitif. Nôtre maître c'est la loy. Quiconque donc transgresse la loy, est un sugitif. Celuy qui s'assige, qui se sa che ou qui craint, l'est tout de même: car que

veut-

les Philosophes ont sur les hommes d'Estat, & où il dit que (a) le Philosophe à cause du peu d'experience qu'il a dans les affaires, paroîtra toujours aussi ignorant & aussi grossier que les bergers car quoy qu'il viva dans une ville au milieu de ses Concitosens, il y est comme s'il estoit dans un parc de brebis sur le sommet d'une montagne. Et Antonin ne se sett de ce passage que pour en tirer cette consequence que puisque le Sage trouve les delices de la montagne au milieu du tumulte des villes, tout le monde peut les y trouver comme luy.

XXX. Nôtre maître c'est la Loy. ] La Loy, c'est à dire Dieu, qui est la Loy vivante & éternelle. C'est pourquoy Platon dit, que la Loy est le Dieu des Sages, Epist. v 1 1 1. Et Socrate dans le Minos, que la Loy n'est autre chose que

Š ŠVT 🕒 EŽEUPETIS, inventio ejus quod est.

XXXI.

<sup>(2)</sup> P. 174. de l'édit. de Serres.

Marc Antonin, LIV. X.

187

veut-il? il veut, autant qu'il est en son pouvoir, s'oppose à ce qui est ordonné & resolu par l'esprit universel qui gouverne & qui regle tout. Or cet esprit, n'est autre que la loy qui distribue à chacun ce qui luy convient & qui luy est propre. Donc celuy qui craint, qui se fâche, & qui s'afflige est un esclave sugitif, car il s'oppose à la loy.

XXXI. Quand la femme a conçû, d'autres choses viennent achever & former l'enfant. Quel merveilleux effet d'une telle cause! Dés que cet ensant est formé, il avale de la nourriture, & dereches d'autres causes viennent concourir à luy donner le sentiment & le mouvement, en un mot, la vie, la sorce & toutes les autres qualitez. Combien y a-t-il là de merveilles? Ce sont ces secrets de la nature qu'il saut mediter. Il saut tâcher de voir la vertu qui opere toutes ces choses, comme on voit celle qui pousse les corps en bas & en haut.

XXXI. Comme on voit celle qui pousse les corps en bas & en haut. ] La vertu qui opere tous les mylteres de la naissance & de l'accroissement des hommes ne se voit qu'avec les yeux de l'esprit, non plus que celle qui fait la pesanteur ou la legereté des corps; soit que cette pesanteur & cette legereté viennent de ce que chaque chose tend à se joindre avec celle qui est de même nature qu'elle, comme les Stoiciens le croyoient, car les corps n'ont d'eux-mêmes ni pesanteur ni legereté: soit qu'elles ne viennent que du mouvement de la terre, qui tournant autour de son centre, fait que toutes

188 Reflexions Morales de l'Emp.

haut. Non pas veritablement avec les yeux,

mais aussi clairement.

XXXII. Pense tres-souvent que toutes choses sont & seront comme elles ont été, & remets-toy devant les yeux toutes les comedies
& toutes les scenes semblables que tu as vûes
toy même, ou que tu as lûes dans l'Histoire;
par exemple la Cour d'Adrien, celle d'Antonin, celle de Philippe, celle d'Alexandre, celle de Cresus; c'est toûjours la même chose,
il n'y a de difference que le changement d'Acteurs.

XXXIII.

les parties de sa masse tendent à s'en élorgner, & qu'elles s'en éloignent avec plus ou moins de vitesse; selon qu'elles ont plus ou moins de mouvement. Celles qui en ont le moins étant repoussées avec violence par celles qui en ont le plus, & qui par là les sont paroètre

pefantes.

Non pas veritablement avec les yeux, mais aussi elairement. ] Les yeux du corps sont bien moins sideles
que ceux de l'intelligence, car ils ne sont éclairez que
par une lumiere materielle qui nous trompe à tous momens, au lieu que les yeux de l'esprit sont éclairez par
la lumiere éternelle & veritable, qui ne trompe jamais,
& auprès de laquelle tout n'est que tenebres. C'est
pourquoy Saint Ambroise disoit-fort bien en parlant
des Sacremens: On voit bien mieux les choses qu'on ne voit pas
que celles qu'on voit. Melius videntur, qua non videntur,
quam qua videntur.

XXXII. Iln'y a de difference que le changement d'Asseurs.] Car ce changement n'empêche pas que les choses ne soient toûjours les mêmes, comme une piece de theatre est toujours la même, quoy qu'elle soit jouée par differentes trou-

pes de Comediens.

Marc Antonin. LIV.X. 189

XXXIII. Celuy qui s'afflige & qui se plaint de quelque chose que ce soit, est tres-semblable à un pourceau qu'on égorge, & qui regimbe & sait de grands cris. C'est la même chose de celuy qui seul dans son lit se lamente nour les chaînes dont nous sommes liez & garactez. Souviens-toy qu'il est donné à l'animal maisonnable de suivre volontairement sa destinée, & que la suivre seulement c'est une necessité imposée à tous les animaux.

XXXIV. Considere separément tout ce que tu fais, & sur chaque chose sais toy cette demande: La mort est-elle donc si cruelle, parce

qu'elle me privera de cecy.

XXXV.

XXXIII. C'est la même chose de celuy qui seul dans son les se lamente pour les chaînes dont nous sommes liez. ]

Il parle des chaînes de la fatale necessité, c'est-à-dire de la destinée que les hommes ne peuvent ny éviter ny rompre.

Et que de la suivre seulement, c'est une necessité imposse à tous les animaux. ] Voila une distinction bien
avantageuse à l'homme. Dieu a imposé à tous les animaux la necessité de suivre leur destinée, il n'y a que
litemme à qui il a donné le pouvoir de la suivre vologitairement: & ce n'est que par cette soumission qu'il
en devient le maître; cartoutes choses sont soumises à celuy
qui est soumis à Dieu.

XXXIV. La mort est-elle donc si cruelle, parce qu'elle me privera de cecy? ] Si nous examinions ainsi en détail toutes nos occupations, nous n'en trouverions pas une qui dût

nous faire regreter la vie.

190 Reflexions Morales de l'Ange

XXXV. Quand tu es choque de faire de quelqu'un, examine toy d'abord con me, & regarde fi tu n'as jamais rien fair de que reil. Par exemple, fi tu n'as jamais pris poits une veritable bien l'argent, les plaisers, la valme gloire ou d'autres choses semblables. Cette reflexion dissipera dans le moment toute se colere, sur-tout si tu te souviens en même temps que ce malheureux a été forcé de saite ce qu'il a sait: car comment pouvoit-il s'on empêcher? Si tu le peux, arrache-le à cette force majeure qui l'entraîne.

XXXVI. Quand tu vois Satyrion sectateur de Socrate, represente-toy Eutyches ou Hymenes. Quand tu vois Euphrates, represente-

toy

XXXV. Que ce malheureux a esté forcé de faire ce qu'il fait.] Car il est vaincu & entraîné par ses passions, comme il l'a déja fait voir ailleurs.

XXXVI. Quand tu vois Satyrion Settateur de serate. ] Satyrion, Euphrates, Alciphron, Xenophron, étoient des Philosophes du temps d'Antonin. Euphrates ne peut donc pas être celuy dont Pline fait Paline dans la dixiéme Lettre du Livre I. Car il étoit mont avant qu'Antonin vint au monde, Adrien luy ayant perfusis de prendre du poison à cause de sa vieillesse & d'une maladie des ser dont il estoit attaqué. C'estoit sans doute un de ses sils. Il nous reste encore des Lettres qui portent le nom d'Alciphron.

Eutyches, ou Hymenes. ] Eutyches, Hymenes, Eutychion, Sylvain, Tropeophore, Criton & Severe Philofophes tantanciens que modernes, & qui estoient tous morts

avant le regne d'Antonin.

Linfi

Marc Antenin, LIV. X.

toy Eutychion ou Sylvain. Quand turegardes Alciphron, pense d'abord à Tropeophore Quand tu vois Xenophon, imagine toy
Criton ou Severe, & quand tu jettes les yeux
surtoy-même, represente toy quelqu'un des
Cosars. Ainsi sur chacun trouve dans les siécles passez quelqu'un qui luy ressemble, & sais
ensuite cette reslexion: Où sont tous ces genslà? ils ne sont plus. Decette maniere tu t'accoutumeras à voir que toutes les choses humaines ne sont qu'une sumée & qu'un rien.
Sur-mut si tu te souviens en même temps que
ce qui est une sois changé ne paroîtra plus dans
toute la suite innombrable des siècles. Et toy

Ains sur chacun trouve dans les siecles passez quelqu'un qui luy ressemble. Pour se souvenir de la fragilité des choses humaines, il semble qu'il devroit sustire de penier en general aux hommes qui ont vécu avant aous & qui sont morts; mais comme nous nous aimons nous-mêmes & tout ce qui a rapport à nous plus que toutes choses, la ressemblance que ceux qui nous ont precedez ont avec nous & avec ceux qui vivent de nôtre remps nous touche davantage & fait plus d'impression sur nôtre esprit. Voilà le fondement de cette maxime.

Que ce qui est une sois changé dans toute la suite innombrable des secles. ] Quoy que les Stoiciens sussentient persuadez que la Nature renouvelleroit plusieurs tois le monde, ou même toujours, & qu'ils crustent par là une espece de resurrection, comme cela paroît par ce beau passage de Chrysippe dans le Livre de la Providence, Cela estant, il est manifeste qu'il n'est pas impossible qu'après nôtre mort par la revolution de certains periodes.

quel espace de temps y occupes-tu? mais quelque court que soit cet espace, n'est-ce pas assez de le passer honnêtement? Quelle matiere & quelle occasion veux-tu éviter de déployer ta force & d'exercer ta vertu? Car que sont tous les accidens qu'un exercice de la raison qui connoit exactement la nature & la qualité des choses qui arrivent dans cette vie? Demeure donc ferme jusqu'à ce que tu te les sois toutes rendu familieres, comme un bon estomae s'accomode de tout, s'approprie tout, & comme un grand seu convertit en slamme & en lumiere tout ce qu'on y jette.

XXXVII Que personne ne puisse dire veritablement que tun'es ni de mœurs simples, ni homme de bien. Fais mentir tous ceux qui penseront cela de toy. Cela est en ton pouvoir. Qui t'empêche d'être homme de bien & simple? resous-toy seulement à ne plus vivre si tun'es tel. Car sans cela la raison ne veut pas que tu vives. XXXVIII.

periodes de temps neus ne soyons résablis dans le même sigure où nous sommes. Ils soûtenoient pourtant que ce ne seroient pas les mêmes choses qui reviendroient, mais des choses entierement semblables. Par exemple que le même Socrate ne reviendroit pas, mais un autre tout semblable à luy.

Car que sont tous les accidens qu'un exercice de la raison. ]
C'est pourquoy les Grecs les appellent tous des combass

dywirds.

XXXVII. Car fans cela la raison ne veut pas que an vives. ] La vie ne nous est donnée qu'asin que nous avan-

· Mare Antonin. LIV. X.

XXXVIII. Qu'est-ce qu'on peut dire ou faire de mieux sur cette matiere? Quoy que ce puisse être, il est en ton pouvoir de le dire ou de le faire, n'allegue point pour excuse que tu en es empêché. Tu ne cesseras de gemir & de te plaindre que quand tu te seras mis en état de faire dans toutes les occasions qui se presenteront tout ce qui est propre & convenable à la nature de l'homme, avec le même plaisir que le voluptueux trouve dans le luxe & dans les delices. Car tout ce que tu peux faire selon ta propre nature, tu dois le regarder & l'embrasser comme la joüissance d'un tres-grand bien... Or en tout temps & en tous lieux il depend de toy d'agir de cette ma-niere. Un cylindre, le feu, l'eau, & toutes les autres choses qui sont regies par une na-ture & par une ame privée de raison, ne peu-vent pas toûjours conserver le mouvement qui leur est propre, car elles trouvent souvent des obstacles sur leur chemin. Mais il n'en est pasainsi de l'ame ou de la raison, elle continuë toûjours son essort selon son essence, & comme il luy plaît, au travers de toutes les difficultez qui s'opposent à son passage. Metstoy donc bien devant les yeux cette facilité a-

avancions dans la perfection; dés que nous nous arrêtons, ou que nous reculons, c'est un bien dont nous ne jouissons qu'avec injustice. XXXVIII.

194 Réflexions Morales de l'Emp.

vec laquelle la raison perce & surmonte tous les obstacles comme le feu se porte enhaut; comme une pierre descend en bas; & comme un cylindre roule sur un lieu penchant; & n'en demande pas davantage. Car tous les autres empêchemens que tu pourras trouver, ou ils viendront de ce cadavre que tu traînes, ou bien ils ne pourront te nuire, ni te faire aucun mal sans le secours de ton opinion, & sans la permission de ta raison même. Autrement celuy qui les souffriroit deviendroit tout aussitôt méchant. Veritablement pour tous les autres ouvrages de l'art ou de la nature, dés que le moindre mal leur arrive, ils sont gâtez & ne sont plus de même prix: mais icy on peut dire tout le contraire, & assurer que l'homme qui se sert bien des accidens qui le traversent, en devient & plus estimable & meilleur. En-

XXXVIII. Ou bien ils viendront de ce cadavre que tu traînes. ] Et par consequent ils sont sans effet; car comment une chose morte pourroit-elle nuire à ce qui est immateriel & immortel?

Autrement celuy qui les soussirioit deviendroit tout aussi-tôs méchant. ] Si les choses pouvoient nous nuire malgré nous & sans nostre consentement, il n'y a personne qui pût s'empêcher d'être méchant. Mais elles ne nous nuisent qu'autant que nous leur en donnons là liberté en les rendant maîtresses de nos opinions.

L'homme qui se sert bien des accidens qui le traversent, en devient & plus estimable & meilleur. Car ces accidens sont comme le seu qui épure l'or.

homm

fin, souviens-toy qu'aucune chose ne nuit au Citoyen, quand elle ne peut nuire à la Ville; & qu'elle ne nuit point à la Ville quand elle ne nuit point à la Loy. Or ce qu'on appelle des malheurs & des infortunes ne nuit point à la Loy, & ne nuisant point à la Loy il ne sçauroit par consequent nuire, ni au Citoyen, ni à la Ville.

XXXIX. Quand un homme est bien imbu & bien penetré des veritables opinions, le moindre mot & le plus commun suffit pour luy faire rappeller sa constance & sa gayeté. Par exemple ce mot d'Homere, Quand homme devient par leur moyen venerable & comme sacré; & l'on peut dire de luy ce qu'un Historien (a) dit admirablement de Marius: Redit ab Africa Marius clade major, si quidem carcer, catena, suga, exiliave horriseaverant dignitatem. Marius revint d'Afrique plus grand par ses malbeurs, car sa prison, ses chaines, sa fuite, son exil relveoient sa dignité en inspirant pour luy des sentimens d'une sainte horreur.

Or ce qu'on appelle des malheurs & des infortunes ne nuit point à la Lcy. ] A la Loy, c'est-à-dire à l'ordre que Dieu a établi pour le gouvernement du monde; la beauté de cet ordre ne peut estre troublée par les infortunes ny par les calamitez, puis qu'au contraire elles sont dans les mains de Dieu les instrumens de sa bonté & de sa justice, & qu'il ne s'en sert que pour éprouver les bons & châtier les méchans. Ce raisonnement d'Antonin est sublime & beau.

XXXIX. Par exemple ce mot d'Homere. ] C'est un Passage du vi. Livre de l'Iliade v. 147. Mais il y abien de l'apparence qu'Antonin n'en avoit rapporté que les premieres paroles, puis qu'il dit le moindre mos suffit.

XLI.

Quand le vent fait tomber les feuillet de nos bosses. Le printemps aussi-tôt en fait renaute d'autres. Les mortels icy bas suivant les mêmes Loix. Quand l'un naît, l'autre meurt.

Tes enfans aussi sont de veritables seuilles ve yes feuilles ces hommes qui crient si haut ... & qui comme s'ils étoient seuls dignes d'esse crûs, louent ou blament les autres en public ou les déchirent & s'en moquent en partieul lier. Feuilles encore ceux qui dans les siécle fuivans recevront la memoire de ton noma: la feront passer à leurs descendans. Enfait toutes choses sont autant de feuilles, le prin temps les produit, le vent les abat, & la fo rêt en pousse d'autres à leur place, & elles ont toutes cela de commun, qu'elles sont de peu de durée. Mais toy tu les crains ou tu les defires comme si elles devoient durer to û jours Encore un petit moment, & tes yeux seront fermez; & d'autres viendront bien-tôt pleus rer ceux qui auront assisté à tes funerailles.

XL. Un œuil sain doit voir tout cequi ex visible, & ne pas dire, je ne veux voir end du verd. Car c'est le propre d'un œuil males de. L'ouie & l'odorat bien sains doivent être toûjours prêts & à entendre & à sentir tout ce qui peut être senti & entendu. Un bon estomac doit se faire également à toutes sortes de viandes, comme une meule est faite à moudre toutes

toutes sortes de grains. Il faut de même qu'un esprit sain soit preparé à tout ce qui luy arrivé. Celuy qui dit, que mes ensans vivent; que tout le monde loue ce que je sais; c'est un cent qui demande à voir du verd; c'est une cent qui ne veut que des choses tendres.

XLI. Dans le monde il n'y a personne de si heureux qui à sa mort n'ait autour de luy des gens qui se rejouissent du mal qui luy arrive. Si c'est un honnete homme & un homme sage, il se trouvera toûjours quelqu'un qui dirae ensin, nous pourrons respirer, nous voilà delivrez de ce pedagogue. Il est vray qu'il n'étoit fâcheux, ni incommode à personne, mais j'ay remarqué tres-souvent qu'il nous condamnoit en secret. Voilà ce qu'on dira de cet honnête homme. Mais pour nous, combien d'autres choses avons nous qui sont desirer à une infinité de gens d'en être désaits. Si en mou-

XLI. Quise rejonissent du mal qui luy arrive. ] Ce n'est pas qu'Antonin regarde la mort comme un mal, mais il parle seion le sentiment du peuple, qui la croyant un mal ne laisse pas de se réjouir de ce qu'elle arrive à ceux qu'il hait ou qui l'incommodent.

· Ilest vray qu'il n'ésoit fâcheux ny incommode à personne.]
C'est le veritable caractère d'un honnête homme; il condamne les vices sans toucher aux personnes, insestatur vitia, non homines, non castigat errantes, sed emendas. Plin.
Liv. 1. Epist. 10.

Mais pour nous, combien d'autres choses avons nous qui font desirer à une infinité de gens d'en estre désaits.]

mourant tu as ces pensées, tu mourras plus volontiers; car tu feras ce raisonnement: Je quite une vie où ceux qui en joüissent avec moy, & pour lesquels j'ay soussert tant de peines, fait tant de vœux, & passé par tant d'inquie-tudes, sont les mêmes qui veulent qui je meu-re, esperant que ma mort leur procurera peut-être quelque soulagement. Pourquoy donc voudrois-je faire ici un plus long sejour? Que ces reslexions ne t'obligent pourtant pas à en sortir mal avec eux; mais au contraire en fuivant ta bonne coutume, témoigne leur toûjours tous les sentimens d'amitié, de douceur & de bienveillance. D'un autre côté aussi ne les quite pas comme malgré toy, & comme en étant arraché; mais comme dans ceux qui meurent heureusement l'ame se détache doucement & volontairement du corps, il faut que tu te détaches d'eux de la même manie-Car la Nature t'a attaché & lié avec eux, elle t'en délie presentement. Je m'en détache donc, non pas par force, ni avec violence, mais

Puis qu'un si bon Empereur croit avoir sujet de penser ainsi, que doivent faire les autres? On voit dans ce Chapitre des marques d'une douceur & d'une charité sort rares, même parmi les meilleurs Chrétiens.

Que ces reflexions ne t'obligent pourtant pas à en fortir mal avec eux.] Quel toin de s'empêcher de blesser la charité & de mourir avec la haine du pro-

chain.

Mart Antonin. Lxv. X. 199

qui se font selon la nature.

XLII. Sur tout ce que tu vois faire, accoutume-toy autant qu'il t'est possible à rechercher pour quoy on le fait. Commence par ce que tu fais toy-même, & tâche de découvrir le but où tendent toutes tes actions.

XLIII. Souviens-toy que ce qui te remue & qui te fait agir comme une marionnette, ce sont les ressorts cachez au dedans de toy; & ces ressorts ce sont tes sens qui n'ont toûjours que trop d'éloquence pour te persuader: c'est l'ansour de la vie & toutes les autres passions; en un mot, l'homme interieur. Ne t'amuse donc point à considerer le vaisseau exterieur & les

XLII. Tache de découvrir le but où tendent toutes tes actions. ] Car si elles tendent à contenter nos desirs déreglez, elles produirent la corruption & la mort; & si elles vont à operer les biens de l'esprit, elles produiront la vie éternelle.

XLIII. Et ces ressorts ce sont tes sens qui n'ont toujours que trop d'éloquence pour te persuader. ] Il n'y
à dans le texte que ces-deux mots: C'est la Rhetorique,
mais il est aisé de voir que le passage n'est pas entier,
& qu'il faut ajoûter ou do qué rav des opinions, ou ais d'écrav des sens; c'est la Rhetorique de tes sens ou de tes opinion.
Car c'est asseurément ce qu'Antonin a voulu dire, & le Passage est fort beau.

C'est l'homme interieur.] C'est-à-dire l'ame, qui est à proprement parler l'homme, dont le corps n'est que l'organe, c'est luy que Saint Pierre (a) appelle l'homme caché du caur.

Reflexions Morales de l'Emp.

200

les organes qui en dependent. Ils en font que comme une scie ou un autre instrument, avec cette difference pourtant qu'ils sont nés avec toy: Mais sans la cause qui les meut & qui les arrête, ils seroient aussi inutiles que la navéte au Tisseran; la plume à l'Ecrivain; & le fouet au Cocher.

## LIVRE ONZIEME.

Les proprietez de l'ame raisonnable sont, qu'elle se voit elle-même; quelle se compose elle-même; qu'elle se rend telle qu'elle

I. L Es proprietez de l'ame raisonnable sont, qu'elle se voir elle-même. ] Il n'en est pas de l'ame comme des yeux du corps; ceux-cy ne peuvent se voir que dans un miroir ou dans un autre œuil : au lieu que l'ame se voit-elle-même, se connoît en elle-même, & ce qui est encore plus considerable, elle connoît en elle la souveraine sagesse, c'est-à-dire, Dieu. Mais d'un autre côté aussi elle n'a pas plus davantage que les yeux : car si les yeux ne peuvent voir que quand ils font éclairez par une lumiere qui est hors d'eux, l'ame ne peut voir non plus que quand elle est éclairée par la lumiere éternelle & vivante : pour peu qu'elle s'éloigne de cet objet. & qu'elle s'attache aux objets grossiers & palpa-bles, elle tombe dans de profondes tenebres, & n'est plus qu'aveuglement.

Qu'elle se compose elle-même, qu'elle se rend telle qu'elle veut. ] Et c'est ce que le corps ne se sauroit faire. P reuve que c'est un estre bien different.

Mare Antonin. Ltv. XI. 201
meut; qu'elle jouit des fruits qu'elle porte, au lieu que tout ce que portent les plantes & les animaux ne va qu'au profit des autres & jamais au leur; qu'elle parvient toûjours à sa fin entiere & parfaite, quelque bornée que soit sa vie, car il n'en est pas d'elle comme de la danfe d'une comedie, ou d'autres choses semblables, dont on ne sçauroit retrancher la moindre chose sans rendre l'action inparfaite & défectueuse,

Qu'elle jouit des fruits qu'elle porte, au lieu que tout et que portent, &c.] Les fruits de l'ame ce sont les traits que l'Ecriture appelle les fruits de la lumiere, de fruits de la justice, & les fruits de l'esprit, pour les opposer aux fruits de la chair, qui ne sont que tenebres, qu'injustice, que méchanceté: les fruits de l'ame sont la charité, la joye, la paix, la patience, la douceur, la tranquillité, la bonté, la sidelité, la justice, la sagesse, & la temperance. Et il y a deux differences essentielles entre ces fruits & ceux de la chair; la première, celle qu'Antonin explique icy, que l'ame en seuir, au lieu qu'on ne peut pas dire proprement que le corps jouisse des fruits de la chair, non plus que les autres animaux de ce qu'ils produssent : & la seconde que ces fruits de l'ame demeurent éternellement, au lieu que les fruits de la chair perissent avec elle. Ce passage me parolt fortbeau.

Du'elle parvient toujours à sa fin entiere & parsaite, quelque bornée que soit sa vie. ] A quelque heure que la mort arrive, l'ame est en état de partir; car elle est à sa perfection, elle est toujours entiere & parsaite; & non seulement cela, maiselle fait encore que son centrée dans la monde, quelque courte qu'elle soit, est comme une piece de theatre qui a toutes ses parties. Il n'en est

pas de même du corps.

202 Reflexions Morales de l'Emp.

fectueuse. En quelque endroit qu'on la surprenne, au commencement, au milieu, à la fin, elle fait que ce qui a parû est toûjours une piece complete & finie; de sorte qu'elle peut toûjours dire, j'ay tout ce qui m'appartient. De plus l'ame parcourt tout cet univers; elle se promene dans les especes immenses qui l'environnent; elle contemple sa figure; elle mesure en quelque maniere l'éternité; elle penetre & conçoit la regeneration periodique des choses: & lisant ainsi dans l'avenir elle voit clairement que ceux qui viendront aprés nous ne verront rien de nouveau, comme ceux qui nous ont precedez n'ont vû que ce que nous voyons. On peut dire même que par la raison de cette unisormité un homme qui n'a

De plus l'ame parcourt tout cet Univers, &c. ] Tous les Philosophes se sont servis de cet argument pour prouver la spiritualité & l'immortalité de l'ame. En esset si elle n'estoit pas spirituelle & immortelle, elle ne seroit nullement capable des proprietez que Dieu luy a communniquées, comme de n'estre rien d'étendu dans l'espace; de mesurer l'éternité; de comprendre l'insini; de penetrer dans les cieux & dans les abymes de la terre; & de joüir de la contemplation de l'immensité de Dieu, comme si elle n'avoit avec luy que les mêmes bornes: proprietez que la matiere ne peut jamais recevoir.

La regeneration periodique des choses. ] Lors qu'aprés chaque embrasement du monde, le monde reproduira les mêmes choses. Ila été assez par lé de cette opinion des Stosciens.

vécu que quarante années, quelque peu d'efprit qu'il ait, a vû tout ce qui a été avant luy & tout ce qui sera aprés. Les autres proprietez de l'ame sont l'amour du prochain; la verité, la pudeur, & de n'estimer rien tant que soy-même, ce qui est aussi le propre de la Loy. Et de cette maniere la droite raison est la même que la raison de souveraine justice.

II.

Et de n'essimer rien tant que soy-même. ] Parmy toutes les choses creées, il n'y a rien qui nous doive être si precieux que nôtre ame. Pendant que nous l'estimons moins que ces objets corporels & terrestres, ce qui arrive tous les jours, nous la plongeons dans leur neant, mais lors que nous la mettons au dessus de tout, nous l'unissons à Dieu, & elle regne avec luy sur toutes choses.

Ce qui est aussi le propre de la Loy. ] Car la Loy est au dessus. de toutes choses, puisqu'elle juge de tout sans que rien puis-

se juger d'elle.

Et de cette maniere la droite raison est la même que la raison de la souveraine justice. ] Il y a dans ce passage une prosondeur de sens étonnante, & c'est cette prosondeur qui en fait l'obscurité? Antonin a voulu dire que la raison qui porte nôtre ame à s'estimer plus que toutes choses est la même qui veut que la Loy soit au dessus de tout, & que l'une & l'autre n'est que la verité & la souveraine justice, & ces deux raisons est une seule & même chose, nostre ame devient aussi une seule & même chose avec la Loy. Comme elle, elle juge de tout sans que personne puisse avoil à l'explication du mystere que saint Paul (a) nous apprend quand il dit que l'homme spirituel juge de tout, & n'est jugé de personne.

Reflexions Morales de l'Emp.
II. Tu mépriferas la musique, les danses & tous les spectacles, si tufais ce que je vais te dire: à l'égard de la musique, tu n'as qu'à la diviser en chacun de ses tons, & sur chacun te

II. A l'égard de la musique, tu n'as qu'à la diviser en chacun de ses tons. ] Ce raisonnement d'Antonin est vray à la rigueur. On dira pour en éluder la force que la beauté de la musique ne consiste pas dans les tons separez; mais dans le rapport qu'ils ont les uns avec les autres, & dans la proportion des mouvemens dont il resulte une harmonie qui est plus ou moins parfaite, selon que cette proportion approche plus ou moins de l'unité qu'elle veut representer. Il en est d'elle comme de la beauté des vers, cette beauté ne se trouve pas dans les syllabes qu'on prononce l'une aprés l'autre, elle est dans le tout qui nous frape & qui nous faisit. Quelque vraye que soit cette objection elle ne détruit point du tout le raisonnement de cet Empereur. Car il est toujours tres-constant que la beauté de la musique, comme celle de la poessie. & toutes les autres beautez corporelles & qui touchent les sens, ne sont que des beautez imparfaites, parce qu'elles ne sont belles que par rapport ou au lieu ou au temps, & qu'étant; composées de parties fugitives qui ne sçau-roient subsister toutes ensemble, elles ne representent qu'imparfaitement la veritable unité & l'égalité souveraine qui est le seul & unique modelle du beau. Ceux donc qui auront les yeux de l'intelligence accoutumez à cette beauté primitive, n'auront pas de peine à suivre ce precepte d'Antonin, & à mépriser toutes ces beautez inferieures & passageres qui dependent du lieu & du temps, & qui y sont entierement renfermées. Mais en même-temps il faut avolier que la musique est une des beautez les moins imparfaites de ce bas ordre, & que c'est même un défaut considerable de ne pas la conMarc Antonin. LIV. XI.

faire cette demande. Est-ce donc là ce qui me ravit? Tu en auras honte. Sur la danse sais la même chose, & considere à part tous ses gestes & tous ses mouvemens. & ainsi de tous les spectacles. Enfin sur toutes les choses du monde, excepté sur la vertu & sur ce qui vient d'elle, souviens-toy de cette maxime, divise-les par parties, & par cette division apprens à les mépriser. Suy la même regle sur

III. Combien est heureuse l'ame qui est toûjours prête à se separer du corps, soit qu'aprés cette separation elle soit éteinte ou dissipée, ou qu'elle subsiste encore! mais il faut que cette bonne resolution vienne de son propre jugement & non pas d'une opiniâtreté obstinée comme celle des Chrêtiens. Il faut qu'elle

connoître, & de ne la pas amer jusqu'à un certain point.

Excepté sur la vertu & sur ce qui vient d'elle. ] car la vertu & les actions vertueuses étant des beautez, purement spirituelles, elles representent bien plus parfaitement que toutes les autres la verité & l'unité qui les produit.

Suy la même regle fur tonte la vie. ] En te demandant à chaque action & à chaque moment : Est-ce là ce qui te fait

souhaiter de vivre.

toute la vie.

III. Et non pas d'une opiniatreté obstinée comme celle des Chrêtiens. ] Ses Payens appelloient folie & obstination la constance & la fermeté des Chrêtiens qui aimoient mieux mourir que de sacrisser aux Idoles, & que d'adorer les statuës des Empereurs. Tertullien dans son Apolo-

## 206 Reflexions Morales de l'Emp. se porte à cette action avec raison, avec gravité;

Apologetique: Quelques uns nous traitent de fous da ce que pouvant neus sirer d'affaires en sacrifiant une seule fois, sans changer de sentiment, nous amons micux nôtre opiniatreté que nôtre vie. En effet, Pline le jeune l'appelle opiniatreté, obstination instexible, & demence. Mais en quel temps Antonin fit-il cette maxime. luy qui ne persecuta jamais les Chrétiens? car de la maniere dont il parle, on diroit qu'il voyoit tous les jours des Martyrs; cependant depuis qu'il fut Empereur, il n'y on cut jamais dans les lieux où il étoit. la fit sans doute après que la rage des Payens reveillée par la licence des guerres civiles eut facrifie plusieurs Chretiens à sa fureur en Asie & dans les Gaules. La constance de ces Martyrs dont il ne manquoit pas d'étre informé par ceux qui la noircissoient, luy donna lieu de faire cette reflexion, qu'on est heureux de mépriser la mort, pourveu que ce mépris soit le fruit de jugement & de la raison, & non pas l'effet d'unopiniatreté aveugle; & la maxime est vraye & seure; mais l'application en est fausse, comme toutes les applications qu'on fait en suivant de faux prejugez. Il y avoit de la raison dans cette fermeté des Martyrs: mais c'estoit une raison plus qu'humaine que des Payens n'étoient pas capables d'apercevoir.

Avec gravité. ] Faire quelque chose avec gravité, c'est la faire dans les regles de bienseance, avec courage, sans precipitation & sans lenteur, lors que la necessité le demande, & en la rapportant à un certain but qui est l'utilité du prochain. Or on accusoit les Chrêtiens de courir souvent à la mort sans necessité. C'est pourquoy ces Philosophes aveugles croyoient que cette action étoit destituée de cette gravité dont ils vouloient que toutes les actions des hommes sussent accompagnées. Car faire une chose sans necessité. c'est pecher contre toutes ces regles; c'est agir ou par caprice

Marc Antonin. LIV. XI. té, & fans aucun faste, pour persuader aux autresde l'imiter.

IV. Ay-je fait quelque chose d'utile à la societé? J'en ay reçû la recompense. Aye toûjours cette maxime dans la bouche, & ne cesse

jamais de faire le bien.

V. Quelest ton mêtier? d'êtze homme de Comment y peut-on mieux réussir qu'en méditant sur les ordres de la nature de Funivers, & fur tous les devoirs ausquels l'homme est engagé par les loix de sa nature particuliere.

VI. Les tragedies ont été premiérement introduites pour faire souvenir les hommes des

accidens

ou par legereté. Mais quelle necessité plus grande pour des foldats Chrétiens, que de s'exposer à une more qui rendoit inutiles tous les artisces du Demon, & qui en ruinant son empire augmentoit celuy de JE su s-CHRIST?

Et sans aucune faste, pour porter les autres à l'imi-ter. J Antonin a raison. Ce n'est pas par des actions de faste que nous portons les hommes à nous imiter; c'est par des actions de justice, de necessité. & de choix. Mais quel aveuglement d'accuser les Chrétiens d'agir par faste! eux qui ne connoissoient de grandeur que dans l'humilité, & qui auroient crû n'estre plus serviteurs de Jesus-Christ, s'ils avoient cherché à estre louez des hommes.

V. Comment y peut-on mieux reüssir qu'en meditant. ] Antonin reconnoît donc que la vertu n'est pas un present de la

nature, mais un fruit de l'étude & du travail.

VI. Les tragedies ont esté premierement introduites pour faire souvenir les hommes des accidens. ] Au carrimen-

accidens qui arrivent dans la vie; pour les avertir qu'ils doivent necessairement arriver, &c pour leur apprendre que les mêmes choses qui les divertissent sur la scene, ne doivent pas leur paroître insupportables sur le grand theatre du monde. Car tu vois bien que telle doit être la catastrophe de toutes les pieces, & que ceux qui crient tant sur le theatre, oh Citheron!ne se délivrent pas de leurs maux. Les Poëtes tragiques

mencement, c'est-à-dire, lors que la Tragedie & la Comedie estoient consondués, c'estoit un divertissement grossier & champêtre, où l'on se proposoit plûtôt de porter les hommes à la joye. & à la débauche, que de leur apprendre à avoir du courage & de la vertu. Antonin ne parle donc icy que de la Tragedie parfaite; car ce n'est que de celle-là seule qu'on peut dire qu'elle sui introduite pour apprendre aux siommes à supporter courageusement tous les accidens de lavie, & à les trouver même tegers en les comparant avec ceux qu'ils voyoient dans ces pieces. Car il est bien difficile de se trouver si malheureux quand on vient de voir un Telephus, un Philocètete, un Oreste, un Oedipe, &c.

Telle doit être la catastrophe de toutes les pieces. ] Tant des

pieces naturelles que des artificielles.

Et que ceux qui crient tant sur le theatre, oh Cytheron! ne se délivrent pas de leurs maux. ] C'est une exclamation d'OEdipe qui dit dans une piece de Sophocle: O Cytheron! pourquoy me resûles-vous, ou pourquoy, après m'avoir resû, ne me laissales-vous pas perir, asin que je ne pûsse jamais faire voir aux hommes d'eù j'essois sorti? Toutes ces exclamations ne soulagent pas ses maux, ainsi la Tragedig nous apprend qu'il est inutile de se plaindre.

Comme

Marc Antonin. Liv. XI. giques disent souvent des choses tres-utiles, comme cecy: Si les Dieux-n'ont soin ni de moy ni de mes enfans, cela même ne se fait pas sans rasson. Et cecy encore: Ne te mets pas en colere courre les affaires, car elles ne s'en soucient point. Et, La vie est comme la moi on d'un champ. Et plusieurs autres choses semblables. A la tragedie succeda la vieille comedie armée d'une liberté magistrale, & qui en donnant à chaque chose son veritable nom, réussission admirablement à corriger l'arrogance & l'insolence des Citoyens. Diogene s'est servi à ce dessein de beaucoup d'endroits de cette vieille comedie. Après cela vinţla comedie que l'on appelle moyenne, & enfin on in-

Comme cecy, si les Dieux. ] Les trois passages qu'Anonin rapporte icy ont esté examinez dans les Remarques fur le Liv. v 1 1. aux art. 40. 41. & 43.

A la Tragedie succeda la vieille Comedie. ] Sur tout ce qu' Antonin dit icy de la vieille & de la nouvelle Comedie, on n'a qu'à voir les R emarques sur la Poétique d'Horace depuis

le vers 281.

Successit vetus his Comcedia non sine multa

Laude.

A cette Tragedie de Thespis & d'Eschyle succeda la vieille Tra-

gedie avec beaucoup de fuccés.

Aprés cela vient la Comedie que l'on appelle moyenne.] La vieille Comedie dura jusqu'à ce que Lysander se fut rendu maître d'Athenes. La moyenne depuis Lysander jusqu'à Alexandre le Grand, & la nouvelle c'est celle qui dure encore.

X 3

venta'

210 Reflexions Morales de l'Emp.

venta la nouvelle comedie qui dégenera en une pure imitation. On sçait que les auteurs de cette dernière sorte de comedie disent de sort bonnes choses, mais au sond quel est le sujet & le but de toutes ces representations?

VII

La nouvelle Comedie qui edegenera en une pure imitation. ]. La vieille & la moyenne Comedie n'étoient pas à proprement parler des imitations, puisque dans la premiere il n'y avoit rien de feint, ny pour les perfonnages, ny pour les sujets. Et que dans la seconde hors les noms qui estoient feints, tout y estoit veritable, & qu'on y representoit les actions des principaux Citoyens. Mais la nouvelle ne porta sur le theatre que des avantures sejntes & des noms supposez, ainsi ce ne tut plus qu'une imitation de la vie commune, & c'est ce qu'Antonia

c and amne icy.

Mais au fond quel est le sujet & but de toutes ce s representations? ] La vieille & la moyenne Comedie avoient au moins un but tres-utile, car elles tendoient à corriger les hommes; mais la nouvelle n'a d'autre vue que de les amuser inutilement, & elle les laisse comme elle les trouve. Ce jugement d'Antonin est tres-remarquable; il presere l'aigreur & le fiel de la vieille & de la moyenne Comedie à la molle condescendance de la nouvelle qu'il traite d'inutile & de vaine. L'éloge que le Roy de Perse donna à Aristophane, que ses conseils rendoient les Atheniens plus braves, & les faisoient triompher de leurs emmemis, n'est pas à beaucoup prés si considerable que ce qu'Antonin dit icy en taveur de la vieille & de la moyenne Comedie. Voilàune autorité d'un tres-grand poids pour ceux qui ont tâché de redonner à nôtre Comedie l'air de la vieille Comedie qu'elle a perdu. Mais afin qu'on ne se trompe pas à ce passage, il est bon d'avertir qu'Antonin ne trouve la vieille & la moyenne Comedie bonnes & utiles VII. Que c'est une chose bien évidente qu'il n'y a pas de meilleure disposition pour la Phisosophie que celle où tu es maintenant!

VIII. Une branche separée de la branche à qui elle touchoit, ne peut qu'elle ne soit separée de l'arbre entier. Tout de même un homme qui s'est separé d'un autre homme, s'est entierement separé de toute la societé Mais c'est une main étrangere qui retranche la branche,

24

les que par comparaison; car d'aisleurs il estoit treséloigné d'aprouver qu'on reprit publiquement les hommes de leurs désauts, puis qu'il estoit persuadé que c'estoit blesser les loix humaines & divines: son but est de condamner la nouvelle Comedie, comme on avoit comdamné les deux autres. Il envelope aussi la Tragedie dans cette censure: car Antonin n'estoit pas homnae à se contenter qu'on moderât les passions, il vouloit, comme tous les Stoiciene, qu'on les arrachât entierement. On verra les Remarques sur la Poètique d'Aristote.

VII. Que c'il une chose bien evidente qu'il n'y a pas de meilleure disposition pour la Philosophie. ] Il y avoit tant de sectes des Philosophes opposées les unes aux autres qu'une infinité de gens passoient leur vie dans l'incertitude & dans le doute. sans pouvoir se determiner, & choisir. Antonin donc pour s'empêcher de tomber dans un estat si déplorable, examine la disposition où il est, & aprés l'avoir bien examinée, il s'assure qu'il n'y en a pas de meilleure, & que cela est même tres-évident. En esset aimer Dieu & son prochain, voilà la meilleure disposition ou l'on puisse être, il n'est plus question de choix, il ne s'agit que de travailler & de faire de bonnées œuvres.

VIII.

aulieu que l'homme se retranche luy-même en haissant son prochain & en s'éloignant de luy. Et il ne sçait pas qu'il se separe par là tout d'un coup de la societé civile. Mais voicy une grace bien particuliere de Dieu qui a établi la societé, c'est que nous pouvons être incorporez & reiinis au corps dont nous nous sommes separez, & faire encore une partie du même tout. Il faut seulement se souvenir qu'une partie à qui il est souvent arrivé de se separer, ne se reiinit & ne se reprend ensin qu'avec beaucoup de peine, & qu'une branche qui a toûjours été attachée à son arbre, & qui à crû avec luy est bien differente de celle qui ya été entée aprés sa separation, comme tous les sardiniers même l'assurent.

IX. Il faut être branche d'un même arbre,

& ne pas suivre les mêmes opinions.

VIII. Mais voicy une grace bien particuliere de Dieu. ]
On peut voir ce qui a esté remarqué s'ar l'article xxxvi. du

Livre va 11.

IX. Il faut estre branche d'un même arbre, & ne pas suivre les mêmes opinions. Le Peuple 2 toujours des opinions si peu saines de la Justice, de la Religion & de Dieu, que quoy que le lien de la charité nous unisse avec luy & sasse espriment un même arbre de tous les hommes, nôtre esprit ne laisse pas d'estre libre, & deconserver une independance & une superiorité qui l'empêchent d'assujettir ses pensées & ses opinions à celles du peuple: autrement cette même charité, qui nous unit & qui nous lie, deviendroit pour nos ames un poison mostel.

X. Quand tu suis la droite raison il n'est pas au pouvoir de ceux qui s'y opposent, de t'empêcher de saire une bonneaction; il ne saut pas non plus qu'ils puissent t'arracher la douceur & l'affection que tu dois avoir pour eux. Demeure serme dans ces deux dispositions, poursuy ton dessein & ton choix, & continue d'avoir la même bonté pour ceux qui te traversent & qui te chagrinent. Car ce n'est pas une marque moins grande de soiblesse de sâcher contre eux que de renoncer à son entreprise & que de se décourager: celuy qui se rebute en se laissant épouvanter, & celuy qui perd les sentimens d'affection & d'humanité qu'il doit avoir pour les hommes que la nature luy a donnez pour parens & pour amis, sont également deserteurs & quittent également leur poste.

XI. Il n'y a point de nature qui soit inferieure à l'art, car tous les arts imitent la nature.

Ce Ia

X. Sont également deserteurs. J Car ils renoncent également à la raison qui veut qu'on aille son chemin sans perdre les sentimens d'affection qu'on doit avoir pour tous les hommes.

XI. Il n'y a point de nature qui soit inferieure à l'art, car tous les arts imitent la nature.] Puisque tous les arts font les choses les moins parsaites pour les plus parsaites, il est certain que la Nature universelle, qui est le modele de tous les arts, le fait aussi, & voilà ce qui a produit la Justice. Car que fait la Justice? elle reduit les choses les moins parsaites sous l'empire & sous l'obeis-

Cela étant, il s'ensuit par une consequence tres-évidente que la nature la plus parfaite & qui comprend en elle toutes les autres, ne cede point à l'industrie de tous les arts. est certain que ceux-cy font toûjours les chofes les moins parfaites pour les plus parfaites; il est donc constant que la nature le fait aussi: & c'est ce qui produit la justice, & la justice est la mere de toutes les autres vertus : car il n'y aura plus de justice, si nous courons avec tant d'ardeur aprés les choses indifferentes, si nous nous laissons tromper, & si nous sommes in-constans & temeraires.

XII. Si les choses, dont la crainte ou le defir te donnent de l'inquietude & troublent tout le repos de ta vie, ne viennent pas d'ellesmêmes jusques à toy, & si c'est toy proprement qui vas à elles, & que de leur côté elles demeurent immobiles, impose seulement silence

fance de celles qui le font le plus. Ce chapitre est admirable. & on ne sçauroit prouver d'une maniere plus solide & plus. claire que la justice est un droit naturel & divin, & qu'elle vient immediatement de Dieu.

Car il n'y aura plus de justice , s nous courons avec tant d'ardeur. ] C'est une consequence necessaire de ce-principe que les choses les moins parsaites sont pour les plus parfaites : car on ne peut preferer les moins. parfaites aux autres sans blesser cet ordre si sagement établi. Que de veritez solidement expliquées par ceseul principe!

Marc Antonin. LIV. XI.

215

à ton opinion qui en juge, & tu ne les desireras mi ne les craindras.

XIII. L'ame est une sphere d'une rondeur parsaite; pendant qu'elle ne s'étend & ne se relache point en dehors, & qu'elle ne se resser e & ne s'ensonce point en dedans, elle resuit d'une lumiere qui luy fait découvrir la verité de toutes choses & celle qui est en elle.

XIV. Quelqu'un me méprise, c'est à luy à voir pour quoy il le sait, pour moy je prendraibien garde de ne rien saire ou dire qui merite ce mepris. Il me hait, c'est sur son compte.

Pour.

XIII. L'ame est une sphere d'une rondeur parsaite. ]
On a déja vû, pourquoy Antonin compare l'ame à une sphere. Cet article est parsaitement beau. Quand un corps rond est éclairé par quelque lumière, les ensoncemens, & les bosses qui se rencontreront dans ce corps y causeront desobscuritez, parce qu'ils empêcheront la lumière de s'étendre également par tout, & d'éclairer toutes ses parties. Il en est de même de l'ame, pendant qu'elle est égale & arrondie en elle-même, elle reçoit également par tout la lumière dont il plast à Dieu de l'éclairer. Mais dés que le vice y fait des ensoncemens ou des bosses, il empêche necessairement le cours de cette lumière celeste & la plonge dans une prosonde obscurité.

Qui luy fait découvrir la verité de tentes choses, écelle qui est en eile. ] Je trouve cela divin; comme nôtre ame n'est pas sa propre lumiere à elle-même, elle ne peut voir la verité des choses, ny la verité qui est en elle, c'est-à-dire, connoître bien son essence & son exiftence, que dans la raison universelle, par les lumieres dont

il plaît à Dieu de l'éclairer.

Pour moy j'auray toûjours la même bonté & la même affection pour tous les hommes en general, & pour celuy-là même en particulier; & je seray toûjours prêt à luy remontrer sa faute sans m'emporter en reproches & sans faire ostentation de ma patience, mais sincerement & charitablement, comme Phocion; s'il est vray qu'il n'ait pas mêlé la raillerie à ses aver-

XIV. Comme Phocion, s'il est vray qu'il n'ait pas mêlé la naillerie à ses avernssemens. ] Phocion ayant été condamné à la mort avec quatre de ses amis, pendant qu'on preparoit la cigué, quelqu'un luy demanda ce qu'il vouloir qu'on dît de sa part à son fils, il répondit, que je luy ordonne de ne songer jamais à payer aux Atheniens la coupe de bienveillance qu'ils me presentent. Et comme toute la ciguë qu'on avoit broyée fut employée pour les quatre qui bûrent les premiers, il n'en resta plus pour Phocion; l'Executeur qui la fournissoit dit qu'il n'en broyeroit point d'autre si on ne la payoit, Phocion appella un de ses amis, & luy dit: Fe vous prie de donner à cet homme le peu d'argent qu'il nous demande, puisqu'on ne peut pas mourir à Athenes pour rien. Si ces deux mots furent dits sincerement, la mort de-Phocion est telle qu'Antonin la demandoit; car qui a-t-il de plus charitable que de prendre pour une marque de bienveillance le poison qu'on luy presentoit & de défendre à son fils de s'en souvenir? & quel meilkur avis pouvoit-il leur donner que de les avertir que c'est une honte horrible de souffrir que les prisonniers payassent le poison qu'on leur faisoit boire? Mais Antonin a fort bien vû que ces deux mots peuvent n'être qu'une raillerie tres piquante contre les Atheniens, & un effet de la colere & du depit; c'est pourquoy il a eu raison de douter & de dire s'il est vray. Or la railavertissemens. Car il faut que cela vienne du cœur, & que Dieu qui connoît l'interieur des hommes & qui sonde les cœurs, voye qu'on n'est fâché de rien; qu'on ne se plaint de rien. Car quel mal est-ce pour toy si tu fais les chosesquisont propres à ta nature? Et puisque Dieu t'a mis dans ce monde pour lebien de la societé, pourquoy resuses tu de faire les choses qui sont utiles à la nature universelle?

XV. Ceux qui se méprisent les uns les autres, qui fe flatent les uns les autres, & qui veulent se surpasser les uns les autres, sont toû-

jours foumis les uns aux autres.

XVI. Quelle horreur & quelle fausseté de dire, j'ay resolu d'agir franchement avec vous! Que veux-tu faire, monami, il n'étoit nullement necessaire de faire ce préambule, la cho-

ſe

raillerie & le depit doivent être bannis de cette derniere action de nôtre vie., où il ne doit y avoir rien que ne foit tres grave & tres-serieux.

XV. Ceux qui se méprisent les uns les autres, &c. font toujours soumu les uns aux autres. ] Il n'y a rien de plus vray que cette maxime, & quand on examinera la chose de prés, on trouvera que le mépris même nous soumet à ceux

que nous méprisons.

XVI. Quelle horreur & quelle fausseté de dire. J'ay resolu d'agir franchement avec vous! Toutes ces belles paroles qu'Antonin condamne icy, se disent en-· core tous les jours dans le commerce du monde. dant, comme Antonin l'a fort bien remarqué, elles font indignes d'un homme d'honneur; maison les dit par coutunie & fans reflexion.

Une

fe parlera affez d'elle-même, il faut qu'elle soit crite sur ton front, & qu'on life dans tes yeux ce que tuas dans l'ame, comme un amant lit toutes choses dans les yeux de sa maîtresse. En un mot il faut qu'un honnête homme, un homme franc, soit comme celuy qui sent maunomme tranc, toit comme celly qui tent mauvais, & que ceux qui s'en approchent sentent d'abord ce qu'il est. Une franchise affectée est un poignard caché. Il n'y a rien de plus horrible que cette amitié de loup: évite cela sur toutes choses. L'honnêteté, la franchise & la bonté paroissent dans les yeux de ceux qui les ont, ils ne sçauroient les cacher.

XVII. Veux-tu vivre heureusement? Cela dépend de toy, tu n'as qu'à avoir de l'indiffe-rence pour tout ce qui est indifferent. Et tu en auras sans doute si tu examines chaque chosé separément & par rapportau tout; si tu te fouviens qu'il n'y en a aucune qui puisse nous forcer à juger d'elle, ni qui vienne jusqu'à nous, & que c'est nous qui faisons tout le chemin, qui en jugeons, & qui nous en faisons une image lorsque nous pourrions ou nous empêcher de la faire, ou l'effacer entierement si elle s'étoit glissée malgré nous & à nôtre inseque, & enfin si tu fais cette reflexion que nous

nc

Une franchise affettée est un poignard eaché. ] Comme un Ancien a dit: Pejor odio amoris simulatio. Une feinte amitié est pire que la haine.

ne serons pas obliger de nous tenir longtemps sur nos gardes, & que la mort viendra bien-tôt terminer tous ces soins, & nous mettre pour tosijours dans une tranquillité parfaite. Qu'est-ce donc qui t'empêche d'être content de toutes les choses qui arrivent dans le monde? Si elles sont selon la nature, reçoisles gayement, & elles te seront faciles; & si elles sont contre la nature, cherche ce qui est consorme à ta nature propre, & le poursuy quelque peu de gloire qui l'accompagne: car il n'y a rien de plus pardonnable que de suivre son propre bien.

XVIII. Pense d'où chaque chose est venue dequoy elle est composée, en quoy elle sera changée, & ce qu'elle sera aprés son change-

ment.

XVII. Et si elles sont contre la nature, cherche ce qui est conforme à la nature. ] Antonin étoit tres-per-sondé que rien n'arrive contre la nature, mais il donne cela à nos faux prejugez, sçachant bien qu'il ne hasarade rien pourveu que nous suivions sa maxime; car il dit fort sagement que quand ce qui nous arrive est contre la nature, nous devons chercher ce qui est de nôtre nature propre. Or il est impossible de trouver ce qu'est de nôtre propre nature qu'en nous assujetissant à la nature universelle, c'est-à-dire en nous soumettant à Dieu.

Quelque peu de gloire qui l'accompagne. ] Antonin se soit bien qu'en s'attachant à la veritable sagesse on s'attire bien plutôt le mépris, que l'estime des hommes. Cartout ce qui est de l'esprit de Dieu, paroît folie aux hommes

charnels.

ment. Tu verras qu'elle ne peut jamais souffrir aucun mal, & que rien ne pourra luy nuire.

XIX. Voicy neuf articles qu'il est bon que tu medites incessamment. Le premier, que tu es lié naturellement avec les hommes, & que nous sommes faits les uns pour les autres. D'unaûtre côté, que tu es né pour les conduire, comme un belier & un taureau sont nez pour être à la tête des troupeaux. Et en remontant plus haut, que si le hasard & les atomes ne sont pas les maîtres du monde, c'est donc la Nature qui gouverne tout; & cela étant, les choses les moins parfaites sont créées pour les plus parsaites, & celles cy, les unes pour les autres.

Le second, quels sont ses hommes à table, dans leur cabinet, & ailleurs, & sur-tout quelle

dure

XVIII. Tu verras qu'elle ne peut jamais souffrir aucun mal. ] C'est à-dire rien ne pourra ny l'alterer, ny la décruire. Mais il y a d'autres maux dont les seuls justes seront exempts, c'est-à-dire, ceux à qui Dieu n'imputera point leurs sautes, & c'est ce qui étoit caché à ces Philosophes Payens, ou ils n'en avoient que des idées tres contuses.

XIX. Que tu es né pour les conduire, comme un Belier en un Taureau sont nez. ] Il est rare de voir un Empereur reconnoître qu'il n'a d'autre avantage sur ses peuples que celuy qu'un Taureau & un Belier ont sur les troupeaux. Que de grandeur dans un tel

aveu!

dure necessité leur imposent leurs opinions, & avec quel faste ils se portent aux actions les

plus condamnables.

mLe Proiseme, que s'ils ont raison de faire ce qu'ils font, il ne faut pass'en fâcher; & s'il ne l'ont pas, il pechent donc malgré eux, & par ignorance. Car comme l'ame n'est jamais privée de la verité que malgré elle, c'est aussi toujours malgré elle qu'elle ne rend point à chacun ce qui luy est dû. Voylà pourquey ils ne peuvent souffrir qu'on dise d'eux qu'ils sont injustes, ingrats, avares, ou pour tout rensermer en un mot, qu'ils ne font pas leur devoir envers leur prochain.

Le quatriéme, que tu tombes souvent dans

les

Et avec quel faste ils se portent aux astions les plus condamnables. ] Il n'y a rien qui marque mieux l'ignorance & l'esclavage des hommes que l'insolence & la vanité avec laquelle ils commettent les choses les plus horribles & violent ce qu'il y a de plus faint. Les plus ignorans sont les plus orgueilleux.

Car comme l'ame n'est jamais privée de la verité que malgrá elle.] On peut voir ce qui a été remarqué sur les art. 64. &

65 . du liv. vii,

Voilà pourquoy ils ne peuvent souffrir qu'on les appelle injustes, ingrats. ] Car l'injustice & l'ingratitude presupposent un choix de l'esprit & une determination de la volonté, & comme les hommes ne sont injustes & ingrats que malgré eux & par ignorance, ils ne sçauroient se reconnoître tels, & par consequent ils croyent toûjours qu'on leur fait tort de les accuser de ces vices.

Que tu tombes souvent dans les mêmesfautes. ] le

les mêmes fautes, que tu es semblable à ces gens-là, & que si tu t'empêches de commettre certains pechez, ton inclination ne laisse pas d'y être portée, & que tu ne t'en abstiens que par crainte ou par vanité, oupar quelque autre raison aussi vicieuse.

Le cinquième, que tu ne sçais pas même certainement s'ils ont mal fait : car il y a beaucoup de choses qui se sont à dessein pour une utilité cachée; & il faut sçavoir bien des cir-

COM

le plus juste peche sept vois le jour. Eschyle a dit de même, le plus sage des sages peche souvent. Cet aveu d'Antonin est plein d'une humilité digne du Christianisme. Il faur que sos pechez nous obligent à pardonner aux autres; & que les pechez des autres nous portent à ne sous pardonner rien; mais malheureusement nous renver-

sons toujours cet ordre.

Car il y a beaucoup de choses qui se sont à dessein pour une utilité cachée. ] Ce passage est sort remarquable. Il y a des actions qui paroissent des pechez, & qui ne le sont pas, parce qu'elles sont saites pour un dessein qui ne nous est pas connu, & pour une utilité cachée. Par exemple, quand saint Paul vivoit avec ceux qui n'avoient point de Loy, comme s'il avoit été aussi sans Loy, ceux qui auroient pris ses actions pour autant de crimes, en auroient tres-mal jugé, puisqu'il agisseit ainsi pour l'acconomie, comme parle Antonin, c'est-à-dire, pour un certain ordre, pour une sage dispensation, comme l'expliquent Origene & saint Jerôme, car étant devant Dieu sous la Loy de Jesus-Christ, il paroissoit être sans Loy aux yeux des hommes, asin de gagner plus de personnes à Dieu. C'est de cette manière qu'Origene a excusé le mensonge de Jacob qui sit

constances avant que de prononcer sur les a-

ctions d'autruy.

ner & te tourmenter, la vie de l'homme ne dure qu'un moment, & dans peu nous ne se-

rons plus.

Leseptième, que ce ne sont pas les actions des autres qui nous troublent, car elles ne subfistent que dans l'ame de ceux qui les sont; ce sont nos propres opinions. Chasse-les donc, et cesse de juger qu'une telle chose est mauvaise, et touteta colere s'évanouira. Mais comment en venir à bout? en te persuadant qu'iln'y a rien de honteux en ce qui t'arrive de la part des autres: car si ce n'étoit pas une verité constante qu'il n'y a d'autre mal que le vice qui esten toy, ou ce que tu fais de honteux, tu ne pourrois t'empêcher de commèttre toy-même beaucoup de maux, tu serois un brigand et pis encore.

Le

fit semblant d'être Esait pour surprendre la benediction de son pere. Autonin se sert sort bien de cette raison pour nous apprendre que puisque pour bien connoître une action il saut sçavoir toutes ses circonstances, & les vûës que l'on a eu en la saisant, n'en point juger est le parti le plus seur & le plus sage. La verité de cette maxime a sait dire à un grand homme de notre siecle, qu'il y a une infinité de conduites qui paroissent idicules & dant les raisons cachées sont tres-sages on tres-solides.

Tu ne pourrois s'empêcher de commettre toy-même beaucoup de maux, su serois un brigand pis & encore.

Car

Le huitième, que la colere & le chagrin nous font beaucoup plus de mal que les choses mêmes dont nous nous plaignons, & qui les font naître.

Le neuvième, que la bonté est invincible quand elle est fincere, sans hypocrisse & sans masque: car que te pourra faire l'homme du monde le plus violent & le plus emporté; si tu as de la bonté pour luy jusques au bout, a quand l'occasion's'en presente tu l'avertis bonnement, & que tu tâches de le corriger avec douceur dans le même temps qu'il s'efforce de te faire le plus de mal? Si tu luy dis, non, mon fils, ne fais point cela, nous sommes nez pour toute autre chose, tu ne me fais aucun mal, mais tut'en fais à toy-même; & si tu luy re-montres adroitement & en general, que ni les abeilles ni aucun des autres animaux qui paissent ensemble, ne font rien de sembla-Ne mêle à tes avis ni la raillerie ni les reproches; qu'il ne paroisse qu'une affection sincere sans aucun chagrin; & ne luy parle point comme un Docteur dans sa chaire, ni pour attirer l'admiration de ceux qui t'écoutent, tire le en particulier quelque foule qui l'envi-

Car si le vice des autres nous rendoit vicieux, nous serions

par consequent tout ce que seroient les autres.

Tire-le en particulier, quelque foule qui l'environne.] C'est ce que Jesus-Christ nous dit dans saint Mathieu: Si vôtre frere a peché contre veu, allez lug representer sa faute en particulier.

l'environne. Aye toûjours ces neuf articles devant les yeux comme autant de precieux dons des Muses, & commence enfin à être homme pendant que tu vis. Mais il faut que su évites avec autant de soin de flater ton prochain, que de te fâcher contre luy. Ces deux vices ruinent également la societé, & sont également pernicieux. Quand tu seras en colere fouviens-toy donc qu'il n'y a rien de viril dans cette passion, & que comme la bonté & la douceur sont des vertus plus humaines, elles font aussi plus mâles. Que la force & le courage sont entierement du côté de celuy qui est bon, & ne se trouvent jamais dans celuy qui est colere & chagrin. Car plus la bonté ap-proche de l'insensibilité & de l'indolence, plus elle approche de la veritable force. La colere n'eft-

Et commence ensin à être homme. ] C'est à dire à avoir de la douceur & de l'humanité, qui est le veritable caractere des hommes.

Mais il ne faut pas éviter avec moins de soin de stater ton prochain. ] Comme la douceur & l'humanité qu'Antonin vient de recommander pouvoient jetter dans une lâche complaisance & dans la flaterie: car les hommes ne scavent presque jamais garder de milieu, & en voulant éviter un vice ils tombent ordinairement dans le vice contraire; il a soin d'avertir que la flaterie n'est pas moins pernicieuse que la dureté, & que l'une & l'autre ruinent également la societé quoy que par des voyes tres-différentes.

Car plus la bonté approche de l'insensibilité & de l'indolence, plus elle approche de la veritable force. ] Cela

n'est pas moins la marque d'un esprit soible que la tristesse. Dans l'une & dans l'autre on est également blessé & mis hors de combat.

226

Voicy encore, si tu veux, une dixiéme maxime qui sera comme le present du Dieu même qui preside aux Muses; ily a de la folie à pretendre que les méchans ne fassent point de mat, c'est desirer l'impossible. Mais de leur permettre d'en faire aux autres, & de ne vouloir pas soussirir qu'ils t'en fassent, c'est une tyrannie declarée & une horrible cruauté.

MX. Nôtre esprit a quatre penchans qu'il faut observer continuellement; & quand on les découvre, il faut les bannir en disant sur le premier, cette imagination n'étoit pas neces-faire; sur le second, cela va à ruiner la societé a sur le troisséme, ce que tu vas diren'est pas conforme à tes sentimens: or il n'y a rien de plus indigne que de parler contre sa pensée.

Enfin

se prouve même par les corps solides: les plus compactes & les plus durs sont ceux qui resistent le plus aux impressions des choses exterieures, & par consequent ils sont les plus sorts. Antonin ne parle pourtant pas icy d'une insensibilité stupide, mais d'une insensibilité de raison, qui est bien plus seure & plus forte.

XX. Nôtre esprit a quatre penchans. ] Ces quatre penchans sont à mon avis le soupçon, la medisance, la dissimulation ou le mensonge. & l'intemperance. Cela sussit pour éclaireir tout cet article qui étoit tres-obseur, & qu'on

avoit laissé dans toute son obscurité.

enfin sur le quatriéme, en te reprochant à toymême que tu fais les actions d'un homme qui a afsujetti la partie la plus divine de luy-même, à la partie la plus méprisable, c'est à dire, à cette partie mortelle qui est le corps, & à toutes ses voluptez grossieres & brutales. XXI. Tout ce qu'il y a en toy d'aërien &

XXI. Tout ce qu'il y a en toy d'aërien & d'ignée, quoy que naturellement il se porte en haut, cependant soumis à l'ordre de cet Univers il demeure sey-bas dans ce composé. Tout de même ce qu'il y a de terrestre & d'humide, quoy que naturellement il tende en bas, demeure pourtant en haut, & se tient dans

une

Tout ce qu'il y a en toy d'acrien & d'ignée. ] Ce raisonnement est parfaitement beau & tres-solide. Les élemens dont nous sommes composez, oublient leur penchant pour obeir au Maître du monde, & gardent le poste qui leur a été donné, quelque contraire qu'il soit à la nature. La raison, qui devroit être plus obeissante que ces principes materiels & corruptibles, est la seule qui se revolte contre cette Løy generale & qui tâche d'en secouer le jong, quoy qu'elle ne luy impose rien de dur, & qui soit contraire à sa constitution. On dira que Dieu n'a laissé aux élemens que le parti de l'obeïssance, & qu'il a donné à la raison la liberté du choix. Mais c'est ce qui fait encore plus paroître nôtre injustice. Dieu a exempté nôtre ame de la necessité de luy obeir par contrainte, afin qu'el-le obeisse par amour, & qu'elle en puisse être recompensée: & au lieu de reconnoître un si grand biensait par une soumission plus entiere & plus parfaite, elle ne se fert de cet avantage que pour se jetter dans une affreuse rebellion. CAT

une situation qui ne luy est pas naturelle: tant il est vray que les élemens même obeissent à la loy generale, en conservant la place qui leur a été donnée malgré eux jusqu'à ce que cette même loy leur donne le signal de leur dissolu-tion & de leur retraite. N'est-ce donc pas une chose horrible que la partie intelligente de toy-même soit la seule desobeissante, & la seule qui se fâche de garder son poste? On ne luy impose pourtant rien qui la gêne & qui la vio-lente, rien qui ne soit conforme à sa nature. Cependant au lieu de le souffrir, elle s'y oppose & serevolte contre cet ordre; car tous ces mouvemens qui la portent à l'injustice, à l'intemperance, à la tristesse, & à la cruauté, que sont-ils que des revoltes contre la nature? Dés qu'un esprit porte impatiemment les accidens qui luy arrivent, dés ce moment-là il quite lâchement son poste; car il n'a pas moins été sait pour l'égalité & pour la pieté, que pour la justice, & ces deux premieres vertus ne sont pas moins dans l'ordre des choses utiles à la societé,

Car il n'a pas été moins fait pour l'égalité & pour la pieté que pour la justice ] Cela ne peut pas être autrement; puisque l'égalité & la pieté sont les membres de la justice, qui ne sçauroit subsister sans eux. Antonin appelle égalité, la vertu qui fait tout prendreen bonne part, c'est co qu'Horace appelle aquus animus, un esprit égal, qui n'aime pas plus une chose qu'une autre.

Marc Antonin. LIV. X.

129

cieté, elles sont mêmes plus anciennes que les

actions justes.

XXII. Celuy qui ne rapporte pas toutes les actions de sa vie à un seul & même but, ne sçauroit être toûjours un seul & même homme. Ce que tu dis là ne suffit pas, si tu n'ajoûtes encore quel doit être ce but. Comme tous les hommes n'ont pas la même opinion de toutes les choses qui paroissent de veritables biens au peuple, & qu'ils ne sont d'accord que sur quelques-unes, c'est à dire, sur celles qui vont au bien du public, tout de même il saut

Elles sont mêmes plus anciennes que les actions justes. ] Car les causes precedent toujours necessairement les effets: qu'on ôtel'égalité & la pieté, il n'y aura plus de justice parmi les hommes, & la justice étant bannie, les actions justes le sont aussi.

XXII. Ne scaroit être toûjours un seul & même homme.] Nous ne sommes que ce que sont nous actions & par consequent nous sommes autant d'hommes disferens que nous faisons d'actions differentes & contraires.

Et qu'ils ne sont d'accord que sur quelques-unes, c'est à-dire, sur celles qui vont au bien du public. ] On ne fait pas assez de reflexion sur la verité qu'Antonia nous develope icy. Tous les hommes ne conviennent pas sur ce qu'on doit appeller de veritables biens. Les uns donnent ce nom aux richesses, les autres à la gloire, &cc. Mais ils sont tous d'accord sur tout ce qui va au bien de la societé, car il n'y a personne, non pas même parmi les plus injustes, qui ne soit forcé d'avou- er que tout ce qui est utile à la societé un veritable bien. Voilà donc sans contredit la seu e chose à quo

se proposer un but dont tout le monde convienne, & qui ailleau bien de la societé. Celuy qui dirigera à ce but tous ses mouvemens, ne sera jamais inégal dans ses actions, & par ce moyen il sera toûjours le même.

XXIII. Pense souvent à la fable du rat de ville & du rat des champs, à la frayeur de ce

dernier & à sa fuite.

XXIV. Socrate avoit accoutumé d'appeller les opinions du peuple des contes à épouvanter les enfans.

XXV.

la prudence veut qu'on s'attache. Antonin donne par là une raison admirable de la préeminence de la charité sur toutes tes vertus. On feroit un volume entier sur les consequences admirables qui se tirent naturellement de ce

principe.

XXIII. Pense souvent à la fable du rat de ville est du rat des champs. ] Antonin veut qu'on medite cette fable pour apprendre à mépriser les richesses & le tumulte des villes, & à imiter la prudence de ce rat des champs qui prefere ses seves & ses poids à toute la bonne chere du rat de ville. On peut voir la v1. satire du 11. Liv. 3'Horace.

XXIV. Socrate avoit accoutumé d'appeller les opinions du peuple des contes à épouvanter les enfans. ] Socrate disoit cela sur les idées que le Peuple se fait de la mort, de la houte, de l'exil, & de tout ce qu'il appelle des maux. On n'a qu'à l'en entendre parler, & l'on trouvera que tout ce qu'il dit ressemble parfaitement aux contes que l'on faisoit autresois de certaines semmes qui devoroient les enfans. On peut voir ce qui a été remarqué dans la poétique d'Horace à la page 320.

XXV.

Marc Antonin. LIV. XI.

XXV. Les Lacedemoniens mettoient les sieges des étrangers à l'ombre dans leur theatre, & eux, ils s'asseyoient où ils pouvoient.

XXVI. Perdiccas demandant un jour à Socrate pour quoy il n'alloit pas le voir, pour ne pas mourir, luy dit-il, de la mort la plus malheureuse, c'est à dire, pour n'avoir pas le deplaisir de ne te pouvoir rendre les bienfaits que j'aurois reçûs de toy.

XXVII. Voicy un precepte que l'on trouve dans les écrits d'Epicure: Aze toûjours de-

vant

XXV. Les Lacedemoniens mettoient les sieges des étrangers à l'ombre. ] La difference qu'il y avoit entre les Atheniens & les Lacedemoniens, c'est que les Atheniens parloient mieux de ce qui est bon & honnête, & que les Lacedemoniens le pratiquoient mieux. Mais ce qu'Antonin dit icy du respect qu'ils avoient pour l'hospitalité, ne doit pas être entendu des premiers temps de la republique: car Lycurgue avoit désendu de recevoir les étrangers dans la ville, de peur que le vice ne s'y glissat avec eux; on bien il faut l'entendre des étrangers qui s'étoient soumis à la discipline Laconique, & ausquels Lycurgue avoit ordonné des portions dans la distribution qu'il avoit faite des terres, à condition qu'ils ne pourroient ny les vendre ny les aliener.

XXVI. Perdiccas demandoit un jour à Socrate. ] Seneque dit que c'étoit Archelaüs. Le nom ne fait rien à la chose; le même Seneque condamne cette réponse de Socrate, mais on ne laisse pas de la trouver belle. On peut voir le chap. vI.

du v. Liv. des bienfaits.

XXVII. Aye toujours devant les yeux quelqu'un des Anciens. ] C'est un mot d'Epicure, comme Seneque vant les yeux quelqu'un des Anciens qui ayent été par-

faitement vertueux.

XXVIII. Les Pythagoriciens ordonnoient de regarder le Ciel le matin dés qu'on étoit levé, afin de se souvenir par là des êtres qui suivent toûjours le même chemin, & qui sont toûjours leur ouvrage de la même maniere sans aucune inconstance ni varieté, & pour penser à leur ordre, à leur pureté, & à leur simplicité tout nuë, car les astres n'ont point de voile pour se cacher.

XXIX. Souviens-toy quel étoit Socrat e lors que sa femme ayant emporté ses habits, il ne

trouva

témoigne dans ses Lettres, hoc pracepit Epicurus. Et ce precepte est excellent : s'il n'y a point d'hommes assez vicieux pour oser pechér devant un témoin, que sera-ce quand on aura choisi un témoin d'une vertu reconnuë?

XXVIII. Les Pythagoriciens ordomoient de regarder le Ciel le matin dés qu'on étoit levé. ] Ce n'est pas la seule chose que les Platoniciens avoient prise des Pythagoriciens. On peut voir la Remarque sur l'art.

L1x. du L1v. v 11.

XXIX. Souviens-toy quel étoit Socrate lors que sa femme ayant pris seshabits. ] Xantippe semme de Socrate étoit fort incommode & fort emportée: un jour elle s'habilla en homme pour aller à un spectacle, & prit les habits de son mari, Socrate ne trouvant pas ses habits mit une peau autour de luy, ses amis le trouvant en cet état luy conseilloient de battre sa femme quand elle seroit de retour: fort bien répondit Socrate, asin que pendant que nous nous gourmerons, chacun de vous crie : Courage Socrate, courage Xantip-

pe

Marc Antonin. LIV. XI.

trouva qu'un beau pour se couvrir, & de tout ce qu'il dit à ses amis qui avoient honte de le voiren cet état, & qui s'enfuyoient.

XXX. Tu ne sçaurois enseigner à lire ni à écrire, si tu ne l'as appris auparavant : à plus

forte raison ne pourras-tu donc enseigner aux autres à vivre, si tu ne le sçais pas toy-même.

XXXI.

pe. Antonin veut que nous ayons toujours cette réponse devant les yeux, afin de nous accoutumer à penser qu'il est ridicule de donner au Public de ces Scenes extravagantes qui ne font que le rejouir. Mais si ce que Socrate dit à ses amis est remarquable, ce qu'il dit à sa femme ne l'est pas moins; car il se contenta de luy dire : Vous voyez au moins que vous n'estes pas allée à ce spectacle pour voir, mais pour être vûë.

XXX. Tu ne scaurois enseigner à lire ny écrire, si :u ne l'as appris auparavant. ] Il n'y a rien de plus ordinaire que de voir des gens qui se piquent d'enseigner aux autres ce qu'ils ne sçavent pas eux-mêmes & qu'ils n'ont jamais appris. Mais cela n'est pas à beaucoup prés si surprenant que d'en voir qui se mettent entre les mains de ces ignorans, & ont en eux une entiere confiance. Cela ne fait souvenir d'un mot qu'Antisthene dit aux Atheniens dans une assemblée où on avoit nommé quelques Generaux. On recueilloit les voix, & quand on vint à Antisthene : Je vous conseille, leur dit-il, Messeurs, d'ordonner que nos anes seront chevaux. Et comme les Atheniens surpris de cette réponse la troitoient de ridicule & d'impossible, pourquoy cela ne se peut-il donc pas, Messeurs, continua t-il, puisque vos decrets ont bien la vertu de faire des Gene-raux de ces sortes de gens qui n'ent ny service ny experience. Y 3

XXXI.

XXXI. Tu es esclave, il ne t'appartient pas

de parler.

XXXII. Les hommes blâment la vertu à tort & à travers, & tâchent de la décrier par leur vain babil, mais mon cœur n'en fait que rire.

XXXIII. C'est être fou que de chercher des figues en hyver. Mais ce n'est pas être plus sa-

ge

XXXI. Tu es esclave, il ne t'appartient pas de parler. ] C'est un vers de quelque Poète tragique; Antonin l'avoit récueilli pour se souvenir que ceux qui se rendent les esclaves de leurs passions en abandonnant la vertu se privent par cette lâche desertion du droit de suffrage que la vertu seule peut donner & qui est le veritable caractere les hommes libres. Cela a été expliqué dans les Remarques sur l'Epître vi. du 1. Liv. d'Horace.

XXXII. Les hommes blâment la vertu à tort és à travers. ] Antonin parodie icy un vers d'Hesiode avec un vers d'Homere, & il dit fort sagement que quand il voit de ces Philosophes insensez qui soutenoient que la vertu n'est qu'un vain nom & une chimereau lieu de s'amuser à leur répondreil ne fait que rire de leur solie, & c'est sans contredit le meilleurparti. On peut voir ce qui a été remarqué sur l'Epitre v 1. du 1. L 1v. d'Horace où ce passage a été expliqué.

XXXIII. C'est être fou que de chercher des sigues en hyver, mais ce n'est pas être plus sage.] Antonin a pris cecy d'Epictete qui dit dans Arrien: Si tu dessure des sigures en hyver, tu es sou, & c'est en desirer que de desirer ton sils ou ton ami lors qu'ils ne sont plus. Car ce que l'hyver est pour la sigue, la revolution des siecles l'est pour les choses qu'elle a emportées. Et apparemment cet Empereur tâchoit de se consoler ainsi

ac

ge que de chercher & de desirer son enfant

quand il n'est plus.

XXXIV. Épictete disoit sort bien: Quand tu caresses ton enfant, dis luy en toy-même: peut-être mourras-tu demain. Mais cela est de mauvais augure: luy dit quelqu'un. Sur quoy il répondit, que rien de tout ce qui marque une action naturelle ne peut être de mauvais augure, autrement ce seroit un mauvais augure de dire que des épics seroient moissonnez.

XXXV. Un raisin verd un raisin meur, un raisin sec, ce ne sont que des changemens, non pas d'une chose qui est en une qui n'est point, mais d'une chose qui est en une qui n'est pas presente. XXXVI.

de la mort de son fils Verus que ses Medecins avoient tué.

XXXIV. Epictete disoit fort bien : Quand tu caresses ton enfant, ] C'est la suite du même chapitre d'Arrien.

Rien de tout ce qui marque une attion naturelle ne peut être mauvais augure. ] On peut aller plus loin, & direcomme Oreste, qui allant passer pour mort dit dans l'Electre de Sophocle, Il n'y a point de presage funeste quand il est accompagné de tant d'utilité.

Δοκῶ μεν κόεν ρ ήμα σύν κερδεί κακόν. Car la mort est une des choses les plus utiles.

XXXV. Un raisin verd & un raisin meur. ] C'est la suite du raisonnement d'Epictete qui veut saire voir que la mort n'est qu'un changement d'une chose qui est, en une autre qui n'est pas presente, mais qui est pourtant.

XXXVI.

XXXVI.C'est un mot d'Epictete, il n'y a

ni voleur, ni tyran de la volonté.

XXXVII. Il faut trouver l'art de donner son consentement à propos, disoitle même Epictete. & sur le sujet de nos mouvemens il faut être toûjours appliqué à faire en sorte qu'ils se fassent avec exception, qu'ils tendent au bien de la societé, & qu'ils soient proportionnez au merite des choses. Il faut se défaire entie-

F XXXVI. Il n'y a ny voleur, ny tyran de la volon-té. ] Ce sont les propres termes d'Epictete dans le chap. 22. du Liv. 3. Cette volonté libre & qui ne peut être forcée est un don de Dieu, que nul ne nous peut ôter que luy-même, & il ne nous l'ôte jamais pendant que nous luy fommes foumis. (a) Nous demeurous vitto-rieum de tous les maux par la force de celuy qui nous a aimez.

XXXVII. Il faut trouver l'art de donner son consentement à propos. ] Donner son consentement à propos, c'est ne recevoir & n'approuver que des choses certainement vrayes. Pour parvenir à la perfection de cet art que faut-ilfaire? Il faut croire toujours son intelligence. & jamais son imagination: car ce qui est connu par l'intelligence est toûjours necessairement yray.

Dissit le même Epictete. ] Tout ce qu'Antonin rap-porte d'Epictete, n'est pas en propres termes dans ce qui nous reste de luy; mais de plusieurs endroits de ses Ouvrages on en recueille le même sens. Si nous avions ce qui s'est perdu, peut-être y trouverions-nous le tout de fuite comme il est icy.

Du'ils se fassent avec exception.] On peut voir les Re-

marques sur le premier chap. du Liv. IV.

Et qu'ils soient proportionnez au merite des cho-

Mare Antonin. LIV. XI.

rement de tous ses desirs & n'avoir d'aversion que pour les choses qui dépendent de nous absolument, & qui nous sont soumises.

· XXXVIII. Nous ne combatons pas pour rien, disoit ce grand homme, ils'agit d'être

ou lage, ou fou.

XXXIX. Voicy un excellent raisonnement de Socrate; que voulez-vous? Voulez-vous avoir des ames raisonnables, ou des ames sans raison? Nous voulons des ames raisonnables. Mais voulez-vous avoir de celles qui sont sai-

nes,

fes. ] C'est ce qu'il a expliqué dans l'art. xxxiv. du Liv.iv.

Et n'avoir de l'aversion que pour les choses qui dependent de nous absolument. J Car ainsi on n'aura de l'aversion que pour le vice qui est la seule chose qu'il depend de nous d'éviter.

XXXVIII. Nous ne combatons pas pour rien, dissit ce grand homme, ils'agit d'étreou sage ou sou. ] C'est un beau mot d'Epictete. Toute nôtre vie est un exercice, un combat continuel, le prix de la victoire c'est la sagesse, & celuy de la desaite c'est la folie. Il n'y a pas de milieu.

XXXIX. Voicy un excellent raisonnement de Socrate. ] Je ne l'ay pû trouver dans Platon, mais il sussit qu'Antonin le cite. Le but de Socrate est de faire voir que les hommes ne sont rien moins que raisonnables quand ils sont en querelle & en dissention les uns avec les autres: car la dissention est la fille de l'igno-rance & de l'emportement, & la mortelle ennemie de la raison. Aussi saint Jacques dit: (a) D'où viennent les guerres de les querelles parmi vous? N'est-ce pas de vos convolusses qui combatent dans vôtre chair.

Y

nes, ou de celles qui sont vicieuses? De celles qui sont saines. Que ne les cherchez-vous donc? C'est que nous les avons. Si vous les avez, pourquoy êtes-vous donc toûjours en dissentions & en querelles?

C'est que nous les avons. ] Voilà ce qui rend incurables tous les maux des hommes; ils sont persuadez qu'ils ont une ame raisonnable, & cela leur sussit, au lieu de travailler à la rendre telle en la purgeant de ses vices, ils s'endorment dans une mortelle securité.

## LIVRE DOUZIEME.

I. Si tu n'as point d'envie contre toy-même, tu peux des aujourd'huy posseder les choses ausquelles tu n'esperes de parvenir qu'avec le temps. Pour cet esset laisse là le passé; remets l'avenir entre les mains de la Providence, & dispose du present selon les regles de la fain-

I.S! tu n'as point d'envie contre toy-même, tu peux dés aujourd' buy posseder les choses. ] Pour nous procurer le bonheur & la tranquillité, nous courons la terre & les mers, & nous faisons des desseins de fort longue haleine : que de peines & de soins inutiles! Ce que nous cherchons est en nous, ne nous l'envions pas & ne nous en privons pas volontairement nous-mêmes, nous le trouverons sans tant courir. Antonin nous en donne icy un moyen qui est le seul infaillible, c'est de ne penfer qu'à disposer du present. La present bien disposé est un gage seur pour l'avenir.

Selon les regles de la fainteté & de la justice. ] De la fainteté, pour être toûjours foumis à Dieu; & de la justice, pour

faire toûjours du bien aux hommes.

Digne

Marc Antopin. LIV. XII. 239 teté & de la justice; de la sainteté, pour recevoir agreablement, & pour aimer tout ce qui t'arrive: car c'est la nature même qui te l'envoye, & qui t'a fait naître pour cela; & de la. justice, afin que tu dises la verité librement & sans détour, & que tu obeisses à la loy en te comportant sagement & dignement en toutes choses. Mais il faut que rien ne puisse te dé-tourner de ton chemin, ni la méchanceté des autres, ce qu'ils pensent de toy, ni ce qu'ils en disent, ni les sentimens de cette masse de chairoù tu es enfermé. Car c'est à la partie souffrante à se plaindre de ce qu'elle sent. Enfin quand le temps de ton départ sera venu, si renonçant à tout autre soin, tu ne penses qu'à honorer & à respecter comme il faut la partie superieure de ton ame, qui est ce que tu as de divin, & que tu ne craignes pas tant de cesser devivre, que de ne pas commencer à bien vivre, tuseras un homme digne du monde qui t'a produit; tu cesseras d'être étranger dans ta patrie; tu n'admireras plus comme extraordinaire ce qui arrive tous les jours; & tu ne dépendras plus de cecy ni de cela.

II.Dieu voit les ames nues sans s'arrêter aux

vales

Digne du monde qui l'a produit.] C'est-à-dire, digne de Dieu, dans le langage des Stoiciens.

Et tune dependras plus de cecy ny de cela.] Car toutes cho-

ses sont soumises à ceux qui sont soumis à Die u.

vales materiels, à l'ordure & à l'écorce qui les cachent. Car par son seul esprit il touche & penetre les choses qui découlant de luy se sont rensermées dans ces étroites prisons. Si tu t'accoutumois à suivre cet exemple, tu te delivrerois de beaucoup d'inquietude & de soins. Car celuy qui ne prend pas garde aux chairs qui l'environnent, comment s'amuseroit-il à prendre garde aux habits, au logement, à la gloire, & à tous les autres ornemens exterieurs qui ne sont que les embellissemens de la scene.

III. Il y a trois choses dont tu es composé, le corps, l'esprit, & l'ame. Les deux premieres ne t'appartiennent que jusqu'à un certain point, & entant que tu en dois avoir soin. Mais la troisième est la seule qui soit proprement à toy. C'est toy-même. Si tu éloignes donc & separes de toy, c'est à dire de ton ame, tout ce que les autres disent ou pensent, tout ce que tu as toy-même dit ou fait, tout ce que tu pré-

vois

II. Car par son seul esprit il touche es penetre les seules choses. ] Cet article est remarquable. Antonin veut faire entendre que comme l'esprit de Dieu ne se communique qu'à ce qui est de même nature que luy, c'est-à-dire spirituel & immortel, & qu'il ne s'arrête point à la matiere, nôtre ame devroit faire de même & ne s'attacher qu'aux choses qui sont de même nature qu'elle; car par ce moyen elle seroit toûjours unie à la Divinité d'où elle a tiré son origine, elle n'aimeroit que la vertu, & mepriseroit tout le reste. Cette idée est grande & belle.

Marc Antonin. L 1v. XII.

241

vois & qui t'épouvante, tous les mouvemens qui viennent de la part du corps qui t'environne, & de l'esprit dont ce corps est animé, & qui ne sont point en ton pouvoir; enfin tout ce que le tourbillon exterieur du monde agite & roule à son gré, & que ton intelligence toute pure, arrachée à l'enchaînement fatal des choses, & delivre de ce joug, vive à part en elle-même, sfaisant ce qui est juste, voulant ce qui luy est envoyé, & disant la verité; Si, disje, tu separes de ton ame tous les sentimens qui luy viennent de la liaison & de la sympathie qu'elle a avec le corps; que tu éloignes de ta pensée l'avenir & le passé; que tu te rendes toyméme comme la sphere d'Empedocle, qui é-

tant

III. Et que ton intelligence toute pare, arrachée à l'enchainement fatal des choses, és délivrée de ce joug.] Antonin n'a pas voulu dire que nôtre ame doir secouër le joug de la providence pour vivre en liberté, & ne dependre que d'elle-même: c'est tout le contraire, il veut qu'elle se retire de l'enchaînement fatal des choses materielles qui l'entraînent. Car pendant qu'elle est abîmée dans des ordures, elle est necessairement terrestre & charnelle, & par consequent elle est comme emportée par le même tourbillon qui entraîne tout. Pour revenir donc de cet état miserable, il faut qu'elle reprenne sa superiorité, & elle ne peut la reprendre qu'en se reiinissant à Dieu, & en se soumettant uniquement à ses ordres.

Comme la sphere d' Empedocle. ] On peut voir ce qui a été remarqué sur l'art. 43, du Liv. viii. & sur l'art. 13, du Liv. xi.

IV.

¥ 7

tant égale en tout sens & d'une rondeur parfaite, tourne toujours sans se lasser. Et que tu ne penses qu'à vivre le temps que tu vis, c'est à dire, qu'à jouir du temps present, tu pourras passer noblement & sans trouble tout celuy qui te reste à vivre, & étre toûjours avec ton genie dans une étroite intelligence & dans une

parfaite union.

IV. Je me suis souvent étonné comment les hommes qui s'ament toûjours plus euxmêmes, qu'ils n'aiment les autres, font pourtant plus d'état de l'opinion des autres que de la leur. En effet, si un Dieu venoit à paroître tout d'un coup, ou un sage Precepteur, & qu'il leur ordonnât de ne rien penser en eux-mêmes qu'ils ne dissent en même temps, il n'y en a pas un seul qui pût supporter un jour entier une si rude contrainte. Tant il est vray que nous avons bien plus de honte de ce que les autres pensent de nous, que dece que nous pensons nous mêmes.

V. Comment est-il possible que les Dieux qui ont reglé & ordonné tout si sagement, & avec tant d'amour pour l'homme, ayent pourtant fait cette saute, que certains hommes, les

plus

IV. Font pourtant plus d'état de l'opinion des autres que de la leur. ] L'amour propre les devroit porter à faire tout le contraire. Il y a là une contradiction qu'on ne sçauroit expliquer. On craint plus la reputation que sa conscience.

plus gens de bien, qui ont en un commerce plus étoit avec la Divinité, & qui ayant passé toute leur vie dans l'exercice des bonnes œuvres, des prieres & des facrifices, ont été comme les amis de Dieu, lors qu'ils sont une fois morts, ne reviennent plus à la vie, mais sont éteints pour toûjours! Si cela est ainsi, tu dois être persuadé qu'il est bien, & que les Dieux l' auroient fait autrement, s'ils l'avoient jugé necessaire. Car s'il eût été juste, il auroit été aussi

tres-

V. Lors qu'ils sont une sois morts, ils ne reviennent plus à la vie, mais sont éteints pour toujours. ] Les Philosophes, qui nioient l'immortalité de l'ame, reprochoient à Dieu que c'etoit en vain que les justes le servoient pendant leur vie, puisqu'il souffroit qu'ils mourussent enfin pour toujours. Autonia veut combatre ce sentiment, & faire taire en même temps son imagination, qui ne manquoit pas de luy suggerer des scrupules sur cette matiere. Mais comme il n'avoit par la force de demontrer l'immortalité de l'ame & la verité de la resurrection, dont il n'avoit que des idées. confuses, parce qu'il n'avoit pas puisé dans les veritables sources, ny connu la veritable lumiere, qui seule peut nous éclairer, il prend le parti qui luy paroît le plus juste & le plus saint, c'est de dire que quelque chose que Dieu air ordonné des hommes aprés leur mort, il n'a rien fait qui ne soit digne de sa bonté & de sa justice. De Chapitre est fort beau, & nemarque pas tant l'incredulité & l'incertitude d'Antonin que sa confiance en la bonté de Dieu, & son entiere soumission à ses ordres.

Car s'il eût été juste, il auroit aussi été tres-possible. ] La justice de la resurrection & de la seconde vie est soli244 Reflexions Morales de l'Emp. tres-possible; & s'il eût été selon la Nature, la Nature même l'auroit porté; mais de ce que cela n'est pas, s'il est vray qu'il ne soit pas, tu dois

folidement prouvée dans les écrits des Evangelistes & des Apôtres, puis qu'elle est une suite & une dependance de la justice de Dieu qui doit punir les méchans, & recompenser les bons. Et sa possibilité est sûre par les principes même d'Antonin. Quelle auroit été sa foy s'il avoit connu la force & l'étendue de toutes les verités qui se

tirent de ses principes!

Il auroitété aussi tres-possible, & s'il eût été selon la Na-ture, la Naturemême l'auroit porté. ] Antonin ne reconnon rien d'impossible dans la resurrection des morts, & en cela il ne s'éloigne point du tout de l'opinion de ceux de sa secte. Aussi quand saint Paul parle de la resurrection devant les Epicuriens & les Storciens, Saint Luc dit: Quelques uns s'en mocquerent, & les autres dirent: Nous vous entendrons une autre fois sur ce sujet. Ceux qui s'en mocquerent, ce furent les Epicuriens; & ceux qui remirent à une autre fois, ce furent les Storciens, dont les sentimens n'étoient pas si éloignez de ce que faint Paul leur annonçoit, que ceux des autres Philosophes. Le même Saint étoit si assuré qu'il n'y avoit rien que de naturel dans cette opinion, que dans le discours, qu'il fit devant Agrippa & Festus, il ose bien leur dire en les interrogeaut: (a) Qu'est-ce donc qui vous paroît incroyable dans cette opinion que Dieu ressuscite les morts; Quelle honte aujourd'huy pour beaucoup de Chrêtiens de douter plus de la refurrection que les Payens même?

Mais de ce que cela n'est pas, s'il est vray qu'il ne soit pas. ] Antonin ne reçoit pas cela comme vray, & sans rien decider il se contente de dire, quand même les Justes mourroient pour toûjours, Dieu ne laisseroit pas d'être juste. Quelle idée de la Justice de Dieu? & quelle con-

fiance en luy?

dois necessairement conclure qu'il ne l'a pas falu. Tu vois toy même qu'en faisant cette recherche tu disputes de tes droits avec Dieu, & tu luy en demandes une espece de compte: or nous n'en userions pas ainsi, si Dieu n'étoit souverainement juste & souverainement bon. Et puis qu'il a ces deux qualitez, il n'a donc rien oublié de ce qui étoit juste & raisonnable dans la disposition & dans l'arrangement du monde.

VI. Tâche de t'accoutumer aux choses ausquelles tu es le plus mal propre, l'habitude te les rendra assées & faciles: car tu vois que la main gauche, qui est mal-adroite à toutes les autres fon-

Tu vois toy-même qu'en faijant cette recherche tu disputes de tes droits avec Dieu, &c. Or nous n'en userions Pas ainss. ] Antonin se prouve à luy-même que la recherche qu'on fait en disputant ainsi avec Dieu, est une marque seure de la forte persuasion où l'on est, qu'il est juste & bon. Car autrement on ne diroit jamais: comment est il possible, &c. Mais ce passage peut recevoir une autre sens. En effet, ces mots Or nous n'en userions pas ainst peuvent fort bien signifier: Or Dieu ne nous permetreit pas d'en user ains, &c. Pour dire que si Dieu souffre que nous disputions tous les jours avec luy, & que nous luy demandions raison de sa conduite, c'est parce qu'il est souverainement juste, & souverainement bon, & qu'il sçait bien que ses voyes sont droites, & qu'il sera toûjours victorieux quand les hommes prendront la liberté de juger de ses jugemens : (a) Ut vincat cum judicatur.

VI. La main gauche, qui est mal adroite à toutes les autres fonctions, parce qu'elle n'y est pas accontumée.

fonctions, parce qu'elle n'y est pas accoutumée, tient pourtant la bride plus serme que la main droite, parce que c'est une chose qu'

elle fait toûjours.

VII. Pense souvent à l'état où il faut que tu sois, & pour le corps & pour l'ame, quand la mort te surprendra; songe à la brieveté de la vie, à l'abîme infiny du temps qui t'a precedé, à celuy qui te suivra & à la soiblesse & fragilité de la matiere.

VIII. Considere les causes dépouillées de l'écorce qui les couvre; le but de toutes les a-

ctions

IX.

Les Peripateticiens enseignoient que la main droite étoit naturellement plus sorte & plus adroite que la gauche. Mais les Platoniciens se mocquoient de cette opinion, & soutenoient que les deux mains, les deux pieds, & toutes les parties droites & gauches sont égales, & que si nous avons une main & un pied plus sorts, cela vient de l'habitude, & du peu de soin que nos nourrices ont pris de nous, en nous laissant devenir presque boiteux & manchots. Les Storciens étoient du sentiment de ces derniers, comme il paroît par ce passage. Et Antonin se sert de cette preuve pour demontrer qu'il a'y a rien que l'habitude ne puisse nous rendre familier.

VII. Pense souvent à l'état où il faut que tu sois, és pour le corps és pour l'ame. ] Car Dieu ne demande pas seulement la pureté de l'ame, mais aussi celle du corps, que (a) nous luy devons offrir comme une victime vivante, sainte

Gagreable à ses yeux...

Quand la mort te surprendra. Car il n'y a rien de plus incertain que l'heure de sa venue, elle viendra comme le larron dans la nuir.

247

ctions; ce que c'est que la douleur, la volupté, la gloire & la mort; & pense que nous nous faisons nous-mêmes tous nos embarras; qu'il ne dépend pas des autres de nous incommoder; & que tout n'est qu'opinion.

IX. Dans l'usage des opinions il saut plûtôt ressembler au luteur qu'au gladiateur: car des que celuy-cy perd son epée, il est mort, au lieu que l'autre a toûjours son bras, & n'a be soin que d'avoir le courage de s'en bien servir.

X.Il faut regarder ce que les choses sont en elles-mêmes en considerant séparément leur

matiere, leur forme & leur fin.

XI. Que le pouvoir de l'homme est grand! il dépend toûjours de luy de ne faire que ce qui

IX. Dans l'usage des opinions il faut plutôt ressembler au luteur qu'au gladiuteur. ] Cette maxime est fort belle. Comme il n'y a que nos opinions qui nous trompent & qui nous seduisent, nous devons être toûjours en garde contre elles, & les combatre de tout nôtre poûvoir. Mais dans ce combat il ne saut pas ressembler au gladiateur qui n'a que des armes étrangers: car il ne les a pas plûtôt perdues qu'il est mort. Il faut ressembler au luteur qui vient arméde ses propres armes, c'est à dire, de son bras. Si nous nous servons contre nos opinions d'armes étrangeres, nous servons bientôt désaits, au lieu que si nous employons contre nos armes naturelles, c'est à dire, les armes de l'intelligence, nous sommes assurez de vaincre toûjours.

XI. Que le pouvoir de l'homme est grand! ] Mais ce pouvoir nevient pas de ses propres forces, il luy vient de

Dicu.

qui est agreable à Dieu, & de recevoir avec soumission & avec joye tout ce qu'il plaît à

Dieu de luy envoyer.

XII. Desormais il ne faut se plaindre ni des Dieux ni de la Nature; car ils ne manquent ni volontairement ni malgré eux. Il ne faut pas non plus se plaindre des hommes, car toutes leurs sautes sont involontaires. Il ne saut donc jamais se plaindre.

XIII C'est être bien ridicule & bien étranger dans le monde, que de s'étonner de quoy

que ce soit.

XIV. Ou c'est une destinée absolue & un ordre inévitable qui gouverne tout; ou c'est une providence qu'on peut se rendre propice,

XII. Desormais il ne faut se plaindre ny des Dieux, ny della Nature. ] Car la Nature ne sait qu'obir à Dieu, & Dieu ac

fait rien que de juste.

Il ne faut donc jamais se plaindre. ] S'il faloit se plaindre, il ne saudroit se plaindre que de soy-même. Mais il ne le saut pas, puisque tout doit être indisserent à un homme de bien, hors le peché. Et c'est dans ce sens qu'Epictete a fort: bien dit, accuser les autres de ses propres maux, c'est d'un ignorant; n'en accuser que soy-même, c'est d'un homme qui commence à s'instruire; c'n'en accuser ny soy, ny les autres, c'est d'un homme parfaitement instruit.

XIV. On c'est une destinée absolué & un ordre inévitable. ] C'est-à-dire, une providence inflexible, & qui ne change rien à ce qu'elle a determisé, comme le croyoient la plûpart

des Stoïciens rigides.

On c'est une providence qu'on peut se rendre propies. ]

ou c'est le hazard & une consussion temeraire. Si c'est l'immuable necessité, pourquoy t'opposes-tu à ses arrêts? Si c'est la providence que tu puisses te rendre propice, pourquoy ne tâches-tu pas de te rendre digne de son secours? Et si c'est le hasard aveugle, réjouis-toy de ce que dans un si grand desordre tu as au-dedans de toy une ame intelligente pour te conduire; si le tourbillon t'envelope & t'entraîne, qu'il entraîne ta chair & tes esprits. Il ne dépend pas de luy d'entraîner ton ame.

XV. Une lampe éclaire jusqu'à ce qu'elle soit éteinte & ne perd pas un seul moment sa lumiere. Comment donc laisserois-tu éteindre avant la mort la verité, la justice & la tempe-

rance qui sont en toy.

XVI. Sur tout ce qui te fait croire qu'un autre a peché, ne manque pas de dire en toymème: Que sçai-je si c'est un peché? Que s'il a peché

C'est la providence qu'Antonin croyoit avec la plûpart des Stoiciens mitigez, & c'est celle que nous croyons', sans donner pourtant aucune atteinte à l'immutabilité des decrets de Dieu.

XV. Comment donc laisserois-tu éteindre avant la mort la verité, la justice & la temperance.] Nous sommes des lampes vivantes, si nous laissons éteindre nôtre lumiere, c'est nôtre faute; car il dépend de nous de l'entretenir toûjours par le moyen de la charité & des bonnes œuvres.

XVI. Que sçay-je si c'est un peché. ] Car il y a beaucoup de choses qui se font à dessem pour une utilité cachée.

a peché veritablement, fais d'abord cette reflexion, qu'il s'est condamné luy-même, & que c'est comme s'il s'étoit luy-même déchiré le visage avec ses ongles. Souviens-toy en même-temps que celuy qui ne veut pas que les méchans pechent est semblable à celuy qui voudroit empêcher les sigues d'avoir du lait amer, les ensans de pleurer, les chevaux de hanir & toutes les autres choses qui sont naturelles, & d'une necessité indispensable. Car que peut saire à cela le miserable qui a ce naturel vicieux? gueris le donc, si tu es si habile.

XVII. Une chose n'est pas honnête, ne la fais pas; elle n'est pas vraye, ne la dis point, & sois toûjours le maître de tes mouvemens.

XVIII. Il faut avoir toûjours le monde entier devant les yeux, & se dire à tous momens: Qu'est-ce qui me donne presentement une telle pensée? la bien developer & considerer separément sa matiere, sa forme, sa fin & le temps de sa durée.

XIX. Commence enfin à sentir qu'il y a

chée. Comme Antonin le dit luy-même dans l'art. xix. du

Liv. xI. on peut voir là les Remarques.

Qu'il s'est condamné luy-même, & que c'est comme s'il s'étoit luy-même déchiré le visage avec ses ongles. ] La conscience seule des méchans nous vange assez de leurs injures; car elle leur fait souffrir des tourmens qui ne sinissent point. C'est un vautour qui dechire leurs entrailles.

XIX.

en toy quelque chose de plus considerable, & de plus divin que ce qui produit tes passions, & qui te remuë comme une marionnette par des ressorts étrangers.

XX. Qu'est presentement mon ame? Est elle crainte, soupçon, desir, ou quelque cho-

se de semblable?

XXI.La premiere chose c'est de ne rien faire temerairement & sans dessein. Et la seconde, de ne rien faire qui ne tende au bien de la societé.

XXII. Pense que dans peu tu ne seras plus, ni toy, ni rien de ce que tu vois, ni aucun de ceux qui sont presentement en vie. Toutes choses sont saites pour être changées & détruites, afin qu'il en naisse d'autres de leurs debris.

XXIII. Tous n'est qu'opinion, & l'opinion est en toy, defais-t'en donc quand tu voudras, &

XIX. Qu'il y a en toy quelque chose de plus considerable és de plus divin que ce qui produit tes passions. ]
Ce qui produit nos passions c'est l'ame animale, nos esprits animaux, qui étant émeus par les objets exterieurs, nous agitent & nous remuent; & ce sont ces esprits qu'Antonin appelle des ressorts étrangers, parce qu'ils sont hors de nous, hors de nôtre ame, & une preuveasseurée que ce qui cause nos passions n'est pas ce que nous avons de plus parsait, c'est que nous trouvons en même-tempsen nous une chose toute differente, qui quand elle veut juger de ces mêmes passions, les combat & les tient soumises.

XX. Qu'est presentement mon ame t est elle crainte, soupçon, desir. ] Car notre ame n'est que ce qu'elle pense, comme cela a été dit ailleurs.

MIXX

& comme ceux qui ont doublé un cap, tu ne trouveras plus tranquillité, que sûreté, & tu voyageras comme dans un golse doux &

paisible.

XXIV. Toute action qui cesse & siniten son temps, ne souffre aucun mal de ce qu'elle cesse & celuy qui la fait, n'en souffre aucun non plus de cette cessation. Il en est de même du tissu de toutes nos actions, que nous appellons la vie. S'il finit en son temps, il ne reçoit aucun mal de cette sin; & celuy qui termine quand il faut cet enchaînement d'actions, n'est point malheureux. Or c'est la nature qui mesure le temps, & qui assigne à chacun son terme; quelquesois c'est la nature particuliere, comme il

XXIII. Et comme ceux qui ont doublé un tap, tu ne trouveras plus que tranquillité & que sureté. ] Nos opinions sont les vents qui nous agitent, chassons-les, & nous serons comme ceux qui ont doublé un cap. En approchant de ce cap ils étoient le jouet des vents; mais ils ne l'ont pas eu plûtôt doublé, que ce même cap les a mis à couvert de l'orage.

XXIV. Toute action qui cesse & finit en son temps no souffre aucun mal de ce qu'elle cesse. ] Au contraire on peut dire qu'elle est parfaite quand elle cesse, & que c'est un bien. Antonin prouve fort bien que la mort ne peut être un mal,

& qu'il est ridicule de la craindre.

llen est de même du tissu de toutes nos actions. ] Car co qui est vray de l'une, l'est aussi necessairement de toutes les autres.

Quelquefois c'est la nture particuliere, comme il arrive à ceux qui meurent de vieillesse, mais en general c'est Marc Antonia. Liv. XII.

arrive à ceux qui meurent de vieillesse; mais en general c'est la nature universelle qui gouverne tout, & qui changeant & remuant à son gré toutes les parties, fait que le Monde subsiste toûjours frais & toûjours jeune. Or ce qui est utile à l'Univers est toûjours de saison & toûjours beau. La cessation de la vie n'est point un mal, puis qu'elle n'est point honteuse, car elle ne depend pas de nous, & n'est point contraire aux loix de la societé; & elle est un bien,

c'est la nature universelle. ] Antonin n'opose pas la nature particuliere à la nature universelle, cela teroit contraire à ses principes & à la verité. Son dessein est de combatre cette erreur qui nous fait dire tous les jours que des enfans qui meurent, meurent avant leur terme, & que ceux qui se tuent previennent le jour de leur mort. C'est un langage plein de fausseté, & qui n'est pardonnable qu'à la foiblesse des hommes. Personne ne meure que dans le tems qui luy est donné, & c'est la Nature universelle qui mesure, & qui distribue le tems à chacun comme il luy plaît, aux uns plus, aux autres moins; & comme ceux qui meurent de vieillesse sont fort rares, Antonin die que c'est la nature particuliere qui regle leurs cours, c'est à dire, que la Nature universelle a fait une exception à sa regle, & c'est cette exception qu'il appelle une Nature particuliere: car en effet ces gens-là vivent comme s'ils étoient conduits par une Nature differente de celle qui met des bornes à la vie des autres hommes; mais ce n'est qu'une seule & même Nature, c'est-à-dire, Dieu.

Puis qu'elle n'est point honteuse, car elle ne dépend pas de nous, Il n'y a rien de honteux pour nous que ce qu'il depend de nous de faire ou de ne pas faire, comme

il a été prouvé ailleurs.

bien, puis qu'elle est commode, utile, & convenable à l'Univers qu'elle renouvelle.

XXV. Celuy-là est gouverné & porté par l'esprit de Dieu, qui concourt avec Dieu à un même dessein, & qui regle ses volontez sur les siennes.

XXVI. Voicy trois regles qu'ils faut avoir toûjours presentes; la premiere, pour ce qui regarde tes actions, de ne rien faire temerairement & d'une autre maniere que la justice même ne l'auroit fait. Et pour ce qui est des accidens qui t'arrivent du dehors, d'être persuadé qu'ils viennent du hasard ou de la providence, & qu'il ne faut jamais ni accuser sa providence, ni se plaindre du hasard. La seconde de considerer ce que chaque chose étoit avant qu'elle cût reçû l'ame avec la vie, & ce qu'elle est depuis qu'elle l'a reçûe jusqu'à ce qu'elle la rende, de quelles parties elle est composée, & en quelles parties elle se dissout. La troisiéme enfin, c'est de penser que si tu t'étois une fois élevé au-dessus des nues, & que tu eusses contcmplé

XXV. Celuy-là est gruverné co porté par l'esprit de Dieu qui concourt avec Dieu. ] Il n'y a rien de plus sur que cette regle, & il depend toujours de nous de connoître par son moyen & l'état où nous sommes, & quel est l'esprit qui nous conduit.

XXVI. Et d'une autre maniere que la justice même ne l'auroit fait.] Car cela est possible aux hommes avec le

secours de Dieu.

Marc Antonin. LIV. XII. templé de là les hommes & toutes les choses humaines, leur confusion & leur desordre; & vû cette multitude innombrable d'habitans qui demeurent dans l'air & dans la region étherée, toutes les fois que tu t'éleverois à la même hauteur tu les verrois toûjours de même : car leur seule qualité permanente, c'est d'être toûjours semblables, & toûjours de peu de durée. Où est donc là ce grand sujet de vanité?

XXVII. Chasse l'opinion, & te voilà sauvé.

Or qui est ce qui t'empêche de la chasser?

XXVIII. Quand tu es fâché de quelque chose, tu as oublié que tout arrive pour le bien de la nature universelle; & que les fautes des autres ne te regardent point. Que tout ce qui se fait a toûjours été, sera toûjours & est presentement par tout de même. Qu'il y a entre les hommes une étroite liaison, & une parenté qui

Et vû cette multitude innombrable d'habitans qui demeurent dans l'air er dans la region étherée.] Les Platoniciens & les Stoïciens croyoient que l'air & la region étherée ésoient peuplez d'un nombre infini d'habitans qu'ils appelloient des Demons, dont les uns étoient visibles, & les autres invisibles, & pourtant tous mortels.

Où est donc là ce grand sujet de vanité. Puisque toutes les choses humaines ne sont que desordre & que confusion, & qu'il n'y a rien sur la terre, dans l'air & dans la region ttherée qui ne soit de même nature, & sujet aux mêmes loix, qu'est ce donc qui peut faire l'orgueil des hommes, & où trouvent ils ce grand sujet de vanité? Ils auroient bien plus de raison de gemir de se voir engagez dans ce torrent de corruption & de misere.

XXVIII.

ne vient pas tant de la chair & du fang, que de ce qu'ils participent tous à une même ame. Tu as encore oublié que cette ame de chacun est un Dieu & une émanation de la Divinité. Que rien n'est à nous en propre; mais que tes ensans, ton corps & tous tes esprits viennent de Dieu; que tout n'est qu'opinion, & enfin que le temps present est le seul dont cha-cun jouit, & qu'il puisse perdre. XXIX. Il est bon de repasser souvent en sa

memoire tous ceux qui ont été extremement fâchez de quelque chose; ceux qui ont été élevez au faîte de la gloire; ceux qui ont été pre--cipitez dans un abîme de calamitez; ceux qui ont eu des inimitiez violentes; enfin tous ceux qui ont reçû les plus grandes faveurs de la fortune, ou éprouvé ses plus grands revers en quelque état que ce soit, & ensuite il faut faire cette reflexion: Où sont-ils? que sont-ils devenus? Ce n'est plus que sumée & que cendre, ils ne vivent plus que dans les discours des hommes, ou même ils n'y vivent déja plus. Pense en même temps à ce que faisoit par exemple Fabius Catulinus à sa maison de campagne; Lucius Lupus & Stertinius à Baies; Tibere & Velius Rusus à Caprées.

XXVIII. Que cette ame de chaeun est un Dieu, & une émanation de la Divinité.] Nôtre ume n'est pas Dieu, mais l'ouvrage de Dieu, & Dieu y habite.

XXIX. Fabius Catulinus à sa maison de campagne; Lucius Lupus & Stertinius à Baies; Tibere & Velius Refus Marc Antonin. L.v. XII. 257 à Caprées. Pense à tous les empressements inquiets, avec lesquels ils couroient à tout ce que leur imagination sed de leur faisoit paroître digne de leurs soins & de leur estime; combien tout cela étoit méprisable & vil, & qu'il y avoit bien plus de raison & de sagesse à se montrer en toutes rencontres juste, temperant & soumis aux ordres de Dieu, avec une simplicité sans fard; car il n'y a rien de plus mauvais & de plus insupportable que l'orgueil, nourri & enssé par une humilité sausse.

XXX. Quand les libertins te demanderont, où c'est que tu as vû les Dieux, & comment tu sçais qu'il y en a, que tu leur rendes un si grand cultes tu leur répondras premierement qu'ils sont vi-

fibles

Rusus à Caprées. ] L'exemple de Tibere me persuade que tous ceux qui sont nommez icy s'étoient retirez à la campagne pour y mener la même vie que ce Prince avoit menée à Caprées, où il s'étoit plongé dans toutes fortes d'infames débauches, & où il avoit créé un nouvel Officier de sa maison 'qu'il appella le Maître des voluptez.

Car il n'y a rien de plus manvais & de plus insuporatable que l'orgneil nourri & ensté par une humilité sausse. ] L'expression d'Antonin me paroît admitable, & il n'y a rien de plus vray: l'humilité n'est souvent qu'une nouvelle enssûre de l'orgueil, qui ne seachant plus comment crostre, se sert même du neant de l'humilité pour se boussir.

XXX. Tu leur repondras premierament qu'ils Jont vifibles. ] Car Dieu s'est assez maniscsté par ses Ouvrages, & comme dit saint Paul: Les choses qui ons été faires Z 3 depuis

fibles, & que d'ailleurs, quoy que tu ne voyes pas ton ame, tu ne laisses pas de la respecter: qu'il en est de même des Dieux; les effets merveilleux que tu ressens tous les jours de leur pouvoir, te prouvent qu'ils sont, &

font que tu les adores.

XXXI. Le bonheur de la vie consiste à considerer ce que chaque chose est en elle-même, & à connoître sa matiere & sa forme; à faire de tout son cœur des actions de justice, & à dire toûjours la verité. Que reste-t-il aprés celaqu'à jouir de la vie en accumulant bonne action sur bonne action, sans laisser entre deux le moindre intervalle, ni le moindre vuide?

XXXII.

depuis la création du monde, rendent visible ce qu'il y a d'in-

visible en Dieu.

Et que d'ailleurs, quoy que tu ne voyes pas ton ame, tu ne laisses pas de la respecter. ] Quand nous examinons les qualitez & les proprietez de la matiere, nous ne scaurions douter de l'existence de l'ame, nous la voyons plus clairement que nous ne voyons les Corps. C'est pourquoy Antonin dit dans le 1. chap. du Liv. x. Mon ame, quand seras tu plus visible et plus aisse à connoître que le sorps qui t'environne. Tout de même quand nous examinons la nature & les qualitez de l'ame, il faut necessairement ou nous aveugler volontairement nous-mêmes, on être entierement convaincus de l'existence de Dieu. Car Dieu est au dessus de l'ame à proportion de se que l'ame est au-dessus de la matiere, & l'un & l'autre sont tres sensibles & tres-visibles par leurs essets.

XXXI. Sans laisser entre deux le moindre intervalle, ni le moindre vuide.] Car dés qu'on cesse de faire du bien, quelque petit que soit l'intervalle, il rend tour le passé inutile, & c'est toujours à recommencer.

XXXII.

Marc Antonin. Liv. XII. 259

XXXII. Il n'y a qu'une même lumiere du Soleil, quoi qu'elle soit divisée & separée par des murailles, par des montagnes, & par mille autres choses; il n'y a qu'une même matiere, quoy qu'elle soit divisée en des millions de corps separez; il n'y a qu'un seul & même esprit quoy qu'il soit partagé en une infinité de natures disserentes, & de disserens individus; il n'y a qu'une même ame intelligente, quoy qu'elle semble être separée & divisée en toutes les autres parties de tous ces êtres disserens; la sorme & la matiere insensible n'ont aucune liaison l'une avec l'autre, elles sont pourtant unies & liées

par

XXXII. Il n'y a qu'une même lumiere du Soleil.] Antonin veut prouver dans ce Chapitre que l'amour du Prochainest si naturelle qu'il faut faire violence à l'ame pour arrêter le penchant qui la porte à cette espece d'union, & sa preuve est tres forte & tres-solide.

Il n'y a qu'un même espris. ] Qu'une même ame animale, & qu'une même forme. L'une pour les animaux, & l'autre pour les corps inanimez, comme les plantes, le bois, la pierre, que une spiritu continentur, comme

parle Pomponius.

Il n'y a qu'une même ame intelligente. ] Car les Stoiciens croyoient que les ames étoient des parties de la Divinité. Mais quoy que cela foit faux dans leur fens, il est pourtant vray de dire que toutes les ames sont d'une seule & même nature, & cela suffit pour la consequence qu'Antonin en veut tirer.

La forme & la matiere insensible n'ont aucune liaison. l'une avec l'autre. ] Ce passage étoit tres difficile, peutêtre en aurai je démêlé le sens. Par le mot de sorme, Antonin entend dans l'animal raisonnable l'ame intelli-

par l'esprit de l'Univers qui les assemble malgré elles; mais l'ame intelligente a une inclination particuliere & propre pour sa semblable, elle se joint à elle, & rien n'en peut empêcher l'union. XXXIII. Que souhaites-tu? d'être? de sen-

XXXIII. Que souhaites-tu? d'être? de sentir? d'avoir du mouvement? de croître? de ne croître plus? de parler? de penser? Qu'y a-t-il là qui te paroisse digne de tes desirs? Si donc toutes ces fonctions separées sont si méprisables, va tout d'un coup à ce dernier retranchement, qui est de suivre la Raison & Dieu. Mais souviens-toy que c'est blesser le respect qu'on leur doit, & ne pas les suivre que d'être faché que la mort vienne nous priver de toutes choses.

XXXIV. Que la partie du temps infini assignée à chacun est petite, & qu'elle est bien-tôt absorbée & engloutie par l'éternité! quelle petite portion de toute la matiere t'a été distribuée! quelle petite part as-tu à l'esprit universel!

genre, dans l'animal privé de raison, l'ame animale; & dans les plantes & les corps inanimez, l'esprit qui les assemble & qui les unit. Il dit donc que dans tous ces êtres disserons, la forme & la matiere sont deux choses naturellement incompatibles; mais que Dieu les joint malgré elles par un estet de son pouvoir: au lieu que l'ame raisonnable cherche d'elle-même à s'unir avec sa semblable, & que rien ne peut arrêter ce penchant, il n'y a personne qui ne le sente.

XXXIV. Quelle petite part as tw à l'esprit univerfel.] Cet esprit universel n'est pas icy l'ame universelle Marc Antonin. Liv. XII. 261

fel! & dans toute la terre quel point a-t-on choisi pour t'y faire ramper! si tu t'entretiens bien de ces pensées, tu ne trouveras rien de grand que de faire ce que ta propre Nature demande, & que de souffrir ce qu'il plaît à la Nature universelle de t'envoyer.

XXXV. Quel usage fait presentement ton ame d'elle-même? car tout consiste en cela.

Tou-

& intelligente, c'est-à-dire, la Divinité, car comment pourroit-on accorder la petite idée qu'Antonin veut donner de la portion que nous en possedons, avec l'opinion qu'il avoit que cette même portion étoit une partie de Dieu, & Dieu elle-même? Il y auroit là de l'impieté, & cela seroit même contraire à ses principes. L'esprit universel est donc îcy l'ame animale du monde, que ces Philosophes établissoient comme le fonds, la source d'où les esprits animaux de tous les hommes étoient émanez. C'est ce qu'il a dit dans l'art. 32. de ce Livre. Iln'y a qu'un seul er même esprit. Quoy que je voye bien le but d'Antonin, qui est de nous porter à méprifer une chole qui n'est rien auprès de son tout, je ne sçay si en examinant sa pensée à fond on la trouveroit bien solide. Qui est l'homme qui pourra me persuader que je dois mépriser mon ame animale, parce qu'elle n'est pas composée d'une plus grande quantité de cet esprit animal qui est répandu dans le monde? N'est-ce pas comme s'il vouloit me porter à méprifer la lumiere sous pretexte que je ne reçois pas dans mes yeux un plus grand nombre de rayons? Mais il suffit pour Antonin que sa pensée soit juste en un sens. & elle l'eft.

XXXV. Quel usage sait presentement ton ame d'elle-même?] Que nous rougirions souvent si nous nous faisions

fouvent cette demande?

Car tout consiste en cela, ] Ce n'est pas seulement le princi-

Toutes les autres choses, foit qu'elles dependent de toy ou non, ne sont que cendre &

que fumée.

XXXVI. Une des plus fortes raisons pour faire mépriser la mort, c'est que ceux même qui ont établi le souverain bien dans la volupté, & le souverain mal dans la douleur, l'ont pourtant méprisée.

XXXVII. Celuy qui ne trouve d'autre bien que ce qui est de saison, à qui il est égal d'avoir eu le temps de faire peu ou beaucoup d'actions raisonnables, & qui ne met aucune

difference

principal, c'est le tout; mais nous prenons le change, & notre ame, au lieu de s'occuper toute entiere d'elle-même, ne songe qu'au corps. Il saut avouer aussi que malheureusement pour elle tout ne luy parle que pour le corps

corps.

XXXVI. Ceux qui ent établi le souverain bien dans la volupté et le souverain mal dans la douleur, l'ent pourtant méprisée. Il lest certain que c'est une des plus fortes raisons pour faire mépriser la mort, car c'est une demonstration claire que ces gens-là étoient persuadez que la mort n'est point un mal. Antonin parle icy d'Epicure qui méprisoit veritablement la mort, & qui soutenoit qu'elle n'est ny pour les vivans, ny pour les morts. Car pendant qu'on vit on ne meurt pas, & quand on est mort on n'est plus. Tous les biens & tous les maux confistent dans le sentiment, la mort est une privation de sentiment, elle n'est donc par elle-même ny un bien ny un mal.

XXXVII, A qui il est égal d'avoir eu le temps de faire peu ou beaucoup d'actions raisonnables.] Et il le doit être à tout le monde, car, comme cela a été prouvé ailleurs, difference entre jouir fort long-tems de la vûë de ce monde, & n'en jouir que peu d'années, celuy-là, dis-je, ne craint point la mort.

XXXVIII. Mon ami, tu as vêcu dans cette grande ville, qu'importe que tu n'y ayes vêcu que cinq ans? Ce qui est selon les loix est égal pour tout le monde. Quel grand mal est-ce donc pour toy d'être envoyé hors de cette ville, non pas par un Tyran, ni par un Magistrat injuste, mais par la Nature même qui t'en a fait Citoyen? C'est comme si le Preteur renvoyoit de la scene un Comedien qu'il auroit loûé. Mais je n'ay pas encore achevé les cinq actes? je n'en ay representé que trois. C'est bien dit, tu en as representé trois; or dans la

on n'est pas recompensé selon le nombre, mais selon la

qualité des actions.

XXXVIII. Mon ami, tu as vécu dans cette grande Ville.] C'est-à-dire, dans le Monde qu'il considere comme une Ville dont toutes les autres Villes ne sont que les hôtelleries & les mailons.

Que cinq ans. ] C'est une maniere de parler pour dire un

temps fort court.

Ce qui est selon les Loix est égal pour tout le monde.] Voilà une grande verité; quelque disserentes que puissent être les choses par elles mêmes, elles deviennent égales quand elles sont ordonnées & dispensées par la Loy.

Non pas par un Tyran, ny par un Magistrat injuste. \ Car il n'y a ny Tyran, ny Magistrat injuste qui ait ce pouvoir, s'il ne luy est donne de Dieu. Ainsi c'est toujours Dieu qui

dispose de nous comme il luy plast.

Dans

264 Refl. Mor. de l'Emp. Marc. Antonin.

vie troisactes font une piece complete, & ce-Luy-là seul luy marque ses veritables bornes qui l'ayant composée juge presentement à propos de la finir. Tu n'es cause, ni de l'un, ni de l'autre, ni de son commencement, ni de sa fin, tu n'es qu'Acteur, retire-toy donc avec des sentimens doux & paisibles, comme le Dieu qui te donne congé est propice & doux.

Dans la vie trois actes font une piece complete. 7 Voylà la difference qu'il y a entre les pieces de theatre & la piece de nôtre vie. Celles là doivent avoir cinq actes pour être entieres, & celle-cy est entiere par tout où clle finit.

Comme le Dieu qui te donne congé est propice & doux.] Il depend de tous les hommes de trouver à leur dernière heure Dieu propice & doux. Car il l'est pour ceux qui se repentent & qui meurent en sa crainte & en sou

amour.

