# Notes du mont Royal Www.notesdumontroyal.com

Cette œuvre est hébergée sur « *Notes* du mont Royal» dans le cadre d'un exposé gratuit sur la littérature.

SOURCE DES IMAGES Google Livres

# REFLEXIONS

# MORALES

DE

L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN

AVEC DES REMARQUES

De Mr. 🐟 de Mad. DACIER.

Seconde Edition, où l'on a mis les Remarques sous le Textes

TOME PREMIER.



A UTRECHT,

Chez FRANÇOIS HALMA, Impremeur Ordinaire de l'Université.

M. DC. XCI,





A plûpart des hommes jugent ordinairement tres-mal de la Philosophie: ils s'imaginent qu'elle ne consiste qu'à discourir,

qu'à disputer : mais ce n'est ni un jeu, ni une vaine science pour l'ostentation; c'est une prosession d'une chose tres serieuse & tresgrave, c'est-à-dire de la Sagesse, & philoso-

pher c'est agir.

Il est evident par là qu'il n'y a proprement que la morale qui merite ce nom, puisqu'il n'y a qu'elle qui donne des regles pour la conduite de la vie. Mais qu'est-ce que la morale? Si nous suivons les opinions des hommes, nous trouverons presque autant de morales differentes, qu'il y a d'hommes differents: car on appelle morale ce qui n'est qu'usage, coûtume ou opinion; or l'on a fait dans cette science ce que les Payens faisoient dans leurs sacrifices; quand ils n'avoient pas les victimes qui étoient agreables à leurs Dieux, ils en supposoient d'autres à qui ils donnoient le nom de celles qui leur manquoient. De même quand les hommes ont été

privez de la verité , ils ont donné ce beau nom à leurs imaginations & à leurs caprices.

Avant toutes choses il est necessaire de revenir de cette erreur, O de separer ce qui est vague O incertain, d'avec ce qui est constant O toujours le même.

Pour peu qu'on veuille se servir de sa raison, il n'est pas dissicile de voir que la veritable morale doit être une regle instexible, qui ne suivo ni nos fantaisses, ni nos prejugez. Elle ne peut donc être qu'une explication des veritez conformes à la verité éternelle, c'est-à-dire à la loy de Dieu; or par consequent la Loy de Dieu est le point sixe or andivisible, d'où il faut regarder tout ce qu'on appelle morale, si l'on veut en connoitre les beautez or les défauts.

Selon ce principe on conçoit d'abord que la morale est la fille de la Religion, qu'elle marche d'un pas égal avec elle, & que la perfection de celle-cy est la mesure de la perfection de celle-là. Il ne faut donc chercher de morale parfaite que dans le Christianisme. Mais comme en tout temps il a plu à Dieu de se découvrir aux hommes, il n'y a rien de plus utile ni de plus agreable, que de connoitre jusqu'à quel point il a voulu se communiquer à ceux qui étoient les plus éloignez de son alliance.

Nous ne sçavons pas bien ce qu'étoit la morale des Payens avant le siccle de Pytha-

#### RE'FACE

gore, & des Sages de Grece, car il ne nous reste rien de cette antiquité. Mais se qu'on a conservé des écrits, ou des maximes de ces Philosophes, nous apprend que de leur temps, qui étoit fort voisin de celuy de Salomon, la morale consistoit en des énigmes, ou des proverbes, qui pouvoient bien rendre les hommes sages, & les porter à la pratique de tous les devoirs, mais qui ne pouvoient leur expliquer les veritez fondamentales, O leur en donner une idée distincte: car le proverbe ne reçoit d'ordinaire ni définition, ni raisonnement.

Depuis le temps de Pythagore jusqu'à celuy de Socrate, il ne paroît pas que la morale ait été fort cultivée. Presque tous les Philosophes ne s'uttachoient qu'à la science des Nombres , à la Physique, & à découvrir les causes de tout ce qui arrivoit dans les Cieux. Socrate fut le premier qui connoissant que ce qui se passe hors de nous, ne nous touche point, & est plus curieux qu'utile , fit une étude plus particuliere de la morale., & la traita plus methodiquement. Les Payens n'avoient avant luy que des idées confuses de Dicu, de la Loy & de la fustice : il débrouilla ce cabos de tenebres, O en tira une lumiere qui éclaira tous les siecles suivans. Il sit woir la subordination qu'il y a dans la nature, montra aux hommes la route qu'ils devoient senir pour être veritablement heureux. Quand \* A 3 on

on juge de Socrate par les veritez qu'il a connuës, on ne se contente pas de dire qu'il étoit grand Philosophe, on est presque tenté d'assurer qu'il étoit Prophète, & que Dieu luy avoit revelé des mysteres qui devoient être accomplis dans les derniers temps.

Comme sa doctrine étoit plus conforme à la vérité à la justice, que tout ce qui avoit paru, les hommes accoururent en foule à cette lumiere. Mais parce qu'ils n'étoient pas tous également propres à en supporter l'éclat, il y en eut beaucoup plus d'éblouis que d'éclairez; à cette Philosophie eut bientôt le sort de la veritable Religion; elle sut déchirée presque en autant de settes, qu'il y eut d'hommes qui entreprirent de l'expliquere. Voilà l'origine de toutes les Philosophies qui ont regné depuis ce temps là dans le monde. Elles ont toutes voulu avoir socrate pour leur chef, comme toutes les heresses se sont piquées de n'avoir pour fondateur que Dieu même.

De tous ces Philosophes il n'y a eu que les Stoioiens qui ayent suivi de prés l'esprit de Socrate, O qui ayent été les sideles dépositaires de la sagesse O de la vertu. S'ils ont mélé quelque dureté, O quelque rudesse aux sentimens de leur maître, ce n'étoit pas tant un effet d'une bumeur sauvage O far ouche, qu'un moyen que la prudence leur suggeroit: sar connoissant la foi-

foiblese qui est naturelle à l'homme, ils ons souvent pousséses devoirs plus loin que la nature ne peut aller, afin qu'en faisant tous ses efforts pour suivre leurs preceptes, il put au moins s'arrêter au milieu, comme un arbre à qui on veut faire perdre son pli, & que l'on courbe du côté opposé. Il est vrai qu'après que l'Ecole des Stoiciens fut établie, il s'éleva des disciples de Zenon, qui prenant trop au pied de la lettre les opinions de ces grands hommes; tomberent dans des absurditez qui leur attirerent les railleries, & le mepris des honnêtes gens. Mais on ne doit non plus donner le nom de Stoiciens à ces Philosophes ridicules, que l'on donne celuy de disciples des Prophetes O des Apôtres à ceux qui expliquant trop grossierement les écrits de ces hommes divins en tirent des sens contraires à l'esprit de Dieu, 🗢 à la foy de l'Eglise.

Pour rendre cela plus sensible, proposons quelque exemple des explications absurdes, quo ces Sectateurs ignorans ont donné aux sages pre-

ceptes de leurs maîtres.

Quand Zenon a dit que tous les pechez étoient égaux, il avoulu guerir les hommes de la malbeureuse opinion où ils ne sont que trop, que pourvu qu'ils s'empêchent de commettre de grands crimes, ils ne sont pas tenus d'être si fort en garde contre les petits pechez; or il a voulu leur

leur persuader que le moindre peché devient incurable quand on le neglige, & que Dieu qui est la pureté même n'en trouve point en nous qui ne merite la mort, si par la satisfaction & la penitence nous ne desarmons sa justice. Mais il vient un Chrysippe, qui prenant grossierement ce precepte, établit qu'il n'y a aucune difference entre voler des choux dans un jardin, & commettre un sacrilege, entre égorger son pere & tuer un chapon; veut qu'on punisse ces deux actions du même supplice, ce qui bien loin de retenir les hommes, leur lâche la bride, & les porte à commettre les plus grands excez.

Quand il a dit que le Sage doit être sans compassion, son dessein étoit de faire entendre que le Sage ne borne pas à l'attendrissement seul les secours effectifs qu'on doit à son prochain, coqu'il tâche de le soulager sans aucune émotion, co sans aucun trouble:mais un Chrysippe tire de ce precepte une occasion de rompre tous les liens de lu societé, co de souler aux pieds la misericorde qui est un des caracteres les plus essentiels

de Dicu.

Quand il a dit que le Sage attend tout de luymême, son but étoit de faire connoître que notre veritable bonheur ne sçauroit dépendre de l'action d'autruy, & de combattre l'indolence & la paresse de ceux qui trop abandonnez à la Providence, vouloient attendre tout de Dien, sans

Sans tâcher d'attirer ses graces par leur travail, O par leurs bonnes œuvres: D'ailleurs comme il enseignoit que l'ame étoit une partie de Dieu, O Dieu même, ce precepte, que les hommes devoient tout attendre d'eux, no signisioit autro chose, sinon qu'ils devoient attendre tout du Dieu qui les conduisoit. Mais un disciple aussi ignorant que superbe empoisonne ce precepte, o en tire cette pernicieuse consequence, que le Sage est au dessus de Dieu même, O fait son propre bonheur independamment de cet Etre souverain qui l'a formé.

Il en est presque de même de tous les autres passages dont on s'est servi dans tous les temps, pour rendre suspecte & odieuse la doctrine des Stoiciens. Ce n'est pas qu'elle soit parfaite, & que nous voulions la défendre en tout; nous avons déja dit qu'il ne faut chercher de perfection que dans le Christianisme; & nous avons souvent combattu dans le cours de cet ouvrage les erreurs où ils sont tombez. Nous disons seulement qu'il n'y a point de morale qui approche si fort de la morale de Jesus-Chrit, que celle de ces Philosophes, comme les Peres même de l'Eglise l'ont reconnu.

Man , dit-on, cette morale des Stoiciens n'a aucun precepte qui oblige à aimer Dieu.

Elle ne luy demande pas la force de le suivre.

💆 A 🐧 Elle

Elle ne propose pus aux hommes de se hair.

Elle n'établit pas que l'homme est en même temps la plus excellente & la plus miserable do toutes les creatures.

Elle n'enseigne pus l'humilité.

Elle ne fisit pas remarquer, que rapporter tout à soy, & se mettre au dessus de tout est un peche qui nous est naturel; elle ne nous oblige pas à y resister, & ne pense pas à nous en donner les remedes.

Ce sont les objections qu'un des plus sçavans hommes de nôtre siecle a faites, ou plûtost qu'il se disposoit à faire aux Stoïciens, & à tous les Philosophes du Paganisme: mais se Dieu luy avoit donné le tems d'achever son ouvrage, il auroit sans doute corrigé ce plan, & la lecture seule d'Antonin luy auroit saix connoître que Dieu n'avoit pas laissé des hommes si vertueux en des tenebres si épaisses.

Ce sage Empercur établit la necessité daimer Dieu, en établissant celle d'aimer tout ce qu'il nous envoye, quelque fâcheux qu'il nous paroisse, & en ne faisant consister la felicité de l'homme qu'à êire bien avec Dieu.

Non seulement il enseigne qu'il faut demanc'er à Dieu la force de le suivre, il reconnoit de plus une vertu de Dieu qui agit en nous, co qui opere toutes nos bonnes actions, co tous nos bons desirs, co il fait voir que c'est Dieu

quī

qui éloigne de nous toutes les occasions, qui pourroient nous faire tomber dans le crime, ou

qui nous donne la force d'y resister.

Il nous apprend par tout à mépriser, & à bair nôtre corps qui est la source du peché, equi resiste à l'esprit; & il veut qu'on le regarade comme une prison, qui nous empêche d'avoir une communication plus particuliere avec Dieu. La veritable Religion ne nous commanade pus de nous hair d'une autre maniere.

Il prouve en beaucoup d'endroits que l'homme est la plus excellente de toutes les creatures à cause de son origine, & des perfections que Dieu a daigné luy communiquer, qu'en même tems il en est la plus miserable à cause de ses vices qui luy font perdre tous ses avantages, qui le rendent esclave en le separant de Dieu.

Pour ce qui est de l'humilité, on ne s'est pas contenté de dire que les Stoiciens ne l'ont pas connuë, on a ajoûté que cette vertu étoit incompatible avec les autres vertus dont ils faisoient prosession. Quand on veut faire un reproche de cette nature à des Philosophes, il semble qu'on devroit connoître à fond leurs principes, cotoutes les consequences qui s'en tirent naturellement. Il est vray que ni l'Academie, ni le Portique n'ont jamais eu de mot qui signisse proprement ce que nous appellons humilité: mais si cette vertu consiste à connoître son neant devant.

\* A 6

Dieu, à croire que c'est luy-seul qui est l'auteur de tout le bien, en qui ne fait point de mal; en à enseigner qu'il n'y a de veritable être que Dieu, en que toutes les autres choses sont viles, perissables, momentanées, en sujettes à corruption, ils l'ont connuë, en ce livre d'Antonin en est plein.

La derniere objection n'est pas moins injuste. Car Antonin a tres-solidement prouvé aprés Socrate, que l'amour propre qui porte l'homme à rompre les liens de la societé, à se separer des autres hommes, & à vouloir faire comme un tout à part, est une revolte contre Dieu, & une desobeissance à la plus ancienne loy du monde, qui a voulu que les choses les moins parfaites fussent pour les plus parfaites, O que les plus parfaites fußent les unes pour les autres, ce qui est l'unique fondement de la pieté & de la justiee. Il nous exhorte à resister à ce malheureux penchant d'une ame corrompue, en nous convainquant, que la premiere & la principale condition de l'homme c'est d'aimer son prochain; & on nous faisant voir que pendant que nous nous regarderons simplement comme une partie de ce tout, O non pas comme un de ses membres, nous n'aimerons pas encore les hommes de tout nôtre cœur, O ne prendrons ps, à leur faire du bien, ce plaisir veritable & solide, qui resulte du sentiment de tout le corps ; & enfin il donne contre cette impieté un remede tres-

[A-

salutaire, qui est l'amour de Dieu, dont l'amour du prochain n'est pas seulement la marque, mais

l'accomplissement & la perfection.

Puisque nous avons entrepris de défendre la morale des Stoiciens contre les accusations de ce grandhomme, nous n'oublierons pus la censure qu'il a faite de ce principe qu'ils ont établi, que puisque le desir de la vaine gloire fait tout entreprendre, le desir de la justice le peut faire aussi. Il soutient qu'il n'y a rien de plus vain, or de plus faux que ce raisonnement: ce sont, dit-il, des mouvemens sievreux que la santé ne peut jamais imiter.

Il veut dire sans doute que la raisonne peut faire ce que la passion fait, parce que les esfets des passions dépendent des mouvemens violens et involontaires, qu'il n'est pas au pouvoir de la raison d'exciter quand elle veut; & cela est vrai de la raison seule: mais la raison soûtenue, aydée par la grace, est plus forte que la plus violente passion, & telle a été la raison des Martyrs. La critique de ce sçavant homme est done inutile, & le raisonnement des Stoiciens demeure tres-solide, tres-vray, & tres-conforme à cette parole de saint Paul: \* Je puis tout par la vertu de celuy qui me soûtient.

Les reproches qu'on peut faire justement aux Stoiciens, c'est d'avoir cru la pluralité des Dieux:c'est d'avoir enscigné, que l'ame étoit une

partie de la Divinité: c'est d'avoir ignoré le peché originel, & ses funestes suites: c'est d'avoir soûtenu, que le Sage pouvoit disposer de luy-même, & se donner la mort, quand il le jugeoit à propos.

Si on excepte ces erreurs, & un petit nombre d'autres qui même ne sont plus d'angereuses aujourd'huy, il n'y arien de plus parfait que leurs maximes; & après l'Ecriture sainte, rien ne merite davantage d'être entre les mains des hommes, qui veulent suivre la justice, & faire un bon usage de leur raison.

Nous n'avons des Stoiciens que les œuvres de Sencque, ce qu'Arrien a conservé d'Epictete 🗢 les livres d'Antonin. Mais ce dernier est presque autant au de sus des deux autres par la beauté de ses écrits, qu'il l'étoit par la naissance, O par la fortune. Seneque a mêlé aux vertus des premiers Stoiciens tout l'orgueil de leurs disciples: Epictete est plus simple, plus solide, o plus pur : mais il n'a ni grandes vues, ni étendue de genie, ni élevation. Antonin a soutes ces qualitez, & son esprit est plus vaste, oplus grand que son Empire. Il ne s'est pas contente de recevoir, & d'expliquer solidement les preceptes de ses maîtres, il les a souvent corrigez, & leur a donné une nouvelle force ou par la maniere ingenieuse or naturelle dont il les à proposez, ou par les nouvelles découvertes qu'il j. a jointes.

Il a reconnu que nôtre ame n'est pas sa lumiere à elle-même. O qu'elle ne se voit que par la lumiere dont il plais à Dieu de l'éclairer. Il explique toutes ses proprietez, o il nous enseigne qu'elle peut être plus visible que le corps, o qu'elseule peut jouir des fruits qu'elle porte.

Il démontre tres solidement, que la justice n'est pas la fille de l'utilité, comme quelques Philosophes l'ont cru, mais qu'elle dépendimmediatement de Dieu, & est aussi ancienne que sa s'agesse.

Il montre que la charité est la vertu la plus propre & la plus convenable à l'homme, & qu'il n'y a de veritable bien que ce qui est utile à la societé.

Il fait voir que tous les maux qui arrivent dans le monde, bien loin de nuire à la loy, n'en sont que l'accomplissement, & servent d'instrumens ou à la bonté de Dieu, ou à sa justice.

Il prouve que la veritable force, & le verisable courage ne se trouvent que dans l'humanité & dans la bonté.

Il nous force à consentir à cette verité tresimportante, que le mensonge même involontaire est une impieté, & que l'ignorance, qui le fait commettre n'est nullement excusable, parce qu'elle ne vient que du mépris que nous avons fait des secours que Dieu nous a donncz, eque nous nous sommes mu volontairement en état de ne pouvoir discerner la verité d'avec le mensonge. On

Onn'auroit jamais fait si on vouloit recueilliricy tous les grands principes, qu'Antonin a établis, & en tirer toutes les consequences, qui en sont les suites veritables, & necessaires. Le Letteur le fera de luy-même, & c'est à quoy nous souhaitons que nos remarques puissent l'aider. Par exemple quand Antonin nous dit. qu'on peut être en même tems un homme divin, o un homme inconnu à tout le monde; qui estce qui ne tirera pas de là cette consequence, que le bruit, la gloire, & l'éclat ne sont donc pas tonjours les veritables caracteres de la Divinité ? Et qui s'étonnera de l'obscurité de J. C. qui aété si grande, que les Historiens qui relevent souvent des particularitez peu importantes, & qui tâchent de n'oublier rien de confiderable. l'ont à peine aperçû?

Quand il avance qu'on ne peut trouver son bonheur ni dans les sciences, ni dans le raisonmement, il n'est pas mal-aisé de faire cette restexion, que les sciences & le raisonnement nous
peuvent bien faire connoître Dieu, mais qu'ils
me nous feront jamais connoître Jesus-Christ
Dieu & homme tout ensemble, ni démêler la
grandeur veritable de ce Sauveur, d'avec sa
basselse apparente, cela ne se voit que par la soy.
Il n'y a donc que la soy qui puisse sauver, selon
les principes même d'Antonin.

Tous les preceptes que nous donne ce Philosophe

fophe ne font ni moins admirables, ni moins utiles; & l'on peut dire que per sonne n'a mieux donné les moyens de bien vivre, & de remplir les trois engagemens qui nous lient avec Dieu, avec nôtre prochain, & avec nous-mêmes; & tout ce qu'il enseigne sur cette matiere est tresconforme aux regles de la véritable Religion.

La véritable Religion nous enseigne, qu'ib faut être toûjours soûmis à Dieu, & être persuadé, qu'il ne faitrien que de juste. Elle nous ordonne de combattre nos passions, & de purger nôtre ame de tous ses vices, asin que nous puissions être agreables à Dieu qui ne souffre riem

d'impur. Antonin le fait de même.

La veritable Religion travaille à nous faire voir nôtre neant, & celuy de toutes les choses terrestres, & à nous convaincre que la veritable grandeur ne consiste ni dans la gloire, ni dans la naissance, ni dans les Empires; mais dans la justice. Antonin le fait aussi.

La verstable Religion nous apprend à prier pour tous les hommes, à faire du bien à nos ennemis, & à suivre l'exemple de Dieu, qui tous les jours donne son secours à des ingrats, & fait lever son Soleil sur les justes, & sur les injustes. Antonin nous l'apprend aussi; & tout ce qu'il dit sur cela est digne d'un Evangeliste.

La veritable Religion nous exhorte à ne pas faire des jugemens temeraires , & à

mépriser ceux qu'on fait de nous; à souffrir patiemment les défauts de nôtre prochain, & à l'en reprendre avec modestie, quand la charité le demande; à nous passer de tous les appuys du monde pour n'avoir d'autre appuy que Dieu; à renoncer à tous les discours inutiles, & à toutes les vaines occupations du siecle, pour ne nous occuper que de ce qui nous est propre, & que Dieu demande de nous, & à être toûjours sontents de nôtre condition. Antonin nous y exhorte tout de même,

Enfin Antonin nous fait voir comme la veritable Religion, que le joug, que Dieu nous impose est plus leger, & plus facile à porter, que

celuy que nous imposent nos passions.

Outre tous ces grands preceptes qui sont communs pour tout le monde, Antonin en a de particuliers pour les Roys, à qui la morale est encore plus necessaire qu'aux personnes privées, car ils sont hommes, & ils conduisent des hommes; & comme c'est Dieu qui luy a donné ces lumieres, nous osons dire que la veritable Religion n'enseignerien sur cela de plus parfait. Il fait voir aux Princes, que quandils auroient conquis toute la terre, & réuni en leur personne tout ce que les hommes appellent grand, s'ils sont injustes, & s'ils se rendent les esclaves de l'ignorance d'autruy, ils sont tres-petits; & il met par cette raison Alexandre, Cesar,

😆 Pompée au dessous de trois Philosophes qui ont été, pour ainsi dire, le jouet des peuples. Comme la sagesse habite dans le conseil des Sages, il les avertit de ne rien entreprendre que par l'avis de gens habiles, & aprés une longue & meure déliberation. Il leur remontre . qu'ils ne doivent jamais regarder comme utile uno chose qui les forcera un jour à manquer de foy; 🕏 qu'au lieu de rendre la Religion esclave de la Politique, ils sont obligez de tenir la politique bumiliée sous la Religion. Il leur remet devant les yeux, qu'ils ne sont pas donnez aux peuples pour les opprimer, mais pour les soûtenir, et pour les défendre ; & il leur prouve que le soin même de leur Etat, & leur interêt particulier exigent d'eux qu'ils protegent les Sciences, parce que plus les peuples sont instruits, plus les Roys doivent en attendre de fidelité & d'obeissance.

Comme la l'hilosophie doit avoir des preceptes non seulement pour les sages qui travaillent à s'instruire de bonne foy, mais aussi pour les in-sensez qui cherchent à étouffer leur raison, pour s'abandonner à leurs passions, sans remords & sans crainte, Antonin ne se contente pas de prouver aux libertins, & aux Athées l'éxistence de Dieu, illeur montre que, quand même ils parviendroient à se persuader qu'il n'y en a point, ils ne pourroient trouver de bonheur solide & veritable dans l'accomplissement de leurs

leurs desirs; & par là on force le dernier retranchement de ces malheureux, qui pour se dérober à l'autorité de la Religion, prenent le parti de la traiter d'invention humaine; Car on leur fait voir clairement par ce principe, qu'ils ne gagnent rien par là, puisque la nature seule, & la raison ne demandent pas moins de sagesse & de moderation, que le Christianisme; & qu'il faut necessairement, ou qu'ils renoncent à être hommes, & qu'ils descendent dans l'état des bêtes, ou qu'ils vivent selon les veritables regles, que la raison diste, & qui ne sçauroient jamais être opposées à celles de la Religion.

Si la lecture seule d'un traité de Ciceron, qui n'étoit proprement qu'une exhortation à l'étude de la Philosophie, fit un si grand effet sur le cœur de Saint Augustin, quil luy donna des vûës & des pensées toutes nouvelles, & le porta à adresser à Dieu des prieres tres-differentes de celles qu'il faisoit auparavant, de maniere que méprisant les vaines esperances du siecle, il n'eut plus d'amour que pour la beauté incorruptible de la veritable sagese; Que ne doit-on point attendre de la letture de ces restexions d'Antonin, qui établit si clairement de si grandes veritez, qui va fouiller jusqu'aux plus cachez replis du cœur, pour en déraciner l'orgueil, la curiosité & la concupiscence, sources funestes

de tous nos pechez, & qui combat toutes ces pafsions par le raisonnement, comme la Religion

les combat par l'autorité?

Ce Livre seul pourroit nous rendre si pieux O si justes, que nous n'aurions plus qu'un pas à faire, pour être de veritables Chrétiens, si nous apportions seulement de nôtre coté de la docilité, o de la patience : mais malheureusement les veritez ne font dans nôtre esprit que ce que les objets font dans une glace de miroir; leur image s'y imprime jusqu'au moindre trait. Ces objets sont-ils passez, il n'en reste plus rien,

O la glace demeure vuide.

D'ailleurs ce n'est pus l'homme qui instruit l'homme. Socrate & Platon avec toute leur sagesse, & toute leur éloquence, n'ont jamais pû porter un petit nombre de gens éclairez, O naturellement religieux à n'adorer que le vray Dieu. Tout ce que David, Salomon, Ce les Prophetes en ont dit, pour le faire entrevoir aux Payens , a été inutile. Il a fallu un homme Dieu pour dissiper l'aveuglement du cœur humain, & pour vaincre l'opiniâtreté qui luy est nasurelle, o qui resiste aux preuves les plus claires, & aux plus évidentes démonstrations.

Sans ce secours nous sçavons que ces tresors de sagesse seront inutiles. Ceux même qui liront ces reflexions avec le plus de plaisir, & qui

des entendront le mieux, n'en profiteront pas davantage, one s'en serviront pas pour s'èlever à la connoissance de la verité. Car, s'il est permis de se servir scy de cette pensée de Platon, que saint Augustin a si bien employée, Comme ils tourneront le dos a la lumiere celeste, ils ne la verront que sur le livre qui en sera éclairé, oils demeureront dans les tenebres. Mais ce n'est pas à nous à prevenir les desseins de la Providence; Nôtre devoir est de travailler sans relâche à ce qui est bon, outile. C'est ce qui nous a fait ensin resoudre à entreprendre la traduction de cet ouvrage d'Antonin, où y joindre des remarques, pour en rendre la letture plus facile, o si on l'oze dire, plus agreable.

Nous n'avons pas trouvé de mediocres diffisultez dans ce dessein: le stile des Stoiciens est dur, obscur, & peu proportionné à la portée des hommes. Comme ils craignoient les paroles inutiles, ils n'employoient pas toujours les necessaires; & pourvû qu'ils donnassent à leurs discours de la force, ils negligeoient souvent la clarté. Cette obscurité qui étoit commune à tous ceux de cette Secte, est encore plus grande dans les restexions de cet Empereur, qui ne s'explique souvent qu'à demy, parcé qu'il

n'écrivoit que pour luy-même.

Deplus il y avoit plusieurs endroits corrompus, o un grand nombre d'autres, dont le sens

fens étoit trés caché, parce qu'on avoit joins mal à propos deux articles, ou qu'on en avoit separe un en deux.

Sion joint toutes ces difficultez à celles de la matiere qui est tres souvent fort abstraite, & qu' Antonin a encore rendu plus abstraite par la sublimité de ses vûës, on tombera d'accord qu'il n'étoit pas aisé de reussir, & on en sera plus disposé à excuser les fautes, que nous au-rons faites.

Nous n'avons rien oublié, pour donner à la traduction la clarté qui manque à l'original, to pour faire en sorte que chaque Article, soit un tableau, qui de quelque côté qu'on le regarde, se trouve dans son point de vûë, to soit roujours également éclairé. Si nous n'en sommes pas venus à bout, au moins os sons-nous promettre, qu'on n'y trouvera pas de grandes obscuritez, ni beaucoup d'embarras.

Pour ce qui est des remarques, nous ne nous y sommes propose que d'éclaireir le texte, sans entrer dans aucune discussion de critique. La critique est inutile, & déplacée, où il ne s'agit que des mœurs: Nôtre unique dessein a été de faire de ce Livre un-livre de pieté. Pour cet effet, lorsque les maximes d'Antonin son entièrement veritables, ce qu'elles ne peuvent être, sans être Chrêtiennes, nous les consirmons par l'autorité de la Religion, & nous tachons de faire boute

honte à quelques Chrêtiens, d'être aujourd'huy moins persuadez de ces veritez, que les Payens même.

Lorsqu'elles sont fausses dans sa bouche, equ'elles peuvent être vrayes dans la nôtre, comme, quand il dit que nous avons un Dieu qui habite dans nos cœurs, & qui y est consacré comme dans un Temple, nous refutons l'erreur du sens qu'il y donne, en enseignant que l'ame est un Dieu, et une portion de la Divinité, et nous faisons voir la solidité de celui que nous luy donnons, en disant qu'elle est l'ouvrage de Dieu, et que le saint Esprit y habite, asin que nous soyons ses temples spirituels.

Lorsque ses maximes sont vrayes dans un sens, or qu'elles en souffrent en même temps un plus important, or plus veritable, nous proposons l'un or l'autre comme dans ce bel endroit, où il dit que c'est une honte que l'ame se rebute, quand le corps ne se rebute pas; Et dans cet autre où il enseigne que dés qu'on a perdu le souvenir de ses pechez, il est inutile de vivre.

Lorsqu'elles ne contiennent qu'une verité obscure, o melée ou de doute ou de fausseté, comme quand il parle de la resurrestion des Morts, de l'immortalité, o de la nature de l'ame, nous tâchons d'aider cette verite à sortir du sond de ces tenebres, o nous appellons à son secours la lumic e de la veritable Religion.

Lorf-

Lorsqu'elles renferment quelque exemple d'une prosonde humilité, & d'une douceur d'esprit capables de nous édifier, & de nous infruire, nous le relevons autant qu'il est possible: comme quand il dit que toute sa vie n'est qu'un service continuel qu'il doit à ses Sujets; & quand il remercie la terre de ce qu'elle luy a fourni si liberalement les biens dont il avoit besoin, & qu'il se reconnoit presque indigne de la fouler aux pieds, aprés avoir abusé de ses presens en mille manières.

Enfin quand elles sont absolument fausses, nous en montrons la fausseté, & tâchons de nous servir utilement de ces erreurs, pour faire

voir les veritez qui leur sont contraires.

Nous n'avons plus douté que ce ne fût la conduite qu'il falloit tenir en donnant au Public les livres des Payens, quand nous l'avons vû apuyée sur l'autorité d'un trés-sçavant homme, qui nous édifie par sa pieté, & nous instruit par ses beaux ouvrages. Car dans la seconde partie de l'Education d'un Prince, il a cu la même idée, & a fait voir que la seule bonne méthode étoit de rendre ces livres Chrêtiens par la maniere de les expliquer.

C'est une verité constante que la vertu ne cons fiste pas dans la persuasion, mais dans l'action; or que pour être un veritable Philosophe il ne suffit pas de parler, il faut agir : comme \* B pour

pour être un veritable Magistrat ce n'est pas assez de sçavoir la loy, il faut la suivre. Nous avons donc cru que le moyen le plus sûr de rendre tres-utile la lecture de ces maximes, e'étoit d'y joindre la vie d'Antonin: car on verra qu'il n'a écrit que ce qu'il a suivi luymême; O que ses preceptes nés de la pratique, O non pas d'une speculation toujours sterile, sont à proprement parler des preceptes animez.

Un Ancien a dit que le spectacle le plus agreable à Dieu, étoit de voir un homme vertueux lutter contre la mauvaise fortune. Mais il y en a un autre infiniment plus rare, & qui luy est plus agreable sans comparaison; c'est de voir ce que nous avons le bonbeur de voir aujourd'huy, un grand Roy resister à sa bonne fortune, & vaincre tous les obstacles que sa propre grandeur oppose à ses genereux desseins. Quelque sage qu'ait été un Philosophe, en peut croire qu'il n'a foulé aux pieds les plaisirs & les pompes du monde que par impuisance, & qu'il a cherché à se vanger de la Fortune en la méprisant, comme ceux qui médisent d'une femme, dont ils n'ont pû se faire aimer. Il n'en est pas de même d'un Roy, comme il peut tout, il n'y a rien de plus admirable, 🗸 de p'us beau que de luy voir regler sa puissance par la justice; 🗢 il a besoin d'une plus grande

mesure de vertus que les particuliers. C'est par là qu'Antonin doit être mis au dessu de tous les Philosophes de l'Antiquité, nous le mettrions même au dessus de Socrate, si Socrate en séelant par sa mort la verité qu'il avoit soûtenuë pendant sa vie, n'eût rempli par là l'espace insini, que la nature avoit mis entre sa condition co celle de cet Empereur. Car la vertu d'un homme ne se mesure pas par des saillies, co par des efforts, qui peuvent avoir souvent de mauvais principes, elle se mesure par ce qu'il fait ordinairement. Toute la vie est necessaire pour former l'homme de bien, co ce n'est que le dernier soupir qui l'acheve.

Now avons une vie d'Antonin faite par un Espagnol, qui a voulu now persuader, qu'il l'avoit traduite du Grec. C'est une chose étonnante, es qu'on auroit de la peine à croire; son ne la voyoit, que dans un sujet aussi grave, aussi serieux, aussi plein de grandes instructions qu'est la vie de cet Empereur, il se soit trouvé un homme assez ignorant, assez vain, co assez insensé pour mépriser la verité, en n'avoir recours qu'à la sistion, en aumensonge: encore à quel mensonge, en à quelle sistion? Rien n'est ni plus mal imaginé, ni plus puerile; Antonin y est entierement désiguré. S'il y a quelque verité par ci par là, c'est comme un \*B 2 grain

grain d'or dans un abime de sable. Pour donner une juste idée de cet ouvrage, il sussit de dire, qu'il ne paroît pas que son Auteur ait jamais ouy parler des restexions d'Antonin. Il n'y en a pas un seul mot dans tout son livre.

Nous n'avons pus cru devoir rien prendre de tout ce que cet Auteur a écrit, O qui ne se trouve point ailleurs; O nous n'avons rien avancé que ce qu'Antonin a écrit luy-même, ou ce que les Historiens nous ont appris de ses actions, ou ce que nous avons tiré des monu-

mens qui en ont conservé la memoire.

Ce grand homme avoit fait luy-même sa vie, afin qu'elle servit d'instruction à son fils. nous l'avions aujourd'huy, nous pourrions nous assurer d'avoir le veritable portrait de re Prince: car il n'étoit pas d'humeur à se flater, comme on peut le voir par quelques . endroits de ses ouvrages. La Fortune nous a envié ce bonheur. Élle n'a pas voulu même que ce que les bons Historiens en avoient écrit, parvint entier jusqu'à nous. Ce que nous en avons ne peut passer que pour des memoires fort peu exacts, fort imparfaits, & fort peu suivis. Car ils nous laissent dans une ignorance presque entiere de tout ce qui se passa depuis sa naissance, jusqu'à son avenement à l'Empire, & ne nous aprenent qu'en gros ses plus memorables actions, 🕟 les plus grands évenements de son regnè. Čela

Cela ne laisse pas d'être tres pretieux, & on en peut tirer de grands sccours pour former un bon Prince.

Nous n'avons plus qu'à répondre à la critique de certains esprits inquiets qui trouvent que dans ces reflexions Antonin use de trop de redites. Malheureuse delicatesse des hommes! Les redites les blessent, & leurs rechutes ne les blesent pas. Il faut donc les prier de se souvenir qu'une des differences essencieles qu'it y a entre les livres qui sont faits pour le plaisir, O ceux qui sont faits pour l'instruction : c'est que dans les premiers les redites sont vicieuses, 🗢 qu'on les évite avec soin, parce que l'esprit ne pouvant se contenter de ce qu'on luy a déja dit, cherche toûjours quelque chose de nouveau qui puise le satisfaire, & qu'en ne peut l'entretenir dans ce vuide qu'en flatant sa curiosité, qui seule l'empêche de se reconnoître, & de rougir de ses vaines occupations. Mais dans les livres qui sont faits pour nous corriger, & pour nous apprendre quelque chosede bon & d'honnête, bien loin que les redites soient vicieuses, elles sont necessaires, parce qu'outre que nous retombons continuellement dans les mêmes fautes, & qu'ainsi nous avons souvent besoin qu'on nous reprene, nos passions ont jetté de si profondes racines dans nos cœurs, qu'il n'est pas possible de les arracher du pre-\* B 2 mier

mier coup, il faut les attaquer à diverses reprises. Il en oft des maladies de l'ame comme de celles du corps. Dans les unes comme dans les autres un maladese rendroit aussi ridicule qu'incurable de ne vouloir pas user deux fois des mêmes remedes; parce que les premiers ne luy auroient pus redonné la santé. D'ailleurs quand il s'agit d'expliquer des veritez qui sont ou obscures, ou dures à digerer à cause de l'aversion que nous avons pour tout ce qui nous contredit, ou qui nous géne, les redites servent merveilleusement à nous faire entendre ce qui nous étoit echapé, ou à nous rendre familier ce qui nous avoit parutrop austere. Ensin celles d'Antonin ne sont pas ennuyeuses, comme les redites le font ordinairement: car elles ont presque toûjours un air nouveau par le tour, ou par les nouvelles lumieres dont elles brillent, de sorte qu'il est même étonnant, que sans aucun soin des termes, Antonin ayt dit souvent les mêmes choses avec une si merveilleuse varieté.



### LAVIE

D E

### MARC AURELE ANTONIN.

MONSEIGNEUR

## DE HARLAY

PREMIER PRESIDENT.



ON SEIGNEUR,

La Traduction, & la Vie d'Antonin ont non seulement été entreprises, parce que vous l'avez desiré; elles ont été commencées & sinies dans cette agreable maison où vous avez la bonté de nous souffrir quelquesois, & où vous allez bien moins pour vous délasser des penibles sonctions de la Justice, que pour les \*B 4

y continuer. Permettez nous donc, Mon-SEIGNEUR, de satisfaire au premier, & au plus juste de tous les devoirs, qui est celuy de la reconnoissance, & recevez des fruits qui vous appartiennent si legitimement. Le souhait le plus avantageux que nous puissions fai-re, c'est qu'on ne les trouve pas indignes de vous être offerts, & qu'ils ne fassent point de honte au terroir qui les a vû naître. On a dit de l'Egypte qu'elle produit beaucoup de bonnes choses parmi beaucoup de mauvaises, le Parc du Mesnil a cet avantage, qu'il n'y croît rien que d'excellent; & ce qui y vient le mieux depuis que le grand Chancelier de Belliéure l'a cultivé, & que vous en prenez soin, ce sont les fruits de la raison & de la sagesse. C'est un grand bonheur pour nous d'avoir pû travailler à cet ouvrage dans un si beau lieu, où nous avons vû à toute heure des exemples de tous les preceptes d'Antonin. Personne n'a jamais mieux ronnu que ce Paines les informations. mais mieux connu que ce Prince les justes servitudes des grands emplois: ni mieux enseigné à s'en acquiter sans reproche. Pour bien entendre ce qu'il a écrit, nous n'avons eu qu'à étudier ce que vous faites; & cette étude, Monseigneur, nous a souvent forcez d'admirer la felicité de ceux qui demeurent cachez dans l'azyle d'une vie privée; pour être justes, ils n'ont qu'à veiller sur eux-mêmes, & à regler, leurs desirs; au lieu qu'à un preDE MARC ANTONIN.

premier Magistrat, combien de choses indispensablement necessaires! Un profond sçavoir qui ne soit chargé de rien d'inutile; une éloquence saine & naïve, pleine de vigueur, de noblesse & de verité; une application infatigable qui supplée à tout; une grandeur d'ame, & une fermeté dépoüillées de toute sorte d'opiniâtreté & d'orgueil; une amour de la patrie qui le tienne toûjours dans la disposition de tout sacrisser pour elle; une gravité pleine de simplicité & de modestie; un desinteressement, que rien ne puisse ébranler, & une humanité aussi éloignée de la dureté que de la foiblesse.

Voilà les qualitez, que doivent avoir ceux qui veulent remplir tous les devoirs d'une Charge comme la vôtre, & faire un bon usage de leur autorité. La Justice ne sçauroit sub-sister sans elles, & elles se trouvent toutes en yous.

Antonin nous exhorte à avoir toûjours prefentes les vertus de nos contemporains; & ilassuré que de tous les tableaux, ce sont les plus divertissans & les plus utiles. Si nous suivionsce precepte, Monseigneur, nous n'aurions qu'à considerer vos mœurs & vosactions; elles nous sourniroient seules une varieté admirable de ces rares tableaux qui en servant d'instruction aux uns, & de modele aux autres, nous donneroient incessamment à

\*B 5

4

tous de nouveaux plaisirs. En effet qu'elle -viië plus agreable & plus instructive que celle d'un homme, qui convaincu que l'ambition est une injustice, n'a jamais recherché les premieres Dignitez; & qui content de faire fon devoir dans une Charge, dont il a augmenté le lustre, ne songeoit qu'à passer d'une bonne action à une autre bonne action, lorsqu'il a été appellé par le plus sage de tous les Roys à la tête du plus auguste Parlement, & qu'il est monté à cette premiere place, que ses Ayeux avoientsi dignement occupée? Qu'y a-t-il qui merite plus d'attirer nos yeux, qu'un homme qui rapporte au bien du Public toutes ses pensées, & toutes ses actions, & qui confidere son autorité non pas comme un moyen de dominer les sujets du Roy, mais comme un engagement plus sort à les servir, & à veiller pour eux sans cesse. Nous aurions de la peine à nous retenir icy, Monsel-GNEUR, si nous ne nous souvenions que la Justice qui est la mere de toutes les-vertus, & qui fait vôtre caractere, parce qu'elle fait seule l'homme de bien, & le grand homme, ne se nourrit que des actions qui partent d'elle, & ne connoît point d'autre prix. D'ailleurs quelque justes que soient vos louanges, vous trouveriez qu'elles s'accorderoient mal avec des reflexions où Antonin travaille avec tant de soin à faire voir la vanité de toutes les loüanges

### DE MARC ANTONIN.

louanges engeneral, & à confondre également ceux qui les reçoivent, & ceux qui les donnent. Nous ne vous parlerons donc plus que de la vie de cet Empereur: mais n'apportez point icy , Monseigneur , cegout exquis, & ce jugement fin & delicat, qui vous font d'abord sentir toutes les beautez, & tous les défauts des productions de l'esprit; quittez les idées que vous ont donné les ouvrages des grands hommes de l'Antiquité, dont vous faites vos delices, & oubliez sur tout les graces infinies de Plutarque, que nous n'avons jamais trouvé si beau, ni si inimitable, que quand nous avons voulu l'imiter.

L'Empire Romain avoit éprouvé sous les Triumvirs, sous les Ncrons, & sous Domitien les funcstes effets de l'insolence, & de la cruauté des plus injustes Tyrans, & goûté sous Auguste, sous Vespasien, sous Trajan, sous Adrien, & sous Antonin le Pieux, les doux fruits de la justice, de la clemence & & de la pieté des meilleurs Princes. Il sembloit donc avoir eu dans l'un & dans l'autre de ces deux états des modeles achevez de vertus & de vices. Mais Dieu qui donne les Roys sclon qu'il veut abatre ou relever les Peuples, fit bien voir que les vertus des premiers Cesars n'écoient que de foibles crayons de celles qui éclaterent dans Marc Aurele. En esset on

\* B 6

peut dire que la Providence proportionna la fagesse de ce Prince aux sleaux dont elle vousut affliger son regne. Jamais Rome ne s'étoit vû tout à la fois battuë de tant d'orages, & pour la sauver il ne falloit pas moins que la sagesse de cet Empereur. Que ceux qui liront sa vie, ne s'attendent pas d'y voir regner les intrigues de Cour, & les artifices de la politique: c'est le regne d'un Prince Philosophe, c'est à dire d'un Prince orné de simplicité, de verité, de religion, & de modestie, & qui ne soûmet ses volontez qu'à la justice & à la rai-son.

La famille de Marc Aurele étoit une des plus nobles, & des plus illustres de l'Italie. Du côté de son pere Annius Verus, il descendoit de Numa: son Bis-ayeul fut Preteur, & Senateur, & son Ayeul trois fois Consul, & Gouverneur de Rome. Son pere mourut dans la Charge de Preteur, & laissa deux enfans, Annia Cornificia, & Annius Verus, qui est le même que Marc Aurele, dont la tante Annia Galeria Faustina fût mariée à l'Empereur Antonin le Pieux. Voilà tout ce qu'on peut sçavoir de la famille de Marc Aurele du côté de son pere. Sa mere Domitia. Calvilla Lucilla, descendoit d'un Prince des. Salantins. Elle étoit fille de Calvisius Tullus qui avoit été deux fois Consul, & petite fille de Catilius Severus qui avoit aussi oté deux fois Consul, & Gouverneur de Rome.

\* Marc Aurele nâquit à Rome sur le Mont Celius le 25. d'Avril sous le second Consulat de son grand pere maternel, & fut appellé Catilius Severus. Adrien l'appella en suite Annius Verissimus en faisant allusion à l'amour qu'il avoit pour la verité. Mais ayant pris la robe virile, il reprit le nom de sa Maiion, & fut appellé Annius Verus, jusqu'à ce qu'ayant passé dans la famille des Aureliens, par l'adoption d'Antonin le Pieux, il prit le nom de son pere adoptif, & fut apellé Marc Aurele. Il perdit son pere fort jeune, & fue élevé dans la maison de son grand pere, qui prit tant de soin de son éducation, que dés qu'il fut hors des mains des femmes, il luy donna un gouverneur d'une vertu confommée, & d'un merite generalement reconnu. & luy choisit tous les plus habiles maîtres. Euphorion luy montra à lire; Geminus excellent Comedien luy enseigna à prononcer; Andron fut choisi pour luy apprendre la Musique, & la Geometrie. Il eut pour Grammairiens dans la Langue Grecque Alexandre, & dans la Latine Trosius Aper, Pollion, & Eutychius Proculus Afriquain. Ses maîtres pour l'Eloquence Grecque furent Annius Marcus, Caninius Celer, & Herode; & \* B 7 pour

## L A V I E

Mais comme il avoit un esprit mâle & droit, & qu'il n'aimoit que la verité, il ne s'amusa pas long-tems à ces sortes d'études, il passa de bonne heure à une science plus relevée, & plus necessaire, & s'attacha uniquement à la Philosophie des Stoïciens. Il eut pour cet esset prés de luy Sextus de Cheronée petit fils de Plutarque, Junius Rusticus, Claudius Maximus, Cinna Catulus, qui étoient les plus habiles Stoïciens de ce tems là. Il eut aussi un grand Philosophe Peripateticien appellé Claudius Severus.

Il conserva toûjours pour ses Precepteurs toute la reconnoissance qu'ils pouvoient attendre d'un Prince qui connoissoit parfaitement le prix de leurs travaux; & cette reconnoissance alla si loin, qu'il fit dresser des statuës à Fronton, & à Rusticus, qu'il éleva au Con-Sulat ce même Rusticus & Proculus, en se chargeant de fournir aux frais ausquels cette Charge engageoit ce dernier qui n'étoit pas riche; & qu'il fit toûjours l'honneur à Rusticus de le saliier avant son Capitaine des Gardes. Il fit plus encore; sçachant que les biens perilsables ne sont pas suffisans pour payer les biens solides, c'est-à-dire les vertus que les preceptes de ces grands hommes avoient ou fait naltre, ou cultivées en luy, il voulut que le public fût informé de tout ce qu'il devoit à leurs. foins;

## DE MARC ANTONIN.

foins; & c'est parcet aveu qu'il commence les admirables reslexions qu'il nous a laissées. Rare espece de reconnoissance qu'il n'imita de personne, & que personne n'a imitée depuis. Quand les hommes ont quelques vertus, il leur est naturel de croire qu'ils ne les tiennent que d'eux-mêmes, & ils croiroient en perdre la meilleure partie, ou en ternir l'éclat, s'ils avoüoient qu'ils les dûssent un travail étranger. Marc Aurele étoit l'ennemi déclaré de cet amour propre, aussi regarda-t-il toûjours ses Maîtres comme ses Dieux: car aprés leur mort il leur sit saire des statuës d'or, qu'il plaça parmi celles de ses Dieux domestiques, il visita souvent leurs tombeaux, y sit des sacrifices, & les couvrit de toutes sortes de sleurs.

Comme tout le bien qui se tire de la Philosophie revient à ceux qui la pratiquent, on peut dire que cette science ne sussit pas aux Princes, si elle n'est accompagnée de la justice, dont les fruits ne tendent qu'à l'utilité du public. Marc Aurele ne negligea pas une science si importante, & qui est la source de la prosperité des Etats. Il la cultiva avec beaucoup de soin: car il apprit le Droit sous L. Volusius Mecianus le plus habile Jurisconfulte de ce tems-là.

Dés sa plus tendre enfance, il s'attira la bienveillance d'Adrien qui voulut l'avoir toujours prés de luy, & qui le sit Chevalier à six ans; honneur qu'on n'avoit jamais fait à cot

äge.

Comme c'étoit alors la coûtume des jeunes gens de qualité de passer par le Sacerdoce avant que de monter aux Charges, il fut fait à huit ans Salien, c'est à dire Prêtre de Mars, & bien loin de s'aquiter de cet employ comme les jeunes gens s'aquitent ordinairement des Charges qu'ils ne regardent que comme un passage à des dignitez plus considerables aufquelles ils se voyent assurez de parvenir, il en remplit toutes les sonctions, & tous les devoirs avec autant d'assiduité & d'exactitude, que ceux qui avoient borné là toute leur ambition. Il fut Intendant de la Musique, & chef de l'Ordre. Et tous ceux qui de son tems entrerent dans ce Corps, ou qui en sortizent, il les reçut, & les congedia, sans qu'on luy lût les Formules sacrées, qu'il sçavoit toutes par cœur. Aussi étoit-ce une de ses maximes de ne rien faire qu'avec la derniere exactitude; & comme il disoit luy-même, sans y employer toutes les regles de l'art. Ce fut dans cet Ordre qu'il reçut le premier augure de son élevation à l'Empire: car comme tous les Prêtres jettoient des couronnes de fleurs. selon la coûtume, sur le petit lit où étoit la flatuë de Mars, celle que Marc Aurele jetta fe trouva justement posée sur la tête du Dieu, comme si on l'y avoit mise avec la main, & il n'apDE MARC ANTONIN. 11 n'appartenoit qu'à l'Empereur de couronnez cette statuë.

Il prit la robe virile à quinze ans, & fiança par l'ordre d'Adrien la fille de L. Cejonius Commodus. Peu de tems aprés on luy confia le gouyernement de Rome pendant que les Consuls allerent au Mont d'Albe, pour y celebrer les fêtes Latines. Il s'aquita de cet employ comme un des plus graves Magistrats auzoit pû faire, & tint la table de l'Empereur avec beaucoup de sagesse & de dignité.

Il donna à sa sœur Annia Corniscia, que étoit mariée à Numidius Quadratus, tous les biens de la succession de son pere, & permit à sa mere de luy donner aussi les siens, asin, dit-il que son mari n'eût aucun reproche à luy

faire.

Il eut quelque goût pour la peinture, & travailla fous Diognetus qui étoit en même tems, & grand Peintre, & grand Philo-

fophe.

Il aima beaucoup la lutte, la course, la paume, & la chasse, qu'il ne regardoit pas tant comme des divertissemens, que comme d'innocens remedes, que la Nature ordonne pour conserver la santé: il étoit même persuadé comme Socrate & Aristipe, que l'exercice du corps n'est pas inutile pour acquerir la vertu. Avant que ses fatigues, & ses occupations continuelles eussent alteré sa fanté, on le vit

fouvent à la chasse attaquer seul les plus grands Sangliers, & en venir heureusement à bout. Mais la passion qu'il eut pour la Philosophie, l'emporta sur toutes les autres. Cette passion fut si forte dés son enfance, qu'à douze ans il avoit deja l'habit des Philosophes Stoiciens, pratiquoit leurs austeritez, & couchoit à terre sur son manteau, & que sa mere eut toutes les peines du monde à obtenir de luy, qu'il couchat sur un bois de lit couvert d'une simple peau. La Nature l'avoit formé, pour être le restaurateur de cette Philosophie qui avoit toûjours été la plus fidelle depositaire de la vertu: car il avoit tant de constance & de gravité, que dans son enfance même, ni la joie, ni la tristesse ne purent jamais luy faire changer de visage. Mais cette gravité n'avoit rien d'incommode pour ses amis, ni pour ceux qui l'approchoient, elle étoit sans tristelle: comme sa sagesse étoit sans orgueil, & sa complaisance sans bassesse.

Adrien ayant perdu Cejonius Commodus qu'il avoit adopté, chercha à remplir cette place, & jetta les yeux sur Marc Aurele, mais l'ayant trouvé trop jeune, car il n'avoit pas encore dix-huit ans, il adopta Antonin le Pieux, à condition qu'il adopteroit Marc Aurele, & L. Verus fils de celuy qui venoit de mourir. † Marc Aurele fut donc adopté à l'âge de dix-

huit

DE MARC ANTONIN. 13 huit ans. Il songea la veille qu'il avoit les épanles, & les mains d'yvoire, & qu'ayant voulu essayer si elles pourroient porter de grands fardeaux, il ses trouva plus sortes que de coûtume.

La nouvelle de son adoption ne sit que l'affliger, & ses domestiques luy ayant demandé pourquoy un si grand honneur le rendoit si triste, il les entretint long-tems des maux qui

sont inseparables de la Royauté.

Quelques jours aprés son adoption, Adrien alla au Senat, & y demanda pour luy une dispense d'âge pour la charge de Questeur. Ce sut la derniere grace, qu'il reçût de cet Empereur qui mourut bien-tôt aprés à Baïes. Marc Aurele luy sit des sunerailles magnisques, qui surent suivies d'un combat de Gladiateurs.

Aprés la mort d'Adrien, Antonin le Pieux rompit le mariage que Marc Aurele, pous obéir à ce Prince, avoit contracté avec la fille de Lucius Commodus, & luy offrit fa fille Faustine, qu'il avoit fiancée à Verus, lequel n'étoit pas encore en âge d'être marié; & il sit monter son prétendu gendre de la charge de Questeur au Consulat contre l'usage, luy donna le titre de † Cesar, le sit Colonel d'une des six Campagnies de Chevaliers, assista aux jeux qu'il sit avec ses collegues, l'associa malgré

14 L

luy à tous les honneurs de l'Empire, & le reçut dans le Collège des grands Prêtres par undecret du Senat.

Marc Aurele accablé de tous ces honneurs qu'il n'avoit pas souhaitez, & obligé d'assister à tous les Conseils pour se rendre capable de gouverner seul un jour, n'en avoit que plus de passion pour la Philosophie, à laquelle il donnoit tout le tems qu'il pouvoit dérober à ses occupations. L'Empereur Antonin le Pieux ne contribuoit pas peu à l'entretenir dans l'amour qu'il avoit pour l'étude de la sagesse: car outre qu'il l'y engageoit de plus en plus par son exemple, il sit venir pour luy d'Athenes Appollonius de Chalcis celebre Philosophe Storcien, dont le commerce ne sut pas inutile à ce jeune Prince. On ne peut s'empêcher de rapporter icy une particularité, qui sert à faire connoître le caractere du Philosophe, & celuy de l'Empereur. Dés qu'Apollonius fût arrivé à Rome, Antonin le Pieux luy manda qu'il n'avoit qu'à venir, & qu'on luy donneroit son disciple. Le Stoïcien répondit, que c'étoit au disciple à aller trouver le maître, & non pas au maître à aller trouver le disciple, On rapporta sa réponse à l'Empereur qui dit en riant, Apollonius a eu moins de peine à venir d'Athe-nes à Rome, qu'il n'en a à venir de son hôtelerie au Palais, & luy envoya Marc Aurele.

Ce fut environ dans ce temps-là que ce Prince

DE MARC ANTONIN. Prince perdit son Gouverneur. Il fut si touché de sa mort, qu'oubliant sa constance or-dinaire, & sa fermeté, il ne put s'empêcher de verser des larmes; & comme les Courtisans l'en railloient, l'Empereur leur dit : Souffrez qu'il soit homme, carni la Philosophie,

ni l'Empire n'ôtent point les passions.

\* Il épousa Faustine deux ans aprés son se-cond Consulat. Cette Princesse étoit d'une tres-grande beauté, mais d'une humeur trop galante pour faire le bonheur d'un mary; elle luivit l'exemple de sa mere, & peu touchée de la sagesse de ce jeune Prince, elle chercha des gens qui ne comptassent pas pour rien les apas dont elle se voyoit pourvûë. Marc Aurele en eut une fille la premiere année de son mariage, & il sur honoré en même tems de la puissance du Tribunat, & du titre de Proconsul, qui étoient ordinairement attachez à la Majesté de l'Empire.

Le Senat ajoûta à ces dignitez un honneur, qu'on avoit inventé pour Auguste, & que les fiecles suivans avoient extrémement augmenté. Tous les decrets du Senat ne se faisoient que sur le rapport du Consul qui présidoit, & qui seul avoit le droit de rapporter. Les Consuls se démirent de ce droit en faveur d'Auguste, à qui par un decret solennel ils donnerent le pouvoir de faire un rapport tous les jours de Senat, c'est-à-dire de proposet chaque jour au Senat une assaire telle qu'il voudroit, & de quelque nature qu'elle sût. Dés que la stateine a porté les hommes à donner atteinte à leurs privileges, il est bien dissicile qu'ils y gardent quelques mesures, & qu'ils trouvent où s'arrêter. Ce qu'on avoit accordé à Auguste pour un rapport, sut ensuite accordé aux autres Empereurs pour trois, pour quatre, & pour cinq, & ce sut ce dernier privilege, qu'on donna à Marc Aurele. Privilege d'une si vaste étenduë, & d'un pouvoir si immense, qu'il suffisoit scul pour rendre inutiles toutes les Assemblées du Senat.

Marc Aurele nese servit pas de cette autorité pour se rendre plus absolu, il ne l'employa qu'à maintenir la liberté, & qu'à augmenter

la felicité du peuple.

Il n'abusa pas non plus du credit qu'il avoit auprés de l'Empereur, qui n'avançoit que ceux qui luy étoient recommandez de sa part: car il eut toûjours un tres grand soin de ne luy proposer que des gens dignes des places, qu'il vouloit leur procurer. A mesure que son pouvoir augmentoit, sa soumission pour luy devenoit plus grande: il luy rendoit toûjours les mêmes respects, que s'il n'avoit été que simple particulier, & il sembloit que l'amour qu'il avoit pour luy, croissoit de jour en jour: car pendant vingt-trois ans qu'il sut dans son

DE MARC ANTONIN. 17
Palais, il ne le quitta point, & ne coucha

que deux fois dehors.

Cette grande assiduité, & toutes ces marques de tendresse avoient si fort touché Antonin le Pieux, qu'il n'écouta jamais les discours de ceux qui tâchoient de luy donner des soubçons contre Marc Aurele, & de luy faire douter de la sincerité de son affection. Un jour un de ses Courtisans se promenant avec luy dans un jardin, & voyant Lucille mere de Marc Aurele, à genoux devant une statuë d'Apollon dans un lieu écarté, luy dit à l'oreille: Que croyez-vous que Lucille demande à ce Dieude si bon cœur? Elle luy demande que vous mouriez, & que son fils regne. Ce mot, qui sous un Tyran auroit été funeste & à la mere & au fils, fut méprisé de l'Empereur qui étoit trop assuré de la bonne foy, & de la probité de Marc Aurele, pour rien croire, qui luy fût desavantageux. L'union de ces deux Princes dura entiere & parfaite jusqu'à la mort d'Antonin, qui étant tombé malade à Lorium, & se voyant hors de toute esperance de guerir, fit entrer ses amis, ses Capitaines des Gardes, & ses principaux Officiers, confirma en leur presence l'adoption qu'il avoit faite de Marc Aurele, le nomma seul son successeur sans parler de Verus, & le Tribun étant venu à l'ordre, il luy donna pour dernier mot l'équanimité, comme pour dire, qu'il n'avoit plus rien rien à desirer, puisqu'il laissoit un tel succefseur à l'Empire, & sur le moment même il sit porter de sa chambre dans celle de Marc Aurele la statuë d'or de la Fortune, qui comme un gage assuré de la felicité publique étoit toûjours dans la chambre des Empereurs.

Aprés la mort de ce \* Prince le Senat obligea Marc Aurele à prendre les rênes du gouvernement. Mais la premiere marque que ce nouvel Empereur voulut donner de son autorité, sut de la partager avec † Lucius Verus, il luy donna la puissance Tribunicienne, le nomma Empereur, & voulut gouverner conjointement avec luy. Ce sut la premiere sois que Rome se vit regie par deux Souverains, spectacle bien surprenant pour une Ville qui avoit vû souvent verser presque tout le sang de ses citoyens pour le choix d'un Maître.

Le même jour Marc Aurele prit le nom d'Antonin, & le donna à son Collegue, en luy faisant siancer sa fille Lucille, & pour mieux témoigner la joye qu'ils avoient de ce mariage, & de leur union, ils établirent un fonds considerable pour l'entretien des nouveaux citoyens qui étoient en fort grand nombre. Au sortir du Senat les deux Empereurs allerent ensemble visiter les Compagnies des Gardes, & donnerent cinq cent écus à chaque

<sup>\*</sup> An. de l. C. 161. 7 Le sixième d'Ayril, il avoit regné un mois tout seul.

que Soldat, & aux Officiers à proportion. Aprés cela ils firent les funerailles de leur pere, qu'ils porterent dans le tombeau d'Adrien. Ils ordonnerent des fêtes pour celebrer le deuil, & procederent ensuite selon la coûtume à la ceremonie de sa consecration qui se passa de cette maniere: On sit une statue de cire tres ressemblante au mort; on la mit sur un lit d'yvoire couvert d'étofes d'or, & fort exhaussé, qu'on dressa à l'entrée du Palais. Tous les Senateurs vêtus de robes noires étoient assis à la gauche; & à la droite étoient les Dames de la premiere qualité en simples habits blancs sans pierreries, & sans aucune parure. Cela continua de même sept jours entiers pendant lesquels on voyoit entrer & fortir des Medecins, qui alloient comme pour visiter le malade, & qui à chaque visite disoient que son mal empiroit, & qu'il alloit mourir. Enfin aprés qu'ils curent annoncé sa mort, les plus nobles, & les plus jeunes des Senateurs, & des Chevaliers porterent le lit sur leurs épaules le long de la rue sacrée, & le poserent au milieu de l'ancienne place où les Magistrats se demettoient de leurs Charges. Aux deux côtez de la place il y avoit deux écha-faux: sur l'un étoit un chœur de jeunes garçons, & sur l'autre un chœur de jeunes filles, tous enfans de la premiere qualité, qui chantoient des hymnes, & des cantiques en l'honneuc

neur du mort, sur les tons les plus lugubres. Les cantiques finis, les mêmes Senateurs & Chevaliors reprirent le lit, & le porterent hors de la Ville dans le champ de Mars au milieu duquel on avoit fait un petit bâtiment de bois à plusieurs étages, & en forme de piramide; le premier étage étoit quarré, & comme une espece de petite chambre qui étoit remplie des toutes sortes de matieres étoit remplie des toutes sortes de matieres combustibles, & garnie par dehors d'étoses d'or, de statuës d'yvoire, & de rares Tableaux: le second étoit un peu plus petit de la même figure, & orné de même, avec cette seule disserence, qu'il étoit ouvert des quatre côtez. Sur celuy-là il y en avoit un troisséme plus petit, qui étoit suivi d'un quatriéme sur lequel il y avoit encore quelques autres étages toûjours plus petits, de maniere que le dernier sinissoit en pointe. On mit le lit & la statuë de cire dans le second étage. statuë de cire dans le second étage, qu'on remplit de toutes fortes d'aromates, de gommes, d'herbes, & de plantes odoriferantes: mes, d'herbes, & de plantes odoriferantes: les villes, les peuples, & les particuliers se piquant à l'envi d'honorer leur Prince de ces derniers presens. Les Chevaliers firent des courses de chevaux autour de cette piramide, en bon ordre, & en reglant leur marche à l'harmonie de plusieurs instrumens militaires. A cette espece de Tournoi succederent des courses de chariots sur lesquels étoient montez de

DE MARC ANTONIN. 22 de jeunes gens vêtus de robes bordées de pourpre avec des masques qui representoient au naturel le visage des plus fameux Capitaines, & des plus grands Empereurs.

Ces courses sinies, les successeurs à l'Empire s'approcherent du bucher, & y mirent le seu avec des slambeaux; les Consuls, les Senateurs, & les Chevaliers sirent ensuite la même chose chacun de son côté. Tout sut embrasé dans un moment, & en même tems on vit partir du haut du bucher un aigle qui s'envola, & qu'on perdit d'abord de vûë. Les peuples croyoient que c'étoit cet aigle qui portoit au Ciel l'ame de l'Empereur, à qui dés ce moment on rendoit le même culte qu'aux Dieux immortels.

Aprés cette ceremonie, les deux Empereurs firent chacun l'oraison funebre de leur pere, luy établirent un grand Prêtre, qu'ils prirent dans sa famille, instituerent à son honneur une societé de Prêtres, qu'ils appellement Aureliens, & finirent ces funerailles par des combats de Gladiateurs.

Antonin n'eut pas plûtôt achevé l'apotheose de son pere, qu'il se vit accablé d'une infinité de requêtes, que luy presentoient incessamment les Prêtres Payens, les Philosophes, & même les Gouverneurs de Province, pour obtenir de luy la liberté de persecuter les Chrêtiens, que la clemence d'Adrien & d'Antonin

\* C 2

le Pieux avoient défendus long-tems contre leurs poursuites. L'Empereur qui n'étoit pas moins ennemi de la violence, & de l'in-justice que son pere. & que son ayeul, & qui d'ailleurs vouloit gouverner son Etat selon leurs maximes, s'opposa fortement à cette rage aveugle; & pour en garentir les Chrêtiens qui vivoient dans les Provinces les plus éloignées, il écrivit à l'assemblée generale d'Asse, qui se tenoit cette année là à Ephese, cette let-tre admirable, qu'Eusebe nous a conservée.

Je suis persuadé que les Dieux auront soin de faire que les Chrétiens ne puissent se cacher à leurs yeux. Il est plus de leur interêt que du vôtre de punir ceux qui refusent de les reconnoitre. Les persecutions que vous leur faites en les traitant d'impies, ne servent qu'à les for-tisier davantage dans leurs sentimens; & puisqu'ils croyent mourir pour leur Dieu, la mort ne leur doit-elle pas paroitre plus agreable que la vie ? C'est par-là qu'ils sont toûjours vainqueurs, aimant mieux mourir que de se soumettre à vos ordres. Pour ce qui est des tremblemens de terre qui sont arrivez, & qui arrivent encore, il est bon de vous avertir de faire une serieuse & juste comparaison de l'étas où vous étes dans ces rencontres, avec celuy où ses gens là sont : la confiance qu'ils ont en Dieu augmente a mesure que le danger est plus grand, Er vous, vons perdez, d'abord courage. Ils s'humilient alors plus profondement devane Dieu, & vous, vous étes si ignorants, & si aveugles, que vous ne vous contentez pas d'oublier tous vos Dieux, & le culte que vous devez au Dieu Immortel, vous persecutez encore, & poursuivez jusqu'à la mort des Chrêtiens qui le servent, & qui l'adorent. Plusieurs Gouverneurs de Province ont souvent écrit sur le sujet de ceux de cette Secte à nôtre Pere d'immortelle memoire, qui leur a toujours répondu de ne leur faire aucun trouble, à moins qu'ils ne fussent convaineus de quelque entreprise contre l'Etat. En me conformant donc à ses maximes, j'ai fait la même réponse à ceux qui m'en ont écrit; & si quelqu'un continue de les inquieter sous pretexte qu'ils sont Chrétiens, j'ordonne que les accusez, quoyque reconnus Chrétiens, soient absous, les accusateurs punis. Cette Lettre sut publice à Ephele au Temple commun de l'Afie.

On obeït à cet ordre, la paix &ile calme regnerent dans tout l'Empire, & le commencement de ce regne fut aussi heureux, & aussi tranquille, que si l'esprit d'Antonin le Picux eût passé à ses deux enfans. Cependant il n'y avoit rien de plus opposé que les humeurs, 🕊 les inclinations de ces deux Princes.

Marc Antonin étoit constant, & modeste; grave & complaitant; cirinent -, que severe -pour luy; insensible à la vaine gloire, inegrave & complaisant; clement & juste;

branlable dans ses desseins, qu'il formoit toujours aprés y avoir bien pensé, & jamais par passion, ni par caprice; ennemi des déla-teurs; pieux sans assectation; moderé en tou-tes choses; toûjours égal; toûjours le maî-tre de luy-même; toûjours soûmis à la rai-son; incapable de déguisément; toûjours en garde contre l'amour propre; jamais ni im-patient, ni inquiet; tres prompt à pardonner les plus grandes fautes, quand elles ne regardoient que luy-seul, & înexorable, quand la derniere necessité, c'est à dire l'interêt du public, le forçoit à les punir. Il avoit des loix égales pour tout le monde, & laissoit une entiere liberté à ses Sujets; Il avoit toûjours en vûë le bien de l'Etat en tout ce qu'il faisoit, & jamais ni son plaisir, ni son interêt, ni sa gloire particulière; Énsin ne pensant qu'à faire du bien aux hommes, & à être soumis à Dieu, il suivoit en tout la justice, & ne disoit jamais que la verité.

Lucius Verus n'avoit aucunes de ces qualitez; il étoit emporté, & dissolu, & la plus grande de ses vertus, c'étoit de n'avoir aucun de ces vices atroces qui font d'un Prince legitime un veritable Tyran. Mais cette opposition d'humeurs ne parut pas les premieres années; le respect qu'il ne pouvoit s'empêcher d'avoir pour son frere, ou la reconnoissance, l'obligerent à cacher ce naturel vicieux, pendant qu'il fut prés de luy. Il fit semblant même de vouloir se conformer entierement à ses mœurs, & imiter la sagesse de sa vie; il se gouvernoit en tout de maniere qu'on auroit dit que Marc Antonin étoit seul Empereur: car Verus avoit pour luy les mêmes déserences, ou plûtôt les mêmes soûmissions qu'un Lieutenant avoit pour un Proconsul, ou un Gouverneur de Province pour l'Empereur même. Mais il est bien dissicile que le vice soit longtems contraint; cette violence ne sert qu'à l'irriter: aussi ce Prince ne perdit-il pas la premiere occasion que le hazard luy offrit de le saire paroître.

Commode vint au monde sur la fin de cette premiere année du regne d'Antonin. La naissance de ce Prince, dont la vie devoit des honorer la Nature, sur signalée par tous les sleaux les plus terribles. Le Tibre commença les calamitez publiques par une inondation qui renversa une grande partie de Rome, entraîna quantité de bestail, ruina toute la campagne, & causa une trés-grande samine. Les deux Empereurs remedierent promptement à ces maux en distribuant par tout les secours dont on avoit besoin. Cette inondation sur suivie de tremblemens de terre, d'embrasemens de Villes, & d'une corruption generale de l'air, qui pro-

produisit tout d'un coup une infinité d'insectes qui ravagerent ce que les caux avoient épargné, & tout l'Univers retentit du bruit des guerres qui éclaterent presque en même tems. Les Parthes sous la conduite de leur Roy Vologese surprirent l'armée Romaine qui étoit en Armenie, sa taillerent en pieces, & entrerent dans la Syrie, d'où ils chasserent Attilius Cornelianus, qui en étoit Gouverneur. Les Cattes porterent le fer & le seu dans l'Allemagne, & dans le pays des Grizons, & les Anglois commencerent à se revolter.

Calpurnius Agricola fut envoyé contre les Anglois, Aufidius Victorinus contre les Cattes, & l'expedition contre les Parthes fut refervée à Verus qui partit quelques jours

aprés.

Marc Antonin, que la prudence, & la necessité des assaires obligeoient de demeurer à
Rome, accompagna ce Prince jusqu'à Capouë, luy sit toutes fortes d'honneurs, &
luy donna ses amis, & ses principaux Officiers pour le suivre, soit qu'il vousit s'assurer
de sa conduite par ce moyen, ou qu'il n'eût
d'autre dessein que de rendre la Cour de ce
jeune Prince plus magnisique, soit ensin, ce
qui est même plus vray-semblable, qu'il
vousit par là luy donner un frein, & retemir, ou corriger par un reste de pudeur les
mau-

DE MARC ANTONIN. mauvailes inclinations qu'il voyoit en luy. Mais toutes ses precautions furent inutiles: Verus qui étoit las de se contraindre, ne sit aucun conte des amis, que Marc Antonin luy avoit donnez. Dés qu'il l'eût perdu de vûe, & que n'étant plus retenu par le respect, ni par la crainte, il put suivre son naturel, il ou--blia la défaite des Legions Romaines, ne se souvint plus que la Syrie étoit en état de se revolter, se plongea dans toutes sortes d'infames débauches; & fit de si grands excez, qu'il tomba dangerensement malade à Cannse. La nouvelle de cette maladic étant portée à Rome, Antonin qui ne faisoit que d'y arriver, repartit ausli-tôt pour l'aller voir, & avant son départ fit en plein Senat des vœux, qu'il accomplit religieusement dés qu'il sût de retour, & qu'il soût que Verus s'étoit embarqué.

La maladie que ce jeune Prince avoit euë à Canuse, ne le corrigea point; il continua ses débauches en chemin, & il ne sut pas plûtôt en Syrie, qu'il s'oublia entierement à Daphné un des sauxbourgs d'Antioche, dont l'entrée étoit comme désendue aux honnêtes gens depuis que la bonté de son climat, & la beauté de ses bois, de ses sleurs, & de ses sontaines, y eurent sait placer le trône de l'impureté. Verus augmenta même la corruption de ce lieu pardes excez, qui jusqu'alors

28 LAVIE

lors avoient été inconnus à ses habitans, peuple le plus débauché de la terre.

† Cependant ses Lieutenans firent la guerre aux Parthes avec beaucoup de succez. Statius Priscus soumit Artaxate : Cassius, & Martius Verus mirent en fuite Vologese, prirent Seleucie, brûlerent, & ravagerent Babylone & Ctesiphonte, & raserent le superbe Palais des Parthes. Leurs troupes qui venoient de remporter de si grandes victoires, & qui avoient défait des armées decinq cent mille hommes, eurent à combattre à leur retour la faim & les maladies, qui en emporterent plus de la moitié. Cassius ne ramena en Syrie qu'une petite partie de son armée. Cela n'empêcha pas que Verus enflé de ses victoires, ne prît d'abord le nom superbe de vainqueur de l'Armenie, & des Parthes, comine s'il l'avoit legitimement acquis au milieu de ses voluptez.

Cependant Marc Antonin qui feignoit d'ignorer ses débauches, crut que le plus sûr moyen de l'en retirer étoit d'achever son mariage. Il remit donc sans disserer entre-les mains de sa sœur sa fille Lucille qui étoit une des plus belles Princesses du monde, la sit partir pour la Syrie, & l'accompagna jusqu'à Brindes. On dit qu'il avoit rea

foiu de la mener luy-même à Verus; mais qu'il en fut détourné par les bruits qu'on se-ma, qu'il n'alloit en Syrie que pour s'attribuer l'honneur d'avoir terminé cette guerre. Avant que de quitter Brindes, il vit embarquer la Princesse, & écrivit aux Proconsuls, & aux Gouverneurs des Provinces, pour leur defendre d'aller au devant d'elle, & de faire pour sa reception les ceremonies pratiquées en ces occasions, & qui ne servoient, disoit-ily qu'à fouler les peuples.

Verus qui avoit eru que Marc Antonia menoit luy-même sa fille, & qui craignoit, qu'il n'apprît là ses desordres, partit pour l'aller recevoir à Ephose, d'où il repartit peu de jours aprés la celebration de son mariage, & retourna à Antioche avec l'Imperatrice qui y mena bientôt une vie peu disserente de celle de son mari, & fort conforme aux exemples que suy avoit donnez sa mere Faustine.

† Aprés que Verus eût donné un Roy aux Armeniens, & entierement subjugué les Parthes, il revint à Rome, & partagea l'honneur du triomphe avec Marc Antonin. Son retour pensa être funeste à tout l'Empire, car il porta la peste dans tous les lieux où il passa. On marque l'origine de cette peste; & l'on conte que dans le sac de Babylone des soldats étant entrez dans le temple \* C 6

d'Apollon pour le piller, trouverent dans une endroit souterrain un petit cofre d'or qui ne fut pas plûtost ouvert, qu'il en sortit un air empoisonné qui s'étendit jusques dans les Gaules, & porta par tout la mortalité. Maie il y a plus d'apparence que c'étoit une suite des maladies qui avoient affligé l'armée de Cassius au retour de la desaite des Parthes.

A peu prés dans ce même tems là les Alle-mans se revolterent, & firent une irruption dans l'Italie, où ils ravagerent tout ce qui fe trouva sur leur chemin. † Pertinax homme d'une valeur éprouvée, mais dont les envieux avoient rendu la fidelité suspecte, & qui par tout le credit de ses amis n'avoit pû parvenir qu'à commander quelques troupes auxiliaires, fut choisi, contre l'attente des Courtisans avec Claudius Pompejanus son meilleur ami, pour aller s'opposer à ce torrent qui menaçoit Rome. Autonin les fit l'un & l'autre ses Lieutenans, & voulut qu'ils partageassent avec luy l'honneur de cette expedition. Pertinax qui sentit le prix de cette grace, & de cette confiance, n'oublia rien pour faire que l'Empereur n'eût pas sujet de s'en repentir, & ne donna pas moins de marques de sa fidelité, que de fon experience, & de fon courage. On attaqua brusquement les ennemis qui attendirent: de pied ferme, & qui se battirent avec beau-

DE MARC ANTONIR. coup de resolution. Le combat sut long & opinaître: mais enfin ils furent taillez en pieses, & parmi leurs morts, on trouva beaucoup de femmes armées qui avoient été tuées en combattant, prés de leurs maris, & de leurs enfans. Quelque grande que fût cette victoire, & quelque plaisir qu'elle fist à l'Empereur, il eut pourtant la force de resister a ses Troupes victorieuses, qui le prioient d'aug--menter leur paye. Il leur répondit, que de ·leur donner de l'argent pour cet heureux succez ce seroit leur faire des liberalitez aux depens du sang de leurs peres, & de leurs parens, dont il devoit rendre compte à Dieu qui est le seul juge des Princes, & en quelques dangers qu'ilse trouvât, il eut toûjours tant de sagesse & defermeté, que ni la crainte, ni la complaisance ne purent jamais l'obliger à passer en rion les bornes de la plus exacte justice. Il fut proclamé Imperator pour la cinquieme fois, les victoires de Verus luy ayant déja fait donner quatre fois le même titre. La nuit avant le combat on luy amena dans sa tente un Espion, qu'on avoit pris dans le camp. L'Empereur voulut l'interroger, mais il repondit : f'y st grand froid, que je ne sçaurois parler, c'est pourquoy si vous voulez aprendre quetque chose, ordonnez auparavant, qu'on me donne quelque cobe, si vous en avez. Antonin ne se facha point de cette hardiesse, & sit ce qu'il demandoit. \*C.7

. 65

Il ne faut pas oublier icy l'action d'un Sobdat, qui étant de garde une nuit sur le bord du Danube, & ayant entendu de l'autre côté la voix de quelques Soldats Romains, que les ennemis avoient pris, passa le sleuve à la nage tout armé, delivra ses camarades, & les ramena par le même chemin dans le camp.

L'année suivante il s'éleva une guerre plus dangereuse que celles qu'on venoit de ten-miner: les Marcomans, & les Quades peu-ples tres-belliqueux, prirent les armes, & jetterent l'épouvante dans l'esprit de tous les Romains qui se voyoient peu en état de resister à des ennemis si puissans, pendant que la peste ravageoit la campagne & les villes, & remplissont presque toutes leurs places de monceaux de morts. L'Empereur sut le seul qui ne desespera pas de la protection du Ciel: son premier soin sut de l'appaiser par des facrifices : il fit des processions autour de la Ville : les statues des Dieux furent servies & adorées sur leurs lits pendant sept jours; & de peur d'oublier le service qui leur étoitle plus agreable, il fit pratiquer tous-les cultes étrangers', & fit venir pour cet-offet de tous sôtez des Sacrificateurs, & des Prêtres. Mais ce qui est encore plus éton-nant, il rétablit les ceremonies d'Iss qui avoient été défendues du tems d'Auguste, &

DE MARC ANTONIN.

it ne fit pas difficulté d'adorer une Deesse, dont on avoit abattu le temple sous le regne de Tibere, brûlé les ornemens, jetté la statue dans le Tibre, & fait mourir les Prêtres. On immola en cette occasion tant de victimes, que les railleurs, dont aucune calamité ne sçauroit lier la langue, s'en moquoient ouvertement, & disoient que si l'Empereur revenoit victor rieux, il ne trouveroit plus de bœus dans

tout l'Empire.

Quand il eut satisfait à sa pieté, il partit, & enmena avec luy Verus, qui auroit bien vouli demeurer seul à Rome pour y continuer ses débauches, ce qu'Antonin voulut empêcher. Les deux Empereurs prirent donc ensemble le chemin d'Aquilée: ils n'y furent pas plûtôt arrivez, qu'ils marcherent contre les Marcomans, qui n'étoient pas campez loin de-là, les chasserent de leurs retranchemens, & en firent un grand carnage. Furius Victorinus Capitai-ne des Gardes tuttué dans ce combat avec une partie des meilleures troupes. Cela n'empêcha pas les deux Empereurs de continuer leurs attaques avec beaucoup de vigueur: ils presserent si vivement les ennemis, qu'enfin la divifion fe mit dans leur armée : la plûpart de leurs alliez retirerent leurs troupes, tuerent les auteurs de la revolte, & demanderent la paix. Verus content de leurs soumis. sions, & soupirant aprés les plaisirs de Rome, pres \* de de l. C. 169.

pressoit Antonin de leur accorder leurs demandes, & de s'en retourner: Quel plus grandavantage pouvez-vous esperer, luy disoit-il, que celuy qu'on vous offre? Voulez-vous reduine vos Ennemis au desespoir, & les foncer à con-moître nôtre soiblesse? Prositons de leur igno-rance & de leur frayeur, & souffrons qu'ils pensent plûtôt à la retraite, qu'à la vangeance. Mais Antonin luy representoit qu'il n'y avoit aucune constance à prendre sur les démarches de ces Barbares; qu'ils ne faisoient semblant de rentrer en leur devoir, que pour éloigner l'orage qui alloit sondre sur eux; qu'il falloit prositer de leur desordre, & ne pas leur donner le tems de se reünir aprés que l'armée Romaine seroit encore plus assoiblie, & en même tems il ordonna aux troupes de marcher.

Les deux Empereurs passerent les Alpes, poursuivirent les ennemis, les battirent en plusieurs rencontres, les dissiperent entierement, & revinrent sans avoir fait aucune perse considerable. L'hiver étoit déja avancé, & ils avoient resolu d'en attendre la sin à Aquilée: mais la peste les obligea d'en partir avec peu de troupes. Dans ce voyage Verus sut frappé d'apoplexie prés d'Altinum, où en le porta, & où il mourut; son corps sut conduit à Rome par Antonin, qui luy rendit les derniers devoirs de la même manière, qu'il les avoit rendus à son pere, & considerable.

DE MARC ANTONIN. qui ne fut pas apparament fâché d'en fai-re un Dieu. Il étoit même juste, qu'il eût de la joye de cette mort, & cela convenoit parfaitement à la fagesse dont il faisoit profession, & à la tendresse, qu'il avoit pour ses peuples. Mais ce qu'un Historien ajoûte, qu'il la témoigna publiquement dans le remerciment qu'il sit au Senat, n'est nullement vray semblable, & ne merite pas d'êment vray iemblable, & ne merite pas d'etre cru. Il dit que l'Empereur insinua, que
la guerre contre les Parthes n'avoitété si beureusement terminée que par ses conseils; &
qu'il déclara, que n'ayant plus à partager la
Souveraineté avec un homme noyé dans les delices, il alloit commencer un regne nouveau.
Antonin étoit trop modeste, & trop sage pour parler ains; & cela ne s'accorde ni avec ses maximes, ni avec le portrait qu'il sait de Verus dans son premier Livre, ni ensin avec le sujet d'un discours, qu'il ne faisoit au Senat, que pour le remercier d'avoir ordonné la confecration de Verus. Ses ennemis sirent sans doute courir ce bruit pour donner quelque couleur à la calomnie, qu'ils semerent en même tems, que l'Empereur ayant découvert, que Verus avoit resolu de l'empoisonner, se hâta de le prevenir, & l'empoisona, ou qu'il gagna son Medecin qui le sit mourrir par une saignée; un soupçon de cette nature ne peut jamais tomber sur Marc Antonin; aussi

la plûpart le firent tomber sur Faustine, & l'on publia que cette Princesse au despoir que Verus eût découvert à Lucille le commerce criminel qu'il avoit avec elle, se vangea de sa persidie en l'empoisonnant. Mais l'opi-nion la plus generale sut que cette mort étoit l'ouvrage de Lucille, qui ne pouvant soussirir la passion que Verus avoit pour sa propre sœur Fabia, & moins jalouse de la tendresse de son mary, que de l'autorité de sa belle sœur, qui avec une insolence proportionnée à son crime, abusoit du credit qu'elle avoit auprés de son frere, & la traitoit avec mépris, aima mieux faire tomber sa vangeance fur luy que sur sa rivale : car elle jugea par son humeur altiere, qu'elle la puni-roit davantage en la précipitant ainsi du faîte de la grandeur où cet inceste l'avoit élevée, & en la reduisant à l'état d'une fample particuliere, qui privée de tout appuy, ne pourroit plus s'égaler à la fille, & à la veuve d'un Empereur.

Aprés la consecration de Verus, Antonin eraignant que les affranchis qui avoient gouverné ce Prince en Syrie, & qui avoient été les ministres de ses débauches, ne portassent à Rome une peste plus contagieuse que celle dont on sentoit encore de sa tristes effets, prit le parti de les éloigner de la Cour; & pour le faire d'une manière qui

qui ne blessat pas si ouvertement la memoire de son frere, il les dispersa, en leur donnant des Charges considerables, qui sous le nom specieux de recompenses, n'étoient qu'un veritable, mais honnête exil: il ne retint qu'Eclectus seul, dont il étoit plus assuré.

Le desordre & la licence des guerres reveillerent la rage des Payens, qui oubliant les ordres de l'Empereur, recommencerent à persecuter les Chrêtiens dans les Provinces éloignées. Saint Polycarpe fut la premiere victime immolée à leur fureur, & les flames de son bûcher furent comme le signal qui fit rallumer la persecution dans les Gaules & en Asie. On prétend même qu'Antonin y donna les mains; car le Gouverneur des Gaules luy ayant écrit pour luy demander ce qu'il vouloit ordonner de quel-ques prisonniers Chrêtiens, il luy ré-pondit qu'il n'avoit qu'à faire mourir ceux qui consesseroient, & à relâcher les autres. Mais fon intention n'étoit pas que l'on condamnât à la mort ceux qui avouëroient qu'ils étoient Chrêtiens, il vouloit seulement qu'on fist mourir ceux qui ne pourroient nier les crimes dont on les accusoit. Car ces Magistrats & ces Officiers voyant que le seul moyen de les opprimer & de surprendre l'Empereur étoit de rendre leur innocence suspecte, les avoient accusez des crimes les plus atroces, qu'ils.

expliquoient dans leurs requêtes où ils avoient joint les dépositions de quelques esclaves, qui intimidez par des menaces, qu ga-gnez par des promesses avoient avoüé dans les tourmens tout ce qu'on avoit voulu. Ainsi cet ordre obtenu sur un faux exposé, & con-ceu en termes generaux sut expliqué à leur fantaisse, & pris dans le sens qui lâchoit la bride à leur fureur. Sous les meilleurs Princes, les Gouverneurs, les Officiers d'armée, & les Magistrats n'ont-ils pas fouvent abusé de leur pouvoir dans les Pro-vinces, sans qu'on doive imputer leurs vio-lences & leurs injustices aux ordres des Empereurs? Qu'on examine d'un côté les circonstances des temps & des lieux; & que l'on considere de l'autre les mœurs d'Antonin, sa charité, sa justice, sa fermeté, on ne croirajamais qu'il ait autorisé la persecution aprés l'avoir long-temps defendue, & qu'il l'ait antorisée lors qu'il regnoit seul, & pendant une peste & une guerre qui épuisoient tout l'Empire. Comment accordera-t-on cette pretendue perfécution avec la maxime de cet Empereur, que ceux qui sont privez de la verité le sont malgré eux, & doivent attirer la compassion & non pas la haine? Enfin une marque tres-sure qu'Antonin ne persecuta jamais ies Chrétiens, c'est que pendant son regne Romone vid pas verser le sang d'un seul Martyr dans l'enceinte de ses murailles.

DE MARC ANTONIN.

† Avant que l'année du deuil de Verus fût finie, Antonin remaria sa fille Lucille à Claudius Pompeianus, qui étoit déja vieux, & fils d'un simple Chevalier; mais qui avoit toutes les qualitez qui peuvent rendre un homme considerable, & l'élever aux plus grands honneurs; la fidelité, la probité, le courage, l'ancienne severité, l'experience, &, ce qui n'accompagne pas toûjours le merite, une tres-grande reputation. Cela obligea l'Empes reur à le preferer aux plus grands Seigneurs: car il ne cherchoit que la vertu qu'il mettoit infiniment au dessus des richesses & de la naisfance. La jeune Imperatrice & sa mere ne furent pas trop contentes de ce mariage; mais Antonin ayant conserve à sa fille toutes les marques de sa premiere grandeur, elles se consolerent l'une & l'autre. Il sembla à Faustine que sa fille ne perdoitrien, puisqu'elle conservoit toûjours le rang d'Imperatrice: & Lucille qui vouloit continuer de vivre à sa fantaisse, trouva quelque douceur à penser qu'elle avoit épousé plutost un esclave qu'un mari.

\* Aprés ce mariage, Antonin, délivré du foin de fa fille, partit pour aller finir la guerre contre les Marcomans, qui reil nis avec les Quades, les Sarmates, les Vandales, & autres peuples revenoient plus

fiers & plus formidables qu'auparavant. Les guerres contre Annibal & contre les Cimbres n'avoient pas paru plus terribles. L'Empereur eut du desavantage dans les premiers combats, car il y a de l'apparence que ce fut pendant cette guerre qu'il perdit cette bataille confiderable qui pensa estre suivie de la perte d'Aquilée, ce qui arriva de cette sorte.

Alexandre le faux Prophete, dont Lucien a écrit la vie, étoit alors en si grande reputation, qu'on le regardoit comme un Dieu. Il eut l'insolence d'envoyer à l'Empereur cet

Oracle:

Que \* deux Esclaves de Cybele,' Avec tout ee que l'Inde a de parfums divers

Soient au Dieu du Danube incessamment offerts.

La victoire à ce prix remplira l'Univers.

Des fruits & des douceurs d'une paix éternelle.

Antonin obeit à cet Oracle par superstition, ou pour profiter de l'ardeur que cette promesse donnoit à ses Soldats. On jetta dans le fleuve deux lions avec quantité d'herbes, d'aromates, & de fleurs. Les lions n'eurent pas plûtost traversé le Danube, qu'ils furent assommez par les Ennemis. La bataille étant donnée ensuite, les Romains surent si mal traitez qu'ils perdirent plus de vingt-cinq mille hommes,

DE MARC ANTONIN. 42 & que les Barbares les poursuivirent jusques à Aquilée, qu'ils auroient prise si l'Empereur n'eût rallié ses Troupes. L'affront qu'elles venoient de recevoir ranima leur courage; elles battirent les ennemis, & les chasserent ensin de la Pannonie.

† Pendant qu'il étoit occupé à cette guerre les Maures ravagerent l'Espagne, les Pastres d'Egypte, qui étoient alors une espece de ban-dits, prirent les armes, & sous la conduite d'un Prêtre nommé Isidore, homme de main, surprirent une garnison Romaine. Car s'étant déguisez, & ayant pris les habits de leurs fem-mes, ils firent semblant de vouloir remettre quelque argent entre les mains de l'Officier qui commandoit dans la Place. Cet Officier arop credule ayant donné dans le piege, fut égorgé avec toute sa garnison. Enflez de ce premier succés ils immolerent un prisonnier, & sur ses entrailles fumantes, qu'ils mangerent ensuite, confirmerent par des sermens seur revolte, & promirent de ne s'abandonner jamais. Ils batirent ensuite plusieurs fois les troupes Romaines, & ils auroient pris Alexandrie si Antonin n'eût rappellé Cassius d'Asie, où il commandoit, & ne l'eût envoyé contre ces Pa-ftres. Cassius n'avoit pas assez de troupes pour attaquer ces Barbares qui étoient en fort grand nom-

4 Quelques Historiens mettent cette guerre d'Egypte deux ans plutoft en 1683

nombre, qui se battoient en desesperez, & qui avoient un Chef d'une valeur extraordinaire; mais il sut assez heureux pour mettre la division dans leur Camp, & il sçut si bien prositer de leur desordre, qu'il les défit & les dissipa.

Les Maures ne furent pas mieux traitez en Espagne, les Lieutenans de l'Empereur en tucrent une grande partie, & chasserent les autres.

Cependant Antonin continuoità repousser les rebelles du Nord, qu'il fatigua si fort par les avantages considerables qu'il avoit tous les jours sur eux, qu'il les reduisit à recevoir les conditions qu'il voulut leur imposer, & s'en retourna à Rome où il celebra les Decennales selon la coûtume, & sit les vœux ordinaires en ces occasions.

Pendant la paix il s'occupoit tout entier à corriger les desordres des Loix & de la Police. Afin que ceux qui seroient d'une naissance libre eussent toûjours le moyen de faire leurs preuves, il ordonna que chaque Citoyen de Rome iroit au tresor du Temple de Saturne, où se gardoient tous les Actes publics, déclarer tous les enfans qui luy naitroient, & dans les Provinces il établit des Notaires pour tenir les Registres de toutes les naissances.

Il défendit sagement qu'aprés cinq ans on file

fistaucune recherche sur l'état & sur la condition des morts. Et asin que les crimes ne demeurassent pas impunis, & que les particuliers ne souffrissent plus tant du retardement que les jours de sêtes apportoient aux procés, à l'exemple d'Auguste, il augmenta le nombre des jours de Palais; de sorte qu'il y en eut deux cens trente: en quoy il sit deux grands biens tout à la fois. Car en hâtant ainsi l'expedition des affaires, il retranchoix au peuple une grande partie des occasions qui ne sont que l'entretenir dans la paresse & dans la débauche.

Il pourveut à la sureté des pupilles, en établissant un Preteur qu'on appelloit Tutelaire, parce qu'il donnoit les Tuteurs, & qu'il connoissoit de toutes les affaires qui concernoient les Tutelles. Il reforma \* la Loy, qui ne donnoit des Curateurs aux Mineurs que pour cause de démence ou de débauche, & il voulut qu'on en donnât à tous sans exception.

Il eut toûjours un sigrand soin d'empêcher les mariages illegitimes & au degré désendu; qu'il rompit celuy d'une semme de qualité qui avoit épousé son oncle depuis plusieurs années, mais il legitima les enfans. On trouve encore le rescript qu'il luy envoya par un affranchi; il est écrit au nom de Verus & d'Antonin, & merite bien d'avoir icy sa place. Nous sommes touchez de la longueur de

du temps qu'il y a que vous estes avec vôtre oncle, & du nombre de vos enfans. D'ailleurs nous considerons que vous avez été mariée par vôtre ayeule dans un âge où vous ne pouviez pas encore être instruite de nos Coûtumes & de nos Loix. Toutes ces raisons jointes ensemble nous portent à consirmer l'état des ensans que vous avez eus de ce mariage contrasté depuis plus de quarante ans, & à les legitimer comme s'ils étoient nez d'un mariage permis.

Il modera les dépenses publiques, & diminua le nombre des spectacles & des jeux, pour empescher ses sujets d'être trop attachez à des divertissemens frivoles, & de se ruiner en frais inutiles & superflus, & dont il naissoit souvent des inimitiez capitales entre les meilleures Familles. Il regla aussi le salaire des Comediens.

Il eut un tres-grand soin de pourvoir à l'entretien des ruës & des grands chemins. Il resorma tous les desordres des encans & des usures. Il adoucit extrémement la loy du vingttième denier que devoient payor les Etrangers qui recevoient des legs & des successions, quoy que cette loy eût été déja fort adoucie par Trajan. Il ordonna que les ensans succederoient à leurs meres mortes sans Testament.

Il reforma l'Ordonnance, qui pour engager ceux qui n'étoient pas originaires d'ItaDE MARCANTONIN. 45 lie, & qui briguoient les Charges de Rome, à regarder cette Ville & toute l'Italie comme leur patrie, les obligeoit à mettre le tiers de leur bien en fonds dans l'Italie même; Antonin se contenta qu'ils y en employassent le quart.

Il fit au Senat tous les honneurs dont il put s'aviser. Car non seulement il luy renvoya beaucoup de causes qui devoient être jugées dans son Conseil; mais il voulut qu'il les jugeât souverainement & sans appel. Il reservoit d'ordinaire les Charges d'Édiles & de Tribuns pour ceux de cet ordre qui étoient les plus pauvres, & qu'on ne pouvoit accuser de leur pauvreté. Il ne receut jamais personne dans ce Corps que du consentement de tous les Senateurs, & aprés l'avoir bien examiné. Toutes les fois qu'il s'agissoit de la vie de quelqu'un d'eux , instruisoit luy-même l'affaire avec un tresgrand soin, la rapportoit ensuite au Senat, & empêchoit les Chevaliers d'assister au Jugement de ces sortes de causes. Il ne manquoit jamais de se trouver à ces Assemblées autant qu'il le pouvoit, quoy qu'il n'eût rien à rapporter; Et lors qu'il avoit quelque rapportà faire, il prenoit la peine de s'y rendre de la Campagne même. La pluspart des Administrateurs ou des Curateurs qu'il donnoit aux Villes, il les prenoit dans le Senat, \* D 2

& il étoit persuadé, comme Auguste, qué tout ce qu'un Prince peut faire pour honorer & pour augmenter la dignité des premiers Magistrats, releve d'autant sa puissance & affermit son autorité, qui ne peut & ne doit être sondée que sur la justice. Ce qu'il faisoit pour le Senat n'empêchoit pas qu'il n'étendît ses bontez sur tous les autres ordres de Magistrature, & sur tous les particuliers. Personne de quelque condition qu'il fût, ne luy paroissoit indigne de ses soins, il les porta jusques sur les Gladiateurs, & sur les Dan-seurs de corde : car il ordonna que les premiers ne combattroient qu'avec des épées sans pointe, ou avec des fleurets; & il sit mettre sous les autres des lits de plume, & des matelas, pour prevenir les dangers de leur chute: au lieu de matelas on mit ensuite pendant long-tems des toiles & des rets.

Il fit des loix tres-severes pour empêcher qu'on ne violât la fainteté des tombeaux. Il ordonna aussi que les pauvres seroient enterrez aux dépens du Public. Mais voicy une marque bien singuliere de son indulgence. Une troupe de voleurs cherchant à piller Rome, leur Capitaine pour en faire naître l'occasion s'avisa de monter sur un figuier sauvage qui étoit au champ de Mars, & aprés avoir entretenu quelque tems le peuple de plusieurs predictions, il lui dit que le même jour

DE MARC ANTONIN. jour qu'on le verroit tomber de ce figuier : & se changer en cigogne, le seu tomberoit du Ciel, & consumeroit le monde. Le peuple toûjours superstitieux & credule, ne manqua pas de recevoir cette prophetie avec étonnement, & avec respect: ils accouroient tous les jours en foule autour du figuier, pendant que les camarades du devin profitoient de leur credulité . & de leur absence. Enfin le jour de la metamorphose si attenduë, & si terrible étant venu, le fourbe se laissa tomber du figuier, & en tombant lâcha une cigogne qu'il avoit dans le sein, & se perdit dans la foule. Le peuple étonné de ce miracle, & croyant déja voir le Ciel en feu, remplit Rome de tumulte, & de confusion. L'Empereur averti de cette avanture, se fit amener le Prophete, & aprés avoir tiré de luy la verité, sous promesse qu'il luy pardon-

neroit, n'en fit que rire, & luy tint parole.

Il tâcha par toutes fortes de voyes de corriger les desordres des femmes & des jeunes gens, sans connoître l'interêt qu'il y avoit luy même. Car il ignora toûjours les déreglemens de Faustine, comme on le peut voir par des lettres qu'il luy écrivoit peu de tems avant sa mort; & d'ailleurs il n'y a nulle apparence que s'il les eût connus, il eût plûtost pris le parti de les dissimuler, que celuy d'y apporter les remedes necessaires; il

étoit incapable d'une indulgence si honteuse, & que les loix punissoient même dans les particuliers. Un Historien rapporte pourtant, qu'il répondit un jour à quelques-uns de ses amis qui lui conseilloient de repudier Faustine pour sa mauvaise conduite: Il faudroit donc luy rendre sa dot, & ce mot a plû à une infinité de gens.

Il n'y a rien que l'on doive tant craindre, que d'opposer son sentiment particulier à un consentement géneral, & à une approbation publique. Mais comme il n'y a qu'un seul Hi-storien qui le rapporte, & un Historien mê-me, dont la bonne soy, le jugement, & l'exactitude ne sont pas trop recommandables, on peut fort bien croire, que ce mot doit moins son heureux succez à son propre merite, qu'au peu de reflexion qu'on y a faite en le recevant. En effet il semble que quand même l'Empire auroit été veritablement la dot de Faustine, comme il faut le supposer pour sauver l'Historien, cette réponse auroit toûjours été froide. & indigne d'Antonin, qui n'étoit pas capable d'achepter l'Empire de tout le monde par une lâcheté: mais il est si peu vray que l'Empi-re fût la dot de Faustine, qu'il avoit été destiné à ce Prince independament de ce mariage; & qu'Adrien en le faisant adopter, l'avoit obligé de fiancer la fille de Lucius Commodus.

DE MARC ANTONIN.

La plaisanterie que firent les Comediens devant luy sur le nom de Tertullus galant de Faustine, ne prouve rien; † Antonin pouvoit expliquer cela pour d'autres que pour luy.

Adrien avoit déja défendu d'aller en carosse, en litiere, & à cheval dans les villes. Antonin renouvella cette défense sous des peines wes expresses: car il ne pouvoit soussirir qu'on employat à un usage ordinaire une chose dont Cesar & Auguste ne s'étoient servis que pour leurs triomphes, ou dans les jours de quelque

ceremonie extraordinaire.

Il étoit persuadé qu'un des plus grands maux que les Princes puissent faire, c'est de donner les charges de Magistrature à des gens indignes; & prénant toutes les précautions possibles pour s'empêcher de tomber dans ce malheur, il refusoit sans peine ce qu'on lui demandoitinjustement. Un homme d'une tres - mauvaife reputation luy ayant demandé une Charge, & reçu cette réponse : Purgez - vous auparavant des mauvais bruits qui courent de vous, luy repartit sans balancer: Je vois des Preteurs qui ne sont pus plus honnêtes gens que moy.

\* D 4 L'Em-



<sup>†</sup> On joua une-Piece où un acteur demandoit à un autre : Comment se nomme le galant de la Dame ? Celuy-ci répondoit comme en cherchant, Tullus, Tullus, Tallus. Le premier impatient d'entendre le veritable nom, le pressoit en luy difant . Comment dites-vons ? Et l'autre répondit enfin , Dixi . Tertullus. Ce qui signifie, je vous l'ai dis trois fois, Tullus, & je vons ai dit que c'est Tertullus.

L A VIE

L'Empereur ne s'offensa pas de cette liberté, il travailla seulement à ne s'attirer plus de pareils reproches.

Quand il trouvoit des gens qui servoient utilement le Public, il leur donnoit les louan-ges qui leur étoient dûes, & s'en servoit toû-jours dans les choses où ils avoient si bien reiissi, & il disoit, qu'il ne dépend pas d'un Prince de rendre ses Sujets tels qu'il voudroit, mais qu'il dépend de luy de s'en servir utilement, en les employant à ce qu'ils sçavent faire. Aucune consideration ne pouvoix l'empêcher de traiter chacun selon son merite, & selon les qualitez qu'il reconnoissoit en luy. Jamais Prince n'a plus aimé à enrichir ses amis: il élevoit les uns aux principales dignitez; & ceux à qui le genre de vie qu'ils avoient choisi, ne permettoit pas de prendre le chemin des emplois, & des charges, il les combloit de presens, & leur donnoit des pensions qui pouvoient les consoler du parti que leur peu d'ambition leur avoit fait prendre: mais en même tems il avoit un tres-grand soin de ne faire jamais tomber ces pensions que sur ceux dont l'État pouvoit tirer quelque utilité: car il avoit retenu cette sage maxime de son pere Antonin le Pieux, qui disoit, qu'il n'y a rien de plus honteux, ni même de plus injuste que de faire manger la Republique à des gens qui ne contribuent point à l'enrichir par leur-travail. DE MARC ANTONIN. 57 Les pauvres ne recouroient jamais à luy en vain; & il prenoit tant de plaisir à les assister, qu'il regardoit comme un des plus grands bonheurs de sa vie, de n'avoir jamais manqué de fonds pour le faire, & qu'il en remercioit Dieu de tout son cœur.

Dans la punition des crimes, il adoucissoit les peines ordonnées par les Loix. Il étoit si exact à faire rendre la justice, sur tout: dans les procez criminels, qu'un jour il reprit severement un Preteur qui avoit maljugé quelques personnes de qualité, & lesavoit condamnez avec trop de precipitation, & qu'il l'obligea à revoir le procez, en luy: disant: C'est la moindre chose que puisse faire un Magistrat établi pour rendre la justice au peuple, que de se donner la patience d'entendre des accusez de cette condition. Un autre Preteur ayant mal versé dans une affaire importante, l'Empereur au lieu de le priver de sa Charge, se contenta de transferer pour quelque tems son autorité, & toute sa jurisdiction à l'autre Preteur. Enfin il tâchoit par toutes sortes de voyes de détourner les hommes du mal, & de les porter au bien : il recompensait leurs bonnes actions, & couyroit autant qu'il pouvoit, leurs mauvaises par son indulgence, ou les corrigeoit par des châtimens plus salutaires, que rigoureux.

Comme toutes les actions des Princes ne font

iont jamais indifferentes, & qu'elles font aux peuples ou beaucoup de bien, ou beaucoup de mal, l'attachement que Marc Antonin eut pour la Philosophie pensa être fort nuisible aux Romains: car il fit naître tout d'un coup tant de Philosophies, qui, pour surprendre les bienfaits du Prince, prirent l'habit de la Philosophie sans en avoir les vertus, que non seusement ils furent àcharge aux particuliers, mais à l'état même. L'Empereur corrigea ce desordre, dés qu'il s'en sût apperçu: car il n'accorda plus les immunitez, & les graces aux Philosophies, qui ne l'étoient que de nom, mais seusement à ceux qui l'étoient en esset, & qui aprés une pratique constante de toutes les vertus, avoient plûtôt merité, que choisi ce titre.

Il disoit souvent qu'un Empereur ne doit jamais rien faire avec precipitation, & comme en passant, & que la plus petite negligence est capable de luy attirer sur les choses les plus essentielles des reproches fâcheux. Quand on plaidoit devant luy, il donnoit aux Avocats tout le tems qu'ils demandoient car il trouvoit qu'il y a de l'imprudence, & de la temerité à vouloir prescrire un certain tems à des causes dont on ignore l'importance & l'étenduë, sur tout puisque la patience est une partie de la justice, & qu'il vaut bien mieux soussirie que les Avocats disent

des:

DE MARC ANTONIN.

des choses inutiles, que de les empêcher de dire les necessaires. Il examinoit les moindres affaires avec autant d'exactitude & de soin, que les plus importantes, persuadé de cette verité, que la justice étant toute entiere par tout, il n'y a rien que de grand dans tout ce qui la regarde: aussi employoit il souvent dix, & douze jours à une même affaire, faisoit durer d'ordinaire le Conseil jusqu'à la nuit, & ne sortoit jamais du Senat qu'aprés que le Consul avoit congedié l'Assemblée selon la coûtume, & prononcé ces paroles : Nous ne vous retenons plus. Et ce qui doit rendre cette patience, & cette assiduité plus remarquables, il étoit d'une santé si infirme, qu'il ne pouvoit suporter le moindre froid, ni faire qu'un leger repas, qu'il faisoit même toûjours la nuit, il ne prenoit le jour qu'un peu de theriaque pour son estomac. Mais rien n'étoit capable de l'empêcher de faire ce qu'il croyoit devoir à ses Sujets, & de remplir toutes les obligations qu'impose necessairement, comme il le disoit luy-même, la condition de Legislateur, & de Roy.

Il auroit erû commettre une impieté, que de perdre en choses vaines & inutiles un seul de Les momens; ceux même qu'il donnoit par complaisance aux jeux & aux spectacles, n'étoient pas entierement perdu : car il lisoit toujours, ou il écrivoit. Dans ses voyages, & dans ses expedițions, au milieu des

LAVEE

54 affaires les plus difficiles il mettoit à profit tout le tems que les hommes perdent ordinairement à se divertir, ou à se delasser : car il l'employoit sans relâche à s'entretenir avec luymême, & à se demander un compte exact de sa conduite, de ses pensées, & de ses desseins; & c'est à ce soin laborieux que nous devons l'ouvrage admirable qu'il nous a laissé. La date des deux premiers Livres nous apprend que l'un fut écrit à Carnunte, & l'autre dans le Camp au pays des Quades pendant la plus cruelle guerre qu'ait eu Antonin. Des moments si bien ménagez avoient produit plusieurs autres ouvrages qui le sont perdus. Les Commentaires de sa vie, qu'il laissa à son fils pour son instruction, sont ceux, dont on doit le plus regreter la perte.

Il étoit persuadé que la force des Etars consiste principalement dans le conseil des Sages; c'est pourquoy il n'entreprenoit jamais rien d'un peu important, ni dans la guerre, ni dans la paix sans consulter non seulement ses Conseillers ordinaires, mais encore ceux qui avoient la reputation d'être les plus habiles, & qu'il choisissoit à la Cour, à la Ville, & au Senat; & bien loin d'avoir la fausse ambition de vouloir les entraîner dans ses senzimens, il étoit ravi de se rendre aux leurs, & il d'soit toujours : Il oft bien plus juste que je suive le conseil de tant de grands PerPersonnages qui sont tous mes amis, qu'il ne l'est, que tant de grands personnages suivent les miens. Et pour guerir ce pernicieux préjugé où l'on est d'ordinaire, qu'il est honteux de changer d'avis, il avoit fait une de ses maximes de cette importante verité, que l'homme n'est pas moins tibre, quand il se rend aux conseils des autres, que quand il demeure ferme dans son opinion, & que ce changement est un pur esse de son jugement, & de son esprit.

Il étoit religieux observateur de sa parole; & pour s'empécher d'écouver jamais les fausses raisons de ces policiques, qui soûtiennent qu'un Prince prudent & habile n'est pasobligé de la tenir quand elle blesse ses interêts, & qu'il peut même s'en servir commed'ûn appas pour faire tomber dans ses pieges ceux à qui il la donne, il sit cette maxime digne de toute l'attention des Princes, & de nôtre admiration: Garde toy bien d'essimer jamais comme utile une chose qui te forcera un jour à manquer de foy.

Il changeoit souvent solon les besoins de l'Etat les Gouvernemens des Provinces, en prenant pour luy quelques-unes de celles qui étoient gouvernées au nom du Senat & du Beuple par des Proconsuls, & en donnant en échange quelques-unes des siennes qui étoient conduites par des Propreteurs, ou des Lieutenans; c'est à dire qu'il donnoit

16 au Peuple selon la sage maxime d'Auguste. celles dont il n'avoit rien à craindre, & prenoit pour luy celles dont il vouloit s'affurer.

Il s'informoit tres-exactement de ce qu'on disoit de luy, non pas pour punir ceux qui en parloient avec trop de liberté, mais pour connoître ce qu'on approuvoit, ou desaprouvoit dans sa conduite, afin de profiter de la censure du Public, en se corrigeant du mal, & de ses louanges, en continuant de faire le bien. Toutes les fois qu'on parloit mal de luy, & qu'on l'accusoit de quelque defaut, ou de quelque vice qu'il n'avoit pas, il répondoit ou par lettres, ou de vice voix à ses accusateurs, bien moins pour se justisier, que pour les desabuser, & pour les instruire.

Il ne voulut jamais recevoir les titres ambitieux, qu'on avoit donnez aux autres Princes, ni souffrir qu'on luy élevât des temples & des autels, persuadé qu'il dépend de la vertu seule d'égaler les Princes aux Dieux, & non pas des suffrages, & des flateries des penples; & qu'un Roi qui regne avec justi-ce, a toute la terre pour Temple, & tous les gens de bien pour Prêtres, & pour Ministres.

Les Marcomans qui n'avoient songé qu'à endormir l'Empereur par leurs hommages,

DE MARC ANTONIN.

& qu'à l'éloigner pour profiter de son absence, reprirent les armes avec plus de fureur qu'au-paravant. Ils étoient même d'autant plus redoutables, qu'ils avoient attiré dans leur parti tous les Peuples depuis l'Illyrie jusqu'au fond des Gaules. L'Empereur qui voyoit ses armées affoiblies par la peste, & par les pertes qu'il avoit faites dans un si grand nombre de combats, & son Tresor entierement épuilé par tant de guerres, se trouva dans un embarras, qu'il n'avoit encore jamais éprouvé. remedia au premier de ces maux en failant enroller les Gladiateurs, les bandits de Dalmatie, & de Dardanie, & les Esclaves, ce qui n'avoit pas été pratiqué depuis la seconde guerre Punique. Mais une chose qui paroît tres-remarquable, c'est que les Romains ne pouvoient soussir que l'Emperenr voulût assûrer leur repos aux dépens de leurs plaisirs. Ils redemandoient leurs Gladiateurs, & on n'entendoit dans toutes les ruës que des seditieux qui disoient avec insolence : L'Empereur prétend donc nous rendre tous Philosophes, comous priver de nos spectacles, co de nos jeux? Antonin ne fut pas fort émû de tous ces murmures, car il connoissoit l'esprit des peuples, & il sçavoit que celuy qu'ils regardent aujourd'huy comme une bête feroce, ils le regarderont démain comme un Dieu, s'il fuit toujours la raison pour guide.

58

Il n'étoit pas si aisé de remedier au mauvais état des finances pour un Prince comme Antonin. L'expedient qui luy parut le plus propre, & le plus prompt pour faire les fonds necessaires, fut de suivre l'exemple de Nerva & de Trajan, & de vendre les meubles de l'Empire. Mais comme il n'étoit pas permis aux particuliers d'avoir des meubles aussi magnifiques que l'Empereur, & de se servir de vaisselle d'or & d'argent: pour faciliter cette vente, Antonin fut obligé de donner cette permission aux personnes de qualité. On sit ensuite un encan de tout ce qu'il avoit de plus precieux, & on vendit en détail ses pierreries, ses tableaux, ses vases, ses tapisseries, sa vail selle d'or & d'argent, ses cristaux, les meubles, & les habits d'or & de soye de l'Imperatrice, & les perles qu'il avoit trouvées en grand nombre dans le cabinet d'Adrien. Les Romains qui n'avoient point d'argent pour secourir un si bon Prince dans une guerre où ils avoient autant d'interêt que luy, n'en man-querent pas pour achepter les meubles. Cette vente dura deux mois; & produisit un fonds fi considerable, que l'Empereur eut abondament de quoy fournir à tous les frais de la guerre. Aprés son retour il sit connoître qu'on luy feroit plaisir de luy rendre au même prix ce qu'on avoit acheté, & n'usa d'aucune contrainte contre ceux qui voulurent le retenir. Ayans:

Avant son départ il perdit son second fils Verus Cesar agé de septans, qui mourut d'un abcez à l'oreille, que ses Medecins percerent mal à propos. Il supporta courageusement cette perte, désendit que les sêtes de Jupiter, qui se rencontretent alors, sussent interrompuës par un deuil public, consola luy-même ses Medecins, & leur sit des presens, se contenta de faire decerner des statues à son sils, & ordonna qu'on porteroit en pompe sa statue d'or aux jeux du Cirque, & qu'on insereroit son nom dans le Poème des Saliens; aprés quoy cherchant des consolations dignes de luy, dans le soin de la Republique, il repritses occupations, implora l'assistance des Dieux par des Sacrisices, & par des prieres, & marcha-

Cette expedition fut plus longue, & plus difficile que toutes les autres. L'Empéreur s'étant rendu à Carnunte dont il fit sa place d'armes, passa le Danube sur un pont de bateaux à la tête de ses troupes, alla attaquer les ennemis, les battit en plusieurs rencontres, brûla leurs granges & leurs maisons, & reçut plusieurs Chefs de leurs alliez, qui étonnez de la rapidité de ses victoires, venoient se rendre à luy. Un jour qu'il cherchoit luy-même un gué le long d'un sleuve qui s'opposoit à son chemin, & qui servoit de rempart aux Barbares, les frondeurs des Ennemis qui étoient de l'autre.

contre les ennemis.

l'autre côté, firent pleuvoir sur luy une si grande quantité de pierres, qu'il en auroit été accablé, si ses Soldats ne l'eussent couvert de leurs boucliers. Cette insulte ne servit qu'à animer davantage ses troupes, elles passernt les ennemis dont elles firent un fort grand carnage. L'Empereur alla ensuite visiter le champ de bataille, non pas pour y voir les marques de sa victoire, & pour y repaître ses yeux d'un spectacle hideux & cruel, mais pour y donner des larmes de compassion à la misere des hommes, & pour sauver ceux qui seroient encore en état de recevoir du secours; & evant que de sontinuer sa marche, il sit des sa-crisices sur le même lieu.

Les Quades jugeant bien, qu'ils seroient poursuivis, avoient laissé quelques compagnies d'Archers soûtenuës de quelque Cavalerie comme pour escarmoucher contre les Romains, & pour faire semblant de leur disputer le passage. Les Romains marcherent en cette occasion avec plus d'ardeur que de conduite; chose assez ordinaire dans les heureux succez. Ils attaquerent brusquement ces Archers qui lâcherent le pied selon l'ordre qu'ils en avoient, & par leur suite precipitée les attirerent entre des montagnes séches & arides où ils furent enfermez de tous côtez. Comme ils ne connoissoient pas encore tout le danger qui les menaucoit;

DE MARC ANTONIN. çoit;& qu'ils croyoient tout possible à leur courage, ils combattirent d'abord avec beaucoup de vigueur malgré le desavantage du lieu : ils étoient même d'autant plus acharnez au comibat, que les ennemis, qui ne vouloient pas mettre au hazard ce qu'ils attendoient du tems, ne faifoient que se defendre au lieu d'attaquer; les Romains ne comprirent les raisons de cette conduite qu'aprés que la chaleur excessive qui étoit renfermée entre ces montagnes, la lassitude, les blessures, & la soif, les eurent entierement abatus. Ils connurent alors, mais troptard, qu'ils ne pouvoient plus ni se retirer, ni combatttre, & qu'ils alloient ou mourir de la mort la plus cruelle, ou devenir la proye de leurs ennemis. Dans cette extrémité où la rage même, & le desespoir étoient un fecours inutile, Antonin plus touché de leurs maux que des fiens, couroit par tous les rangs, & tâchoit en vain de relever leurs esperances par des facrifices aufquels ils ne croyoient plus. Leurs ennemis se disposoient à les attaquer aprés que le Soleil auroit achevé d'épuiser leurs forces. N'attendant donc plus rien ni de leur courage, ni de la fortune, ni de leurs Dieux, ils se regardoient comme des victimes prêtes à être immolées : on n'entendoit de tous côtez que cris, & que gemissemens, & on voyoit par tout des marques de la desolation la plus horrible, que que tout d'un coup des nuées venant à s'épandre, & à s'épaissir, couvrirent d'abord le Soleil, & verserent ensuite dans leur camp une pluye tres-abondante. Ces pauvres gens qui ressembloient plûtost à des spectres qu'à des hommes, & qui n'avoient pas la force de se soûtenir, ranimez par la vuë de ces eaux, qu'ils n'avoient pas attenduës, & croyant qu'elles tomboient plus abondamment dans les lieux où ils n'étoient pas, couroient occuper la place que leurs compagnons avoient quittée, & tous avec une égale avidité presentoient en même tems au Ciel leur bouche, leurs casques, & leurs boucliers.

Pendant qu'ils ne pensoient tous qu'à se desalterer, & que leur camp étoit en desordre, les Barbares ne voulant pas laisser échaper une occasion si favorable les attaquerent de tous côtez. Les Romains combattoient fans cesser de boire, la plûpart même avalloient le sang qui couloit de leurs blessures, & qui se mêloit avec l'eau dont ils avoient sait

provision.

Le secours que le Ciel venoit de leur envoyer alloit leur être inutile, & rien ne pouvoit plus les desendre de la fureur de leur ennemis: mais par un bonheur encore plus surpremant que celuy qui leur étoit déja arrivé, des mêmes nuages qui faisoient tomber sur les Romains une pluye si bien-faisante, on vitsor-

DE MARC ANTONIN. tir contre les Barbares une grêle épouvantable accompagnée de tonneres & de feux. Pendant que les premiers se rafraîchissoient, & se desalteroient tranquillement, les autres étoient consumez par un feu que rien ne pouvoit éteindre. On raporte que quand ce même feu tomboit par hazard sur les Romains, il étoit sans effet, au lieu que la pluye qui venoit à tomber sur les Barbares augmentoit leur feu, de maniere qu'ils cherchoient de l'eau au millieu des eaux; on ajoûte même que la plûpart se faisoient de larges blessures pour tâcher d'éteindre avec leur sang le seu qui les devoroit, & que beaucoup d'autres alloient se rendre aux Romains avec leurs femmes & leurs enfans, pour avoir part à cette merveilleuse pluye, qui ne devenoit salutaire qu'en leur faveur. Pendant qu'Antonin recevoit favorablement ceux qui se rendoient à luy, ses Soldats encore plus irritez de l'affront qu'ils avoient receu, que du souvenir du danger qu'ils venoient d'échaper, taillerent en pieces tout ce qui osa leur resister, mirent le reste en fuite, & firent beaucoup de prisonniers.

On parla diversement de cette delivrance; ses uns dirent que l'Empereur avoitemployé en cette occasion un Magicien d'Egypte nommé Arnuphis, qu'il avoit avec luy, & qui attira cet orage par ses enchantemens. Car quel moyen que parmi tant de Payens

entêtez de leurs superstitions & de leurs solies, il ne s'en trouvât pas un grand nombre qui voulussent faire honneur de ce miracle à leur Religion & à leurs Dieux? Mais ce sentiment est assez combattu, par ce que Marc Antonin nous apprend luy-même dans son premier Livre, qu'il n'avoit aucun commerce avec les Charlatans & les Enchanteurs, & qu'il ne eroyoit rien de tout ce qu'on dit des conjurations des demons & de tous les autres sortileges de cette nature.

Les autres prévenus favorablement pour l'Empereur, comme témoins de sa pieté & de sa vertu, attribuerent ce secours à ses seules prieres. On rapporte même qu'il dit, en levant les mains au Ciel: Seigneur, qui donnez la vie, j'implore vôtre secours, & je leve vers vous ces mains qui n'ont jamais verséle sang de personne.

Ce soin que les Payens eurent de s'attribuer toute la gloire d'un évenement si extraordinaire & si merveilleux sert au moins à en prouver la verité: mais cette verité est d'ailleurs consirmée par tous les monumens qui peuvent conserver le plus surement à la posterité la memoire des actions des hommes. Sans craindre donc le reproche, ou d'estre trop credules, ou de vouloir appuyer la Religion Chrêtienne sur l'erreur & sur le mensonge, sondemens qu'elle n'a jamais connus, nous dirons qu'on

ne peut avoir aucune raison solide pour rejetter le témoignage de ceux qui ont écrit
dans ce même-temps, que le Capitaine
des Gardes ayant averti l'Empereur que
Dieu ne resusoit rien aux Chrêtiens, qu'il
y en avoit un grand nombre dans la Legion
de Melitene, Ville de Capadoce, & qu'il
devoit essayer si leurs prieres ne luy procureroient pas la délivrance qu'il n'attendoit
plus d'ailleurs, l'Empereur les sit assembler,
& qu'ils invoquerent tous en même-temps
avec succés le seul veritable Dieu à qui les
foudres & les vents obesssent, & qui avoit
délivré leurs pere d'une infinité de dangers
aussi pressans

Antonin écrivit sur cela au Senaten faveur des Chrêtiens, & luy ordonna de punir de mort ceux qui les accuseroient; preuve tresconvainquante que c'étoit à leurs seules prieres qu'il croyoit devoir le secours que le Ciel venoit de luy envoyer. Tertullien & d'autres Auteurs parlent de cette Lettre, mais elle ruinoit trop ouvertement les prétentions des Payens, pour n'avoir pas été supprimée. C'est uniquement à cet esprit d'erreur & de mensonge qu'il faut imputer la perte d'une Letttre si glorieuse aux Chrêtiens. Celle qu'on trouve dans les Ouvrages de faint Justin Martyr est visiblement sup-

<sup>\*</sup> L'Empereur n'écrivoit au Senat qu'en Latin.

supposée, long-temps avant Eusebe la veritable Lettre d'Antonin ne subsistoit plus.

Ccux qui ont écrit que cette melme Legion de Melitene sut appellée à cause de ce miracle la Legion sulminante, se sont fort trompez. Cette Legion sulminante avoit été creée par Auguste, & on luy avoit donné ce nom à cause de la soudre qu'elle portoit sur ses boucliers.

\*L'armée Romaine donna alors pour la septiéme fois le titre d'Imperator à Antonin, qui contre sa coûtume le receut, sans attendre qu'il luy sût décerné par le Senat; l'Imperatrice Faustine sut aussi honorée du titre de † Mere des Armées.

La nuit mesme d'une si heureuse journée Antonin retira ses troupes d'un lieu si desavantageux, & se saissit des meilleurs postes où il se fortissa. Il donna ensuite quelques jours à rafraîchir son armée, & aprés avoir eu par ses coureurs des nouvelles seures de la marche & de la contenance des ennemis, il tint conseil, & se mit à les poursuivre. Il les trouva campez au delà d'une riviere, entre des Villages qui fermoient leur Camp. Ses troupes passerent la riviere malgré la resistance des frondeurs & des gens de trait, & chargerent vivement les Barbares, qui aprés avoir soûtenu le premier essort & perdu leurs meilleurs hommes,

<sup>\*</sup> An. de L. C. 174. † Maier Caftrorum.

mes, lâcherent le pied. Les Romains en firent un meurtre épouvantable, la campagne étoit semée de morts, & la plus grande peine qu'eut l'Empereur en cette occasion, fut d'arrêter la fureur du Soldat, qui en se vangeant se délassoit de toutes ses fatigues. On sit un grand nombre de prisonniers, & on amena à Antonin des Rois chargez de chaînes avec leurs semmes & leurs enfans.

Aprés cette victoire l'Empereur mena son armée vers le fleuve Granua, qui separe les Quades d'avec les Sarmates Jazygiens, les plus belliqueux de tous les Barbares, & se mit en état de le passer. Après ce fleuve il y en avoit encore un autre, & les Sarmates occupoient le terrein qui étoit entre deux. Legion fulminante fut commandée la premiere; elle passa sur un pont de batteaux, renversa les Sarmates qui s'opposoient à son passage, & qui furent la pluspart ou noyez ou tuez, & planta ses Etendarts sur le bord du second fleuve. Cependant l'armée acheva de passer, & Antonin aprés avoir fait un sacrifice marqua l'enceinte de son Camp entre les deux rivieres, & fit travailler aux retranchemens. Les Barbares étonnez luy envoyerent des Ambassadeurs, mais leurs propositions n'ayant pas été trouvées justes, Antonin sit sonner la charge, & mena ses troupes au combat. La Lo 1

Legion Fulminante passa encore la premiere le sécond fleuve en presence de l'Empercur, & fondit avec tant d'impetuosité sur la Cavalerie des Jazygiens, qu'elle la mit en déroute. On fit le dégât dans toute la campagne, & l'on ramena un grand butin d'hommes & de bétail. Les habitans de tous les lieux circonvoisins envoyerent faire des soumissions à Antonin & luy demander la paix. Il receut tous leurs ôtages, & fur l'avis qu'on luy donna que les principaux du Païs tenoient Conseil, selon la coûtume de ces Barbares, dans des lieux écartez, il s'avança, & fit tant de diligence qu'il les sur-pritavant qu'ils pûssent estre avertis de sa marche. Ces Barbares étonnez d'une venue si inopinée & plus remplis d'admiration que de frayeur, se jetterent à ses pieds. L'Empereur les envoya dans fon Camp, & avec fes meilleures troupes alla attaquer leur armée, qui étoit campée entre un marais cou-vert de roseaux & une forest. Le combat fut opiniâtre, & les Romains se porterent en cette occasion avec tant de fureur, qu'àprés avoir rompu les Sarmates, en avoir tué beaucoup, fait un grand nombre de prisonniers, & mis en feu toute la campagne, ils alloient encore chercher avec des Hambeaux ceux qui étoient cachez dans les bois

DE MARC ANTONIN. 69 bois & dans les marais. Antonin fit en cette occasion une chose qui luy doit faire encore aujourd'huy plus d'honneur que sa victoire, il alla luy-même dans le bois, & dans les roseaux pour sauver ces miserables qu'il exhortoit à venir éprouver sa clemence, en se rendant à luy.

Tous ces avantages ne mettoient pas fin à la guerre, il falloit une victoire plus complete pour la terminer. Mais il étoit difficile de la remporter sur ces Barbares, qui ne combattant jamais avec toutes leurs forces, se reservoient toûjours des ressources contre l'Ennemi. Antonin qui se voyoit déja dans la mauvaise saison, n'oublioit rien pour venir promptement à bout de ces peuples : c'est pourquoy sans s'arrêter aux Députez qu'on luy envoyoit de toutes parts, plûtost pour l'amuser, que pour se rendre, il tâchoit de penetrer jusques dans les lieux où ils avoient assemblé leurs plus grandes forces, & retiré tous leurs biens. Cette entreprise étoit d'autant plus hazardeuse, qu'il y avoit une longue marche à faire, beaucoup de lieux difficiles à traverser, que ses troupes étoient continuellement harcclées par les Barbares, & qu'on n'osoit marcher que fort lentement de peur de donner dans quelque embuscade & de s'engager mal à propos en un Pays inconnu. Mais enfin toutes ces difficultez furent heurenreusement surmontées; Antonin arriva dans le lieu où les Sarmates s'étoient fortifiez entre le Danube qui étoit gelé & un grand bois. Et aprés avoir délibré de la manière dont on devoit les attaquer dans un poste si avantageux, il mit ses troupes en bataille. Les Barbares rangerent aush les leurs. La charge sonnée, les Romains lancent leurs javelots & fondent sur les Ennemis, qui les reçoivent avec beaucoup de courage. Le combat fut long & cruel, Jes Romains honteux de trouver tant de resistance redoublent leurs efforts, & pressent si vivement la Cavalerie des Sarmates, qu'elle tourne enfin le dos & se jette sur le Danube. L'Infanterie de l'Empereur s'y jetta en même-temps. mêlée recommença beaucoup plus âpre qu'auparavant; les Ennemis esperant que les Romains qui n'étoient pas si accoûtumez qu'eux à combattre sur la glace, & qui avoient beaucoup de peine à se soûtenir, ne pourroient tenir ferme, se rallierent, & tomberent sur eux de tous côtez. En effet l'Infanterie d'Antonin fut ébranlée dés le premier choc. & elle étoit perduë entierement, si les Soldats ne s'étoient servis de leurs boucliers d'une maniere fort nouvelle : ils les mirent sur la glace pour y appuyer un pied. Raffermis par ce moyen ils sirent tête à leurs ennemis; & prenant le frein de leurs chevaux, & se jettant avec sureur sur leurs boucliers, & sur leurs lances, ils les serroient de si prés, qu'ils les renversoient de cheval. Car ces barbares étant armez à la legere, ne pouvoient resister aux Romains qui étoient pesamment armez. De tout ce grand nombre de Sarmates il n'en échapa qu'une petite partie qui se retira dans les sorts des retranchemens, ou qui se sauva dans la sorêt. L'Empercur sans s'amuser à poursuivre les suyards, sit attaquer ces sorts; ils surent emportez malgré la vigoureuse resistance des ennemis qui les désendirent comme leur dernier azyle.

Aprés cette victoire, Antonin mit ses troupes en quartier d'hiver, & se retira à Syrmium qui étoit le lieu le plus commode, & le plus voisin. Pendant le sejour qu'il y sit, il écouta les plaintes que Demostratus, & Praxagoras luy porterent de la part des Atheniens contre \* Herode, & celles qu'Herode luy sit contre ces Envoyez. Ceuxcy accusoient Herode de violence & de tyrannie, & sur l'étroite liaison qu'il avoit euë avec Verus, ils vouloient le faire passer pour complice de la prétendue conspiration que ce Prince avoit faite d'empoisonner Antonin. Et

\* E 3 He-

F C'étoit ce celebre Rheteur qui avoit été Precepteur de Marc Antonin & de Verus,

Herode accusoit Demostratus, & Praxagoras d'avoir soûlevé contre luy le peuple. Les ennemis d'Herode étoient secretement appuyez par les Quintiliens qui commandoient en Grece, qui avoient beaucoup de credit, & qui ne cherchoient qu'une occasion de se vanger de ce qu'Herode en parlant des honneurs dont Antonin les avoit comblez, & en faisant allusion à leur païs, car ils étoient originaires de la Troäde, avoit dit: Ce fupiter d'Homere n'est pas supportable d'aimer tant les Troyens. Ce mot nuisit beaucoup plus à son auteur, qu'à ceux contre lesquels il l'avoit dit. La protection des Quintiliens ne sut pas inutile à Demostratus, & à Praxagoras.

L'Empereur & l'Imperatrice leur donnerent plusieurs fois audiance, & les traiterent
avec tant de distinction, qu'Herode s'en aperçut, & ne douta plus qu'Antonin ne favorisât les Atheniens par complaisance pour Faustine, & pour une de ses filles qui s'interessoient pour eux. Un matin donc, la jalousie
d'un côté, & de l'autre, la vive douleur qu'il
sentit d'un accident qui venoit de luy arriver,
la foudre ayant tué deux belles esclaves
qui le servoient, & qu'il appelloit ses filles, le troublerent si fort, que plein de
rage il alla chez l'Empereur, s'emporta extremement, & luy dit avec insolence:
Vailà

DE MARC'ANTONIN. Voilà les beaux fruits que je tire du commerce de Verus que vous avez envoyé chez moy. Appellez-vous rendre justice que de me sacrifier à la passion d'une femme & d'un enfant? Le Capitaine des Gardes se mit en état de l'arrêter, ou de le tuer, mais Antonin l'en empêcha; & sans changer de visage, ni donner la moindre marque d'émotion, il se tourna vers les Atheniens, & leur dit: Vous n'avox. qu'à plaider vôtre cause, quoy qu'Herode ne soit pas presentement d'humeur à vous entendre. Demostratus parla! avec tant de force, qu'il arracha des larmes à l'Empereur, qui tourna toute sa colere contre les affranchis d'Herode, qu'il trouva les plus coupables, & qu'il punit pourtant, selon sa coûtume, avec beaucoup de moderation. Il remit entierement la peine àu pere de ces deux filles qui avoient été tuées de la foudre, & il dit qu'il étoit afsez puni par la douleur que cette perte luy devoit causer.

Ceux qui ont écrit qu'Herode sut relegué en Epire, ont pris sans doute pour un exil le sejour qu'une longue maladie l'obligea de faire à Oricum à son retour de la Pannonie. En esset comment accorder cet exil avec une lettre qu'Herode écrivit quelque tems aprés à l'Empereur, & où il se plaint de ce qu'il ne suy faisoit plus l'honneur de

74 luy écrire, & luy demande qu'étoit devenule tems où dans un même jour il recevoit jusqu'à trois Courriers de sa part. Comment l'accorder encore avec la réponse d'Antoninqui l'appelle son ami, & qui aprés avoir dit un mot de ses quartiers d'hiver, donné quelques larmes à la mort de sa femme qu'il venoit de perdre, & parlé de sa mauvaise santé, ajoûte: Je souhaite de tout mon cœur que vous vous portiez bien, que vous ne doutiez pas de la consinuation de ma bienveillance, & que vous n'ayez point dans l'esprit que je vous ayefait injustice en faisant punir quelques coupables, que j'ay même traitiez plus favorablemens qu'ils ne meritoient. Je vous prie de n'en être pasfaché; & sije vous ay offensé en quelque autre chose, ou donné le moindre chagrin, demandez m'en raison dans le Temple de la grande Minerve à Athenes aux mysteres des initiations: car dans le plus fort même de la guerre,

homme qu'on a banni.

Le Printemps ne fut pas plûtôt venu, qu'Antonin qui ne vouloit pas donner aux Barbares le tems d'assembler de nouvelles forces, se mit en campagne pour les prevenir. Il passa le Danube, se battit plusieurs fois les ennemis, qui perdant ensin toute esperance

le plus grand de tous mes sonhaits a été d'y être initié. Dieu veuille que vous en fassiez lla ceremonie. On n'écrit pas de cotte maniere à un

DE MARC ANTONIN. de pouvoir resister à un Chef qui joignoit la diligence & la vigilance au courage & à la sagesse, luy envoyerent offrir des ôtages, & luy demander la paix. Il n'étoit plus occupé qu'à répondre à leurs Envoyez, & à recevoir plusieurs Roys qui venoient eux-mêmes luy rendre hommage. Celuy des Sarmates luy rendit seul cent mille prisonniers qu'il avoit fait sur les Romains, & luy donna huit mille hommes de ses troupes dont on envoya la meil-leure partie contre les Anglois. L'Empereur imposoità ces peuples des conditions plus ou moins dures, selon qu'ils avoient plus ou moins de pente à la revolte, & ils étoient tous en état de subir ce qu'il luy plairoit d'ordonner, de sorte que les Terres des Marcomans, des Quades, & des Sarmates alloient devenir Provinces de l'Empire, si la nouvelle de la revolte de † Cassius, qui s'étoit fait déclarer Empereur en Syrie, ne fût arrivée dans ce tems - là. Cette nouvelle surprit l'Empereur, & releva le courage des Barbares, qui se prevalant de cette occasion, & toûjours plus jaloux de leur liberté que de leur parole, obligerent Antonin à leur remettre la plus grande partie des charges qu'il leur avoit imposées, & à faire de nouveaux traitez de paix, bien moins avantageux pour luy, que ceux qu'ils avoient jurez; & c'est sans doute par cette raison que contre sa coûtume il ne specifia pas les conditions de cette paix dans la lettre qu'il écrivit au Senat pour luy rendre compte de sa conduite.

Le dessein de s'emparer de l'Empire ne pouvoit jamais être fait par un homme plus capable que Cassius de le faire reiissir. avoit pour cela toutes les qualitez necessaires. Les victoires qu'il avoit remportées en Armenie, en Arabie, & en Egypte luy avoient acquis l'estime & l'amour des Soldats, Il avoit de l'audace & de la fermeté; il étoit patient dans les travaux & dissolu dans les plaisirs, prodigue de son bien, & avide de celuy des autres; il sçavoit selon les occasions être doux & severe; impie & religieux; & en fortifiant par le travail un naturel plein de finesses & de ruses, il avoit acquis une adrefse merveilleuse à cacher les vices qui Étoient en luy, & à faire paroître les vertus qui n'y étoient pas. C'étoit luy qui avoit rétabli la discipline dans les troupes, & il y étoit si se-vere & si exact, qu'il ne pardonnoit pas la moindre faute, & qu'il s'appelloit luy-même un second Marins.

Il faisoit mourir sans quartier les soldats. qui avoient pris quelque chose par sorce dans les lieux où ils étoient en garnison.

DE MARC ANTONIN. Pendant qu'il commandoit l'armée en Allemagne, quelques Compagnies auxiliaires ayant surpris sur les bords du Danube un corps de trois mille Sarmates fort en desordre, l'attaquerent, & le taillerent en pieces : mais Cassius au lieu de recompenser les Capitaines de ces Compagnies, les fit mettre tous en croix, en disant qu'ils ne devoient pas combattre sans ordre: car que sçavoient ils si ce n'étoit point là des embûches des ennemis, & s'ils n'exposoient pas les armes Romaines à recevoir un tres-grand affront. Cette cruauté excita une furieuse sedition dans les troupes. Cassius qui entendit le bruit des Soldats mutinez, sortit nud du lieu où il s'exerçoit; & s'adressant aux plus hardis, leur dit d'un ton ferme, & avec un vitage menacant: Tuez votre General, si vous l'ofez, & à la licence ajoûtez le crime. Cette hardiesfe intimida les Soldats, qui ne craignent que quand ils ne sont pas craints, & fit perdre courage aux ennemis, qui jugeant qu'u-ne armée où l'on observoit une discipline si exacte & si rigoureuse, qu'on punissoit même des Vainqueurs, étoit invincible, ne chercherent plus qu'à faire la paix. Cassius fut encore le premier qui fit couper les mains ou les jurets aux deserteurs, & qui défendit aux soldats de porter d'autres provisions que du lard,..

du biscuit & du vinaigre. Il faisoit luy-même toutes les semaines la revuë de ses soldats, visitoit leurs armes, & leurs habits, & leur faisoit saire l'exercice: car il disoit que c'étoit une honte de faire exercer des Athletes & des Gladiateurs, & de ne pas faire exercer des Soldats qui trouvent le travail bien plus supportable quand ils y sont accoûtumez. Il leur désendoit sur toutes choses les superfluitez & les delices; & quand il en surprenoit quelqu'un en faute, il le faisoit camper tout un hyver. Cette severité pour la discipline avoit obligé Antonin de luy donner les legions qui s'étoient corrompuës en Syrie pendant le voyage de Verus. Voicy une Lettre que l'Empereur écrivit sur cela à un de ses Lieutenans.

J'ay donné à Cassius les Legions que les débauches de la Syrie, & de Daphné avoient entierement corrompues, & que Cesonius Vestilianus avoit trouvé comme noyées dans les bains chauds. Je croy que vous approuverezma conduite, sur tout connoissant vous-même Cassius pour un bomme de la sevenité & de la discipline des anciens Cassius. Car ce n'est quapar la que les Soldats peuvent être gouvernez-Vous sçavez ce Vers si celebre d'un bon † Poëte: La discipline ancienne, & l'ancienne severité sont les seuls soûtiens de l'Empire. Faites seulement que les convois ne manquent pas à mon armée; Os je connois bien Cassius, je vous réponds qu'ils ne seront pas perdus.

La réponse que ce Lieutenant sit à l'Empereur sert encore à faire connoître les mœurs,

& la reputation de Cassius: la voicy.

Vous avez tres bien fait de donner les Legions de Syrie à Cassius: car rienn'est plus necessaire à des Soldats corrompus par les delices des Grecs, qu'un General un peu severe, il leur aura bientôt retranché leurs bains chauds, coarraché les essences co-les sleurs dont ils se parfument. Les vivres pour l'armée sont prêts, rien ne manque sous un bon Capitaine: car on ne demande co- on ne dépense que peu.

Ce Cassius avec ses mœurs severes étoit pourtant Syrien, sils de cet Heliodore, qui à cause de sa grande habileté dans la Rhetorique étoit parvenu à être Secretaire d'Adrien, &

avoit été en suite Gouverneur d'Egypte.

Mais la fortune qui ne sçauroit changer la naissance des hommes, leur donne d'ordinaire l'envie de la deguiser. Cassius ne se vit pas plûtôt dans quelque élevation, qu'il s'avisa de se faire descendre de cet ancien Cassius qui conjura contre Cesar: car la conformité des noms fait souvent plus des deux tiers de la preuve. Aprés avoir sondé sagenealogie sur cette conformité, il voulut l'établir, & la consirmer, en imitant celuy dont

dont il se disoit descendu : comme luy il avoit une haine secrete contre le nom d'Empereur, & disoit qu'il n'y avoit rien de plus insuporta-ble que ce nom qui ne pouvoit jamais être éteint: car celuy qui l'éteignoit le faisoit toujours re-vivre; & il se piquoit comme luy, de vouboir rétablir l'ancienne Republique: Que les Dieux favorisent seulement le bon parti, disoit-il d'ordinaire, les Cassius rendront encore à la Republique toute son autorité. Cette haine fortifiée par une ambition demesurée, & slatée par quelques predictions de Devins, qui ne manquent jamais dans ces rencontres, avoit pensé éclater dés le tems même d'Anto-nin le Pieux; Cassius, quoy qu'alors fort jeune, avoit conspiré contre luy: mais Heliodore, homme plein de sagesse, & de gravité étoufa cette conspiration des sa naissance, esperant que son fils deviendroit plus sage, & se corrigeroit avec le tems; Cassius pendant la vie de son pere fit semblant d'avoir profité de ses avis, mais cette contrainte ne fit qu'irriter sa passion qui devint enfin si forte, qu'il ne pouvoit presque plus la cacher. L'Empereur Verus fut le premier qui s'en aperçut dans son voyage de Syrie, & ravi d'avoir trouvé cette occasion de perdre un homme, qui par ses grands exploits avoit excité sa jalousse; il en écrivit en ces termes à Antonin.

Caf-

## DE MARC ANTONIM. 81

Cassius aspire à la Royanté, comme cela m'a paru, & comme cela avoit déja paru sous le regne de mon Ayeul vôtre pere. Je vous prie donc de le faire observer, tout ce que nous faisons luy déplaît, & il amasse de grandes richesses: il se moque ouvertement de l'amour que nous avons pour l'étude, & nous apelle, vous, une vieille Philosophie ridée, & moy, un petit débauché. Voyez donc ce que vous avez à faire, je n'ay aucune haine contre luy: mais prenez bien garde que vous & vos enfans ne vous trouviez mal un jour d'avoir souffert dans vos armées un homme que les Soldats écoutent volontiers, & qu'ils voyent avec plaisir.

Antonin imputa ce soubçon à la jalousie de Verus, ou à quelque haine particuliere, &

luy répondit.

f'ai lû vôtre Lettre qui est plus digne d'un homs me soubçonneux & timide que d'un Empereur, & qui fait tort à nôtre regne: si les Dieux ont resolu de donner l'Empire à Cassius, il n'est pas en nôtre pouvoir de l'empêcher; vous sçavez le mot de vôtre ayeul Adrien: Personne n'a jamais tué son successeur; & si c'est contre l'ordre des Dieux qu'il aspire à la Royauté, il se perdra luy-même, sans que nous devenions cruels. Ajoûtez à cela, qu'il n'est pas aisé de faire le procez à un homme que personne n'accusé, et qui, comme vous dites, est si aimé des Sol-

Soldats. D'ailleurs dans les crimes de leze-Majesté, le Public croit presque toûjours, qu'on fait injustice à ceux mêmes qui en sont visiblement convaincus. Avez-vous oublié ce qu'Adrien disoit sur cela: Il n'ya rien de plus malheureux que la condition des Princes: on ne croit jamais qu'on ait conspiré contre eux, que quand on les voit affassinez. Demitien est le premier qui a dit ce beau mot, mais j'ai mieux aimé vous le citer d'Adrien, parce que les mots des Tyrans n'ont pas tant de poids & d'autorité que ceux des bons Princes. Que Cassius ais donc ses mœurs & ses manieres, sur tout puisqu'il est grand Capitaine, severe, vaillant & necessaire à l'Etat. Car pour ce que vous insinuez dans vôtre Lettre, que sa mort peus seule mettre mes enfans en sureté, que mes enfans perissent, si Cassius merite plus qu'eux d'être aimé; & s'il est plus expedient pour la Republique que Cassius vive que les enfans d'Antonin.

L'évenement seul sit connoître à l'Empereur que Verus avoit bien jugé des desseins de Cassius, & qu'il l'avoit mieux connu que luy: mais il est ordinaire à la vertu de juger toûjours favorablement des autres.

L'amour que les Peuples avoient pour Antonin rendoit bien difficile l'execution des desseins de Cassius; & quelque appuyé

qu'il

DE MARC ANTONIN. 82 qu'il fût des peuples d'Egypte & de Syrie, il n'en seroit jamais venu à bout, s'il ne s'étoit servi de la fausse nouvelle qui courut de la mort d'Antonin. On a prétendu même qu'il avoit supposé cette nouvelle, & que Faustine voyant son mary vieux & cassé par les maladies, & par les fatigues, & son fils Commode trop jeune pour luy succeder, & craignant elle-même de tomber du Trône, étoit d'intelligence avec luy, & par un trait de politique fort extraordinaire, avoit reveillé fon ambition en luy offrant son lit avec l'Empire qu'elle prétendoit conserver par ce moyen à ses enfans. Mais il n'y a pas d'apparence que Faustine eût pris de si fausses mesures, & il ne faut que le caractere seul de Cassius pour la justifier. Quoy qu'il en soie il publia la nouvelle de cette mort avec toutes les marques d'une affliction tres fincere, & il y ajoûta que l'armée de Pannonie ayant trouvé Commode trop jeune pour être Empereur, l'avoit nommé en sa place. Il n'en fallut pas davantage pour se faire confirmer ce titre; & après avoir disposé des principales Charges de l'armée qu'il donna à ses amis, il songea à s'assurer de tout ce qui pouvoit luy faire tête, & soûmit en peu de tems tout le Pays dépuis la Syrie jusqu'au

mont Taurus. En même tems il écrivit à son fils qui étoit † Gouverneur d'Alexandrie cette Lettre qui étoit comme une espece de manifeste. Il n'y a rien de plus miserable qu'un Etat qui nourrit dans son sein ces sortes de gens, que toutes les richesses du monde ne pourroiens assouvir. Marc Antonin est assurement un tresbon homme, mais pour un vain titre de clemence il souffre ceux dont il n'approuve pas luy même la vie. Où est ce Cassius dont nous portons inutilement le nom? Où est Caton le Censeur? Où est la discipline de nos Ancêtres? Elle est morte avec ces grands hommes, & aujourd huy on ne la cherche même plus. Antonin s'amuse à philosopher; il recherche quelle est la nature des élemens, & celle de l'ame, il parle tout le jour de ce qui est honnête & juste, & n'a aucun soin de la Republique. Vous voyez donc que pour luy faire reprendre son ancienne forme, il faut necessairement employer le fer & le feu. Quoy je souffrirois ces Gouverneurs de Province, s'il faut appeller Gouverneurs & Proconsuls des gens qui croyent que le Senat & Autonin ne leur ont donné les Provinces qu'afin qu'ils s'y enri+ chissent, o qu'ils y vivent dans les plaisirs. Vous avez ouy dire que le Capitaine des Gardes de nôtre Philosophe n'étoit qu'un miserable la veille de son élevation à cette dignité ; & que tout d'un coup il est devenu fort riche. D'où penDE MARC ANTONIN. 89
pensez-vous que viennent ces richeses si ce n'est
des entrailles de la Republique, & des biens
des particuliers? Mais à la bonne heure qu'ils
soient si opulents, le Tresor public s'enrichira
de leurs dépouilles. Que les Dieux favorisent
seulement le bon parti, les Cassius rendront enco-

re à la Republique toute son autorité.

Martius Verus Lieutenant General qui, comme je l'ay déja dit, avoit cu beaucoup de part aux victoires que Cassius avoit remportées en Armenie, & qui commandoitalors en Cappadoce, dépêcha des Couriers à Antonin. Ce Prince craignant que Cassius ne trouvât moyen de se saisir de Commode, ou des en défaire, écrivit d'abord secretement à Rome pour le faire venir, & tâchoit cependant de ca-cher cette nouvelle à ses troupes: mais dés qu'il scût qu'elle étoit divulguée, que le camp en étoit émû, & que les Soldats faisoient des af-semblées, il les sit appeller, & leur parla en ces termes. Mes Compagnons, je ne viens icy ni pour me facher, ni pour me plaindre: car que sert-il de se fâcher contre la Providence qui disposa de tout comme il luy plait? Peut-être que les plaintes pourroient être plus permises quand on souffre injustement comme je fais. En effet n'est-il pas bien facheux d'être incessamment jetté comme par des tempestes, dans de nouvel-les guerres? Et bien herrible dese voir engagé

à une guerre civile? Mais n'est-il pas encore o plus facheux, o plus horrible de voir qu'il n'y a plus de fidelité parmi les hommes, 🗢 qu'un de ceux que je croyois le plus dans mes interêts s'est soulevé contre moy sans que je luy aye jamais fait la moindre injufice, & que j'aye manqué en quoy que ce soit à son égard ? Où est desormais la vertu qui pourra être en sureté? où est l'amitie qu'on trouvera fidelle? La bonne foy n'est elle pas morte, 🕏 que peut-on esperer des hommes aprés cela? Si ce danger ne regardoit que moy-seul, je ne m'en meurois pas fort en peine, car je ne suis pas immortel; mais comme c'est une revolte publique , nous sommes tous menacez également. Je voudrois bien que Cassius voulût venir icy, & que nous vuidassions tous nos differends devant vous, ou devant le Senas dans les formes ordinaires de la justice. Car sans combat de tout mon cœur je luy cederois l'Empire, si on jugeoit que ce sût une choseutile à l'Etat. Če n'est que pour l'État que je supporte tant de travaux depuis si long-tems, & que jo m'expose à tant de fatiques. Ce n'est que pour luy que je vis depuis si long-tems éloigné d'Ita-lie, vieux & insirme comme je suis, & que je ne prends ni un seul repas sans chagrin, ni un seul moment de sommeil tranquille. Mais Cassius ne consentiroit jamais à cette proposition : car GOM-

DE MARC ANTONIN. 87 comment se fieroit-il à moy aprês sa noire perfidie? Cependant mes Compagnons, prenez courage, les Ciliciens, les Syriens, les Egyptiens, Tles Juifs n'ont jamais été, One seront jamais si vaillants que vous, quand ils seroiens autant au dessus de vous en nombre, qu'ils sons presentement au dessous ; Cassius luy-même, tout grand Capitaine qu'il est, & aprés toutes les grandes actions qu'il a faites, ne doit être compté pour rien: car que peut faire un aigle qui ne mene au combat, que des colombes, 📀 un lion qui ne mene que des biches? D'ailleurs cen'est pas Cassius qui a vaincu les Arabes & les Parthes, c'est vous. Et quelque reputation qu'il ait acquise dans cette guerre, n'avez-vous pas Martius Verus qui ne luy cede en rien, 🔝 qui a autant ou plus contribué que luy à toutes nos victoires? Mais à l'heure qu'il est Cassius a peut-être appris que je suis en vie, & s'est repenti de sa temerité: car s'il ne m'avoit crû mort, il n'auroit jamais fait cette entreprise. Et quandil y persisteroit encore, dés qu'il apprendra que nous marchons contre luy, la crainte & la honte luy feront également tomber les armes des mains. La seule chose que j'apprehende, mes compagnons, c'est que Cassius n'ayant pas le front de soûtenir nôtre presence, 📀 de paroître à nos yeux, ne se tuë luy-même, ou que quelqu'un sçachant que nous allons le com-Lattre, ne nous rende ce mechant office, o ne

me ravisse le prix le plus glorieux que je puisse attendre de ma victoire. Quel est donc ce prix? De pardonner à un ennemi; de témoiner de l'amitié à un homme qui a violé tous les droits de l'amitié, & de demeurer fidele à un perfide. Cela vous paroitra peut-être incroyable ,mais vous ne devez pas laisser d'en être per-Juadez: car enfin tout ce qu'il y a de bien n'a pas entierement quitté la terre, oil nous reste encore quelques traces de l'ancienne vertu. Si les Dieux me font la grace de mettre une heureuse fin à ces desordres, j'aurai la satisfaction de vous faire voir ce qui vous paroît presentement impossible, & je tirerai au moins ce bien de ce grand mal, c'est que je convaincrai les hommes de cette importante verité, qu'on peut faire un bon usage, même des guerres civiles.

Il écrivit la même chose au Senat, qui déclara Cassius ennemi public, & consisqua tous ses biens au profit de la Ville, l'Empereur n'ayant pas voulu que ce sût au sien. † Commode artiva cependant à l'armée; Antonin luy donna d'abord la puissance du Tribunat, & aprés avoir tout disposé pour la marche des troupes, il alla en Italie pour prendre l'Imperatrice, & ses autres enfans, qu'il vouloit mener à ce voyage. Etant arrivé au mont d'Albe, il

Verus m'écrivoit la verité, quand il me t An. de 1. C. 175, don-

écrivit ce billet à Faustine.

DE MARC ANTONIN. 89 donnoit avis que Cassius vouloit usurper l'Empire. Je croy que vous avez oui parler de ce que les Devins luy ont predit. Venez donc au mont d'Albe où je vous attens, asin que sous le bon plaisir des Dieux nous parlions de nos affaires, & ne craignez rien.

Faustine luy sit cette réponse. J'irai demain au Mont d'Albe, comme vous me l'ordonnez: cependant je vous exhorte, si vous aimez vos enfans, à exterminer tous ces rebelles; c'est une méchante coûtume à laisser prendre aux Capitaines & aux Soldats, qui vous oppriment ensin immanquablement, si vous ne les prevenez.

- Faustine n'ayant pû partir pour aller au Mont d'Albe, Antonin luy écrivit de se rendre à Formies où il devoit s'embarquer, mais la maladie de leur fille aînée l'ayant retenuë à Rome:

elle luy écrivit cette Lettre.

Dans la revolte de Celsus l'Imperatrice Faustine ma mere exhortoit Antonin nôtre pore à avoir, premierement de la pieté pour les siens, & ensuite pour les êtrangers: car un Empereur ne peut pus se dire pieux, quand il n'a pas soin de sa semme, & de ses enfans. Vous voyez l'age & l'état de nôtre sils Commode; nôtre Gendre Pompejanus est vieux & étranger. Voyez donc ce que vous avez à faire de Cassius, & deses complices. N'épare

gnez point des traitres qui ne vous ont point épargné or qui n'auroient épargné ni moi, ni nos enfans, s'ils étoient venu à bout de leur entreprise. Je vous suivrai incessamment. La maladie de Fadille m'a empêché d'aller à Formies, mais si je ne puis vous y aller trouver, j'espere de vous joindre à Caponë; le bon air de cette ville nous remettra moy or mes enfans. Ie vous prie d'envoyer à Formies voire Medecin Soteridas: carje n'ai aucune constance en Sositeus qui nesçais pas traiter un enfant.

Calphurnius m'a rendu toutes vos lettres bien sachetées: j'y ferai réponse, si mon départest retardé, & je vous enverrai nôtre sidele Cœcilius, qui aura ordre de vous apprendre de bouche tout ce que la semme de Cassius, ses ensans, & son gendre disent de vous, &

que je ne puis écrire.

Cassius qui étoit trop habile pour ne pas sçavoir que les grands crimes veulent être executez promptement, travailloit à attirer la Grece dans son parti pour s'ouvrir plus surement le chemin d'Italie. Prevoyant donc que le credit, & l'eloquence d'Herode luy seroient utiles à ce dessein, il noublioit rien pour le gagner, & pour reveiller dans son esprit tout le ressentiment qu'il croyoit, qu'il avoit eu contre Antonin. Mais Herode sans écouter ses propositions, & sans achever de lire

DE MARC ANTONIN. 91 ses lettres, luy sit cette réponse & la seule

qu'il meritoit.

\* Herode à Cassius: Tu es fou. Cassius ne fut pas plus heureux ailleurs, il ne pût ébranler aucune ville considerable, ni attirer à son parti que des hommes perdus de debtes, & de vices. Ce mauvais succez commença à le décrediter parmi ses Soldats, & enfin aprés avoir plûtost songé qu'il étoit Empereur, que l'avoir été essectivement, il sut tué trois mois & fix jours aprés sa revolte. On porta satête à l'Empereur, & elle luy fut presentée dans le tems qu'il passoit à Formies, comme on peut le voir par la réponse qu'il sit à la let-tre que Faustine suy avoit écrite aprés qu'elle eût reçu la nouvelle de la mort de Cassius. On ne peut témoigner, ma chere Faustine, plus de tendresse & de pieté que vous en faites paroître pour moy , & pour nos enfans. Fai lû & relû à Formies la lettre par laquelle vous m'exhortez à punir les complices de Cassius. Mais pour moy j'ai resolu de pardonner à sez enfans, à sa femme, & à son gendre; & je vais écrire au Senat, afin que leur proscription ne soit pas trop dure, ni leur punition trop severe. Car il n'y a rien qui rende si recomman-dable un Empereur Romain, que la clemence. C'est elle qui a élevé Cesar & Auguste au rang des

Cette réponse étoit en un seul mot paipy.

des Dieux, & qui a fait meriter le nom de Pieux à nôtre pere. Enfin si cette guerre avoit pû se terminer selon mes souhaits, Cassius même n'auroit pas été sué. Soyez donc en repos. † Les Dieux prennent soin de moy, & ma piete leur est agreable. J'ai nommé nôtre gendre Pompejanus Consul pour l'année prochaine.

Cette clemence étoit admirée des uns, & condamnée des autres. Un de ces derniers ayant pris la liberté de demander à Antonin ce qu'il pensoit qu'cût fait Cassius s'il eût vaincu, il luy sit cette réponse: Nous n'avons pas si mal servi les Dieux, comous n'avons pas vécu de maniere, que nous ayons dù craindre que Cassius nous vain-

quit.

Il compta ensuite les Princes qui avoiene été chassez ou désaits par des rebelles, ou tuez par leurs sujets, & montra qu'ils s'étoient attiré leur malheur par leurs cruautez, ou par leur mauvaise conduite. Enesset, ditil, Neron, & Caligula ont été les seuls Auteurs de leur infortune; Othon & Vitellius n'ont pas eu le courage de regner; & Galba s'est perdu par son avarice. Il ajoûta, qu'onne prouveroit presque pas de bon Prince qui eût eu un pareil sort, & cita pour exemples Auguste, Trajan, Adrien, & Antonin le Pieux, qui avoient

DE MARC ANTONIN. 92 avoient triomphé de leurs ennemis domestiques, dont la plûpart avoient été tucz contre les ordres du vainqueur, ou à son insçu. Il seroit à souhaiter que cette maxime sut vraye: mais on n'a que trop éprouvé dans les siecles suivans, qu'elle ne l'est pas toûjours. Antonin écrivit ensuite au Senat, & voicy ce qui nous reste de sa lettre; En faveur donc de ma vistoire, vous avez donné à mon gendre Pompejanus vôtre agrément pour le Consulat. Il y a déja long-tems que son âge auroit dû être honoré de cette dignité, s'il ne s'étoit presenté des hommes d'un tres grand merite, envers lesquels il étoit juste que la Republique s'aquitât de ce qu'elle leur devoit. Pour ce qui regarde la revolte de Cassius, je vous prie, O je vous conjure de vous departir de vôtre severité ordinaire, O de ne pas faire ce tort à ma pieté, O à ma clemence, ou plûtost à la vôtre, de condamner personne à la mort. Qu'aucun Senateur ne soit puni, qu'onne verse le sang d'aucun homme noble: Rappellez les exilez, & que les proscripts jouis-sent de leurs biens. Plût à Dieu pouvoir aussi retirer du tombeau ceux qui sont morts? Car je n'approuve nullement la vangeance qu'un Empereur prend de ses injures particulieres: elle paroit toûjours trop grande, quelque juste qu'elle soit. C'est pourquoi vous pardonnerez aux enfans de Cassius, à sa semme, & à son gendre.

\* F 2

Mais, Mais,

Mais, que dis-je, vous pardonnerez? Eh, ils n'ont rien fait : qu'ils vivent donc en repos, 🗢 qu'ils sontent qu'ils vivent sous le regne de Marc Antonin. Qu'on leur rende le bien de leur famille, qu'ils ayant leur or, leur argent, 🗢 leurs meubles ; qu'ils soient riches sans crainte, & dans un entière liberté; & que par tout où ils iront, ils y portent des marques de ma pieté. o de la vôtre. Ce n'est pas une grande clemence que de pardonner aux enfans, & aux femmes des proscripts, je vous prie de faire davan-tage pour l'amour de moy; délivrez de la mort, de la proscription, de la crainte, de la haine, de l'infamie; en un mot mettez à couvert de toutes sortes d'injures tous les complices qui sont du Corps des Senateurs, & des Chevaliers, & donnez cela à mon regne afin que dans le crime de leze-Majesté on approuve, ou du moins que l'on excuse la mort de ceux qui ont été tuez dans le desordre de la guerre.

La lecture de cette lettre fut suivie de mille acclamations, & de mille benedictions. Cependant l'Empereur aprés avoir fait enterrer la tête de Cassius, & témoigné la douleur qu'il avoit de sa mort, continua son voyage pour achever d'appaiser cette revolte, & de faire rentrer dans leur devoir les peuples, & l'armée d'Orient. Il commença par l'Egypte, & pardonna à toutes les Villes qui avoient DE MARC ANTONIN. 95 avoient pris le parti de Cassius, il laissa même à Alexandrie une de ses filles pour gage de son amitié.

En arrivant à Pelusium il trouva qu'on y celebroit à l'honneur de Serapis des sêtes où l'on accouroit de tous les côtez de l'Egypte, & qui donnoient lieu à mille débauches, & à mille excez; sans craindre donc le murmure des peuples qui ne souffrent pas voloaties, qu'on touche à leur Religion, il abolit ces sêtes, & ordonna que les facrifices du Dieu seroient faits en particulier par les Prêtres, sans que le peuple y pût assister. Par tout où il passoit, il alloit dans les Temples, dans les écoles, & dans tous les lieux publics, & instruisoit les peuples, en s'entretenant familierement avec eux, & en leur expliquant les plus grandes difficultez de la Philosophie, de sorte qu'il laissa par tout des marques de sa sagesse.

La premiere chose qu'il sit en Syrie, ce suit de brûler toutes les lettres qui avoient été trouvées dans le cabinet de Cassius, asin de n'être pas forcé malgré luy de hair quelqu'un. D'autres pretendent que Martius Verus, que l'Empereur avoit envoyé devant luy en Syrie, dont il luy avoit donné le Gouvernement pour le recompenser de sa sidelité, les avoit déja brû-

lées de sa propre autorité, disant que cela seroit agreable à l'Empereur; mais que s'il avoit le malheur de luy déplaire, il neseroit pas sâché de mourir pour sauver la vie à tant de gens. Cet exemple de l'amour du prochain est bien rare dans un Payen, mais je ne sçai s'il n'est pas aussi rare dans un Courtisan.

Sur la fin de cette année, Antonin fut proclamé Imperator pour la huitième fois, car les medailles joignent ce v 1 1 1. titre avec la xxix.

année de sa puissance Tribunitienne.

Faustine mourut dans ce voyage au pied du mont Taurus, Antonin sut sensiblement touché de sa mort; & le Senat croyant qu'elle l'auroit aigri contre les complices de la revolte, & qu'il ne pouvoit recevoir de plus grande consolation que de les voir immoler à sa douleur, augmenta sa severité par complaisance, & par flaterie, vices qui souvent ne regnent pas moins dans les compagnies les plus illustres, que dans le cœur des particuliers. Mais l'Empereur averti de cette disposition du Senat, suy écrivit une seconde sois pour l'assûrer que cette severité ne feroit qu'irriter sa douleur, il les pria de ne faire mourir personne, & finit sa lettre par ces paroles: Si je ne puis ebtenir

obtenir de vous la vie de tous les complices, vous me ferez souhaiter la mort.

Afin qu'il n'arrivât plus de semblables revoltes, il ordonna qu'à l'avenir personne ne commanderoit dans la Province où ilseroit né.

De tous les enfans de Cassius, l'ainé appellé Mecianus Gouverneur d'Alexandrie fut tué dans son gouvernement le même jour que son pere le fut en Syrie. Heliodore fut seul envoyé dans une Isle, les autres furent simplement bannis, & on leur laissa leur bien. Sa fille Alexandra & son mari Druncianus eurent la liberté de se retirer où ils voudroient, ou de demeurer à Rome. Antonin leur conserva tous leurs privileges, & eut toûjours tant d'égards pour eux que dans un grand procez qu'ils eurent devant le Senat, il défendit à leurs parties de leur reprocher ni directement, ni indirectement les malheurs de leur famille, & qu'il en fit condamner à l'amande pour y avoir manqué.

Cependant le Senat qui vid, qu'il ne pouvoit faire la cour au Prince par les cruautez; tâcha de la faire en inventant de nouveaux honneurs pour Faustine. Il ne se contenta pas de luy élever un temple : il luy fit faire une statuë d'or, & ordonna que toutes les fois que l'Empereur iroit au theatre,

on placeroit cette statuë dans le lieu d'où l'Imperatrice avoit accoûtumé de voir les jeux, & que les principales Dames Romaines seroient autour de son siege. Mais voici une espece de slaterie bien plus nouvelle, il décerna à Antonin & à Faustine des statuës d'argent, les sit placer dans le Temple de Venus, & leur érigea un autel, où il ordonna que toutes les silles de Rome iroient faire des sacrisses le jour de leurs nôces avec leurs siancez.

Antonin remercia le Senat de tous ces honneurs, & de son côté, à l'exemple d'Antonin le Pieux, il fonda une societé de filles, qu'il fit élever à ses dépens, & qu'il appella Faustinienes, & bâtit un Temple à sa femme dans le Bourg où elle étoit morte. Ce temple eut en suite un fort digne de la Divinité qui y présidoit : car il su consacré à l'Empereur Heliogabale qui étoit le veritable Dieu de l'impureté.

Aprés avoir rétabli de calme dans l'Orient, Antonin reprit le chemin de Rome. Il fit quelque sejour à Smyrne; & comme tout le monde l'étoit allé saliier, il se souvint un soir qu'il n'avoit pas vû Aristide, & craignit de l'avoir negligé: car c'étoit une de ses principales maximes de distinguer, & d'honorer toûjours la vertu, & de traiter channorer.

DE MARC ANTONIN. cun selon son merite. Il témoigna son inquietude à ses Courtisans, & sur tout aux Quintiliens, qui étoient Gouverneurs de la Grece. Ils l'assurement qu'Aristide n'étoit pas venu, car ils n'auroient pas manqué de le démêler dans la foule; & de le luy presenter. En effet ils le luy amenerent le lendemain. Désqu'Antonin le vid, Aristide, luy-dit-il, d'où vient que vous avez tant tardé à nous venir voir? Je travaillois, répondit Aristide, & vous sçavez mieux que personne, que quand on travaille, l'esprit ne peut souf-frir que rien vienne interrompre sa meditation. L'Empereur charmé de ce caractere simple, & naturel, luy dit : Quand vous entendrons-nous done? Vous n'avez, repliqua Aristide avec la même liberté, qu'à me donner aujourd'huy un sujet, & vous m'entendrez demain : car nous ne sommes pas de ceux qui hazardent leurs discours, mais de ceux qui les travaillent : je vous demande seulement la permission de faire entrer tous mes umis. Je le veux, dit l'Empereur. Mais à condition, ajoûta Aristide, qu'ils battront des mains tant qu'il leur plaira, qu'ils applaudiront, & qu'ils crieront comme si vous n'éciez pus present. Oh pour cela, repartit l'Empereur en souriant, c'est ce qui dépendra de vous, vous en serez le

\* F 5

l'éloge de la ville de Smyrne avec beaucoup de fuccez, nous avons encore cette Oraison par-

mi ses ouvrages.

De Smyrne l'Empereur alla à Athenes, où il fut initié sclon ses souhaits aux grands mysteres de Cerés, qui étoit la plus solennelle, & la plus religieuse de toutes les devotions des Payens. Car pour y être admis, il falloit avoir toûjours mené une vie tres-innocente, & n'avoir pas le moindre crime à se reprocher. C'étoit même la coûtume de s'y preparer par un examen general qu'on faisoit devant un Prêtre commis pour juger de l'état de ceux qui se presentoient.

Il fit beaucoup d'honneurs aux Atheniens, & établit dans leur ville des Professeurs de toutes sortes de Sciences avec de gros appointemens; leur fit à tous des presens magnifiques, & leur accorda beaucoup de privileges, & d'immunitez. En repassant la mer, il esfuya une horrible tempeste où il pensa perir. Dés qu'il sut à Brindes, il quitta l'habit de guerre, & le fit quitter à tous ses soldats qui sous son regne ne surent jamais vûs qu'en robe

dans l'Italie.

\* Il sut reçu à Rome avec toutes les marques de joye. Et d'abord, parce qu'il avoit esté prés de huit ans absent, il distribua à tout le peuple huit pieces d'or par tête; seur remit

<sup>\*</sup> An. de I. C. 176.

DE MARC ANTONIN. 101 tout ce qu'ils devoient au Tresor public & particulier depuis soixante ans, sit brûler au milieu de la place tous leurs billets, donna à fon fils Commode la robe virile, le fit Prince de la jeunesse, l'associa à l'Empire, triompha avec luy, le nomma Consul pour l'année suivante, & pour honorer son Con-sulat, suivit à pied son char aux jeux du Cirque. Il se retira en suite pour quelque tems à Lavinium entre les bras de la Philosophie, qu'il appelloit sa mere, en l'opposant à la Cour qu'il nommoit sa maratre. - Il avoit toûjours dans la bouche ce mot de Platon: que les peuples seroient heureux, si les Philosophes étoient Rois, ou si les Rois étoient Philosophes. Ccpendant comme il sçavoit bien qu'un peuple victorieux & paisible, ne peut se passer de spectacles, & que la prudence veut même qu'on l'amuse par des jeux innocens, pour le désasser de son travail; & pour l'empêcher de penser à des nouveautez qui sont toûjours funestes à la Republique, il suy en donna de magnisiques, quoyque haturellement il prît suy-même peu de part à ces divertissemens.

\* Pendant que Rome jouissoit de la presence de son Empereur & des delices de la paix que ses travaux luy avoient procurée, \* F 6 Smyrne

Sinyrne fut ruïnée par le feu, & par un tremblement de terre, qui accabla sous les ruines de ses édifices la plus grande partie de ses habitans. Aristide écrivit sur cela de luy-même à l'Empereur une lettre si touchante, qu'il ne pût s'empêcher de pleurer en la lisant, & sur l'heure même il donna ses ordres, établit les fonds necessaires. & commit un Senateur pour faire rebâtir cette ville, de maniere qu'elle n'eût aucun sujet de regreter son ancienne magnificence. Les habitans de Smyrne pleins de reconnoissance pour Aristide, luy érigerent une statuë de bronze au milieu de la grande place. Chose assez singuliere, & qui seule peut marquer un siecle heureux, l'honneur qui étoit dû à la seule liberalité du Prince, sut rendu tout entier à l'éloquence de l'Orateur. Antonin recompensa en cette occasion la fidelité de Smyrne, & les services qu'elle avoit rendus. Car dans la revolte des Parthes, Atidius Cornelianus qui commandoit en Syrie ayant été chassé & blessé, & ses troupes pillées, & mises en fuite, Smyrne les recueillit, enterra Cornelianus qui mourut de ses blessures, & le peuple se piqua à l'envi de bien traiter les Soldats, & leur donna à tous des habits, des armes, & de l'argent, comme Venuse avoit fair autrefois à ceux qui s'é⊸

s'étoient sauvez de la desaite de Cannes. Ce que l'Empereur sit pour Smyrne, il l'avoit déja fait en Italie, & ailleurs pour plusieurs autres villes qui avoient eu le même sort, comme Carthage, Ephese, & Nicomedie.

Les dépenses de ses spectacles, les presens qu'il sit au peuple, les sommes immenses qu'il donna pour faire rebâtir les villes ruinées par les tremblemens de terre, & par la seu en les sont le

le feu, & les remises qu'il fit au peuple des impôts dans ses necessitez les plus pressantes, suffisent pour détruire le reproche qu'on luy a fait de n'être pas liberal. Il étoit veritablement fort économe, & à l'exemple de son pere Antonin le Pieux, il menageoit avec beaucoup de soin ses finances; mais lorsqu'il s'agissoit de la gloire de l'Etat, ou du soulagement des peuples, il poussoit ses largesses jusqu'à la prodigalité, persuadé que ce sont les seules occasions où il est permis aux Princes d'être prodigues, & que l'avarice est alors un mal tres-dangereux. Il avoit même accoutumé de dire que les sujets qui voient un Prince liberal en public, & menager dans son domestique, payent les Charges avec plus de joye, parce qu'ils sont convaincus que ses richesses sont la source de leur abondance, & de leur felicité. Le peu de jufice qu'on rendoit sur cela à Antonin F 7 ne

ne doit pas surprendre: les largesses mal en-tenduës des Princes sont les seules que le peuple honore du beau nom de liberalité, celles que reglent la raison & la prudence passent pour avarice dans son esprit: car il n'a jamais connu la disserence qu'il y a entre donner & perdre, & il ne juge des dons que par son avi-dité. Il est certain que Rome n'avoit jamais eu un Prince si bien-faisant, qu'Antonin, aussi fut-il le premier qui bâtit un Temple à la Déesse qui preside aux bien-faits, & qui étoit peut-être la seule vertu à qui les Romains n'avoient point encore rendu de culte. Mais il n'appartenoit d'introduire ce culte nouveau qu'à celuy qui en sçavoit si parfaitement toutes les ceremonies & tous les usages, & qui les pratiquoit sans aucune interruption. Les medailles marquent qu'il reçut sur la fin de cette année pour la neuvième sois le titre d'Imperator, qu'elles joignent avec la xxxI. année de sa puissance Tribunitienne.

Fabia, dont il a déja été parlé, qui avoit été

Fabia, dont il a déja été parlé, qui avoit été la maîtresse de Verus, quoy qu'elle sût sasœur, & qui n'avoit pas moins d'ambition que d'impudence, tâchoit de tirer de ses appas mourants un dernier service, & n'oublioit rien pour obliger Antonin à l'épouser. L'Empereur qui la connoissoit mieux qu'il n'avoit consu Faustine, & qui d'ailleurs ne songeoit en

DE MARC ANTONIN. aucune maniere à se remarier, resista toûjours à ses sollicitations. On a écrit que pour ne pas donner une maratre à ses enfans il prit une concubine. Il n'est pas toûjours bien sûr de vouloir refuter ce qu'on dit des hommes, sous pretexte que cela est contraire à leurs discours: car il n'y a pas toûjours une harmonie parfaite entre leurs paroles & leurs actions. Mais comme la vie d'Antonin répond parfaitement par tout à ses maximes, on peut sûrement douter de cette particularité; & il ne faut d'autre marque de sa fausseté que le remerciment admirable qu'il fait aux Dieux dans son premier Livre, de n'avoir pas été élevé plus long tems auprés de la concubine de son Ayeul. Comment auroit-il voulu donner à fes enfans un exemple qu'il remercie les Dieux de n'avoir pas eu long-tems dans la maison où il fut élevé.

La paix dont on jouissoit alors ne dura pas deux ans. Les Scythes & les peuples du Nort reprirent les armes, & attaquerent les Lieutenans de l'Empereur qui n'étoient pas en état de faire une longue résistance. Cela obligea Antonin à se preparer au départ : il alla donc au Senat, & pour la premiere fois luy demanda l'argent du tresor public.

Cetargent étoit en son pouvoir, s'il avoit voulu se servir de son autorité; mais il disoit

## 106 LAVIE

que les Empereurs n'avoient rien à eux en propre, non pas même le Palais où ils habitoient, qui appartenoit, ce sont ses termes, au Senat, & au peuple. Il maria en suite son sils à † Crispine, sille de Brutius Valens homme Consulaire, & après avoir fait les nôces sans aucun faste, & comme un simple particulier, il alla dans le Temple de Bellone, & y sit la ceremonie du Javelot. Cette ceremonie étoit fort ancienne; & on ne la faisoit, que lors qu'on alloit porter la guerre au de-là de la Mer dans des pays fort éloignez. L'Empereur entroit dans le Temple, prenoit le javelot sanglant qui y étoit gardé, & le lançoit par dessus la colonne qui étoit vis-àvis dans le Cirque Flaminien.

Les Romains voyant l'Empereur vieux & cassé, prêt à partir pour s'aller encore exposer à tous les dangers d'une nouvelle guerre, & craignant en même tems de se voir privez de ce Prince & de la Sagesse qui sembloit ne respirer que par luy, s'assemblerent devant le Palais pour le prier de ne les quitter qu'aprés leur avoir donné des preceptes pour leur conduite, asin que si les Dieux le retiroient, ils pussent avec ce secours continuer de marcher dans le chemin de la vertu où il les avoit fait entrer par son exemple. Antonin touché de ces bonnes dispositions

DE MARC ANTONIN. 107 tions passa trois jours entiers à leur expliquer les plus grandes difficultez de la morale, & à leur donner des maximes courtes pour regler toutes leurs actions.

Il partit en suite avec Commode au commencement d'Août, & donna le commandement de l'Armée à Paternus. Les Scythes perdirent la meilleure partie de leurs troupes dans le premier combat, qui suit su opiniarre, qu'il dura depuis le matin jusqu'au soir. L'armée proclama alors pour la dixiéme sois Antonin Imperator.

Il seroit à souhaiter qu'on est un détail exact de ces dernieres campagnes qui furent si glorieuses à ce Prince, mais comme il ne nous reste aucun Auteur qui en ait écrit, il saut se contenter de sçavoir que cette guerre ne sut pas moins dissicile que les premieres; que le Roy des Scythes sit trancher la tête à plusieurs de ses Officiers suspects d'avoir quelque intelligence avec les Romains; qu'Antonin donna plusieurs combats tressanglants où la victoire sut toûjours dûe à sa prudence, & aux grands exemples de valeur qu'il donna à sestroupes; qu'il sut toûjours à leur tête dans les lieux les plus exposez; qu'il bâtit des Forts, où il mit de bonnes garnisons pour tenir le Païs en bride, & que dans le

La l'armi Cassina

tems

802

tems qu'il alloit ouvrir la troisième campagne au commencement de Mars il fut attaqué à Vienne \* d'une maladie qui l'emporta en peu de jours. On prétend que ses Me-decins avancerent sa mort pour faire leur cour à Commode: si cela est vrai, comme Dion l'assure, Antonin'avoit plus deraison qu'il ne pensoit de se dire à luy-même, comme il faisoit souvent. Combien de choses avonsnous qui font desirer nôtre mort à une infinité de gens? Ceux que j'ai le plus aimez sont ceux qui veulent que je meure, esperant que ma more leur procurera peut-être quelque soulagement. Et il ne manqua pas de pratiquer en cette occa-sion le precepte qu'il se donnoit en même tems: Ne sors pourtant pas de la vie en leur voulant dumal, mais au contraire selon ta bonne coûtume, témoigne leur tous les sentimens d'amitié, de douceur, & de bienveillance: car le même Dion rapporte qu'il eut un tres grand soin de cacher la cause de sa mort, qu'il recommanda son fils à l'armée; & que quand le Tribun vint à l'ordre, il le luy renvoya en di-fant: Allez au Soleil levant. Mais la grande jeunesse de Commode qui n'avoit encore donné aucune marque d'un naturel si vicieux, rend cette particularité peu vray-semblable, & elle est manises ment contredite par He-

En Austriche. D'autres disent à Syrmium.

DE MARC ANTONIN. 309 rodien qui fait voir que ce Prince ne se corrompit qu'aprés la mort d'Antonin. Lahaine qu'il s'attira bientôt par ses cruautez, fit sans doute qu'on luy imputa volontiers un parricide, afin qu'il n'y cût point de crime, dont il ne se fût noirci, les peuples croyant toûjours facilement que les Princes ont fait tout ce que leurs dernieres actions font voir qu'ils ont été capables de faire. La maladie d'Antonin fut bientôt desesperée. Dans cette extremité qui est ordinairement l'écueil de la fermeté de tous les hommes, ce sage Empereur sit connoître que les veritez dont il avoit toûjours fait profession, étoient si profondement gravées dans son cœur, que rien n'étoit capable de les effacer. si d'un côté sa soûmission aux ordres de la Providence luy faisoit recevoir la mort agreablement, de l'autre l'amour qu'il avoit pour ses peuples, remplissoit son cœur d'amertume, & de crainte. A mesure que sa derniere heure approchoit, il sentoit augmenter ses inquietudes, & le jour qui preceda celuy de sa mort, il le passa dans une continuelle agitation. Les exemples de tous les Princes qui étant montez fort jeunes sur le Trône n'avoient pas eu la force de resister à leurs vices, à leur fortune, & à leurs flateurs, luy repassoient incessament dans l'esprit. La vie de Neron & celle

celle de Domitien augmentoient encore son trouble, & il craignoit que son fils ne pouvant se soûtenir dans un pas si glissant, n'oubliat la bonne éducation qu'il luy avoit donnée, & que laissant perdre toutes les semences de vertu qu'on avoit cultivées avec tant de soin, il ne se plongeat dans toutes sortes de débauches, & ne devint enfin le Tyran de ses peuples, au lieu d'en être le pere & le protecteur. D'un autre côté il voyoit ses conquêtes du Nord mal affermies, des peuples enclins à la revolte, & des ennemis qui avoient encore les armes à la main, & qui étoient alors d'autant plus à craindre, qu'ils avoient été sou-vent vaincus. Il apprehendoit donc avec beaucoup de raison que sa mort ne reiinst tous ces peuples, & ne les portât à profiter de la jeunesse, & du peu d'experience de son fils, pour essacr1a honte de leurs défaites. Combattu par toutes ces pensées, flotant entre la crainte & l'esperance, & l'ame acca-blée de soins, il commanda qu'on fist entrer ses amis & ses principaux Officiers. Quand il les vit autour de son lit, il sit ap-procher Commode; & ramassant le peu qui luy restoit de force, il se mit en son séant, & leur parla en ces termes.

La douleur que vous temoignez de me voir en l'état où je suis, ne me surprend point.

## DE MARC ANTONIN.

La compassion est naturelle aux hommes, & les maux qu'ils voyent eux-mêmes, l'augmentent toujours. Mais je suis persuadé que ces larmes que je vois couler partent pour moy d'une autre source; & les sentimens que j'ay pour vous , me font raisonnablement attendre de vôtre part une amitié reciproque. Voicy le tems favorable qui va nous donner lieu, à moy de connoître si j'ay bien place l'estime & la consideration que j'ay toûjours eu pour vous,& à vous de me témoigner vôtre reconnoissance, en faisant voir que vous n'avez pas oublié les bienfaits que vous avez requ's de moy. Vous voyez devant vos yeux mon fils que vous avez élevé vous-mêmes, & qui venant d'entrer dans l'âge de l'adolescence comme dans une mer orageuse, a besoin de sages Gouverneurs, de peur qu'emporté par ses passions, comme par des vents impetueux, il n'aille se jetter dans les vices. Au lieu donc d'un pere qu'il va perdre, faites qu'il en retrouve plusieurs en vous ; ayez soin de sa jeunesse; donnez-luy les conseils dont il a besoin; representez luy que ni toutes les richesses du mondene sont suffisantes pour remplir le luxe des Tyrans; ni les Gardes qui veillent autour de leurs Palais ne sont capables de les défendre contre la haine des peuples. Faites lug remarquer qu'on ne voit de regnes longs & tranquilles, que des Princes, qui au lieu d'exciter la haine par Jeurs cruantez, & par leurs violences, ons

au contraire par leur douceur fait naitre l'amour dans le cœur de leurs Sujets. Dites luy sins cesse que ce ne sont jamais ceux qui servent par contrainte, mais ceux qui obcissent volontairement qui demeurent fideles dans toutes sortes d'épreuves, & qui ne peuvent en aucune rencontre être soubçonnez ni de flaterie, ni de dissimulation. Qu'il sçache que voilà les seuls qui ne tombent jamais dans la desobeissance, à moins qu'ils n'y soient forcez par les mauvais traitemens. Mais en même tems ne vous lassez poins de luz remettre devant les yeux combien il est difficile & necessaire dans un pouvoir absolu de moderer ses desirs, & de leur donner des bornes. Si vous l'instruisez de ces veritez, si vous le faites incessament resouvenir de ce qu'il viens d'entendre, avec la satisfaction de former un bon Empereur pour vous, & pour tout l'Empire, vous aurez la consolation de rendre à ma memoire le plus grand de tous les services, puis-

que vous l'immortaliserez par ce moyen.

En disant ces dernieres paroles, il sut surpris d'une soiblesse qui luy ôta l'usage de la voix, il tomba sur son lit, & mourut le lendemain, laissant un regret infini à ceux de son siecle, & un souvenir éternel de sa vertu à la posterité. Dés que la nouvelle de sa mort sut publique, ce sut une affliction generale dans l'armée, & dans toute l'Italie. Jamais on

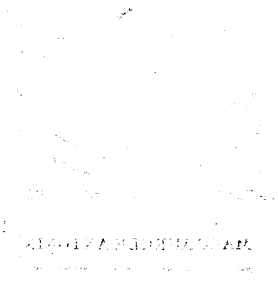
DE MARC ANTONIN. 113 n'avoit vû un si grand deüil, & jamais Rome n'avoit été dans une consternation pareille. Il sembloit que la gloire, que la felicité de l'Empire, que tout fut mort avec Antonin : les uns l'appelloient leur pere, les autres leur frere; ceux-cy leur vaillant Capitaine, ceux-là leur bon Empereur, leur Prince prudent, fage, & le modele de toutes les vertus, & ce qui est tres-rare, parmi tant de milliers d'hommes qui luy donnoient tous des louznges differentes, il n'y en avoit pas un seul qui ne dît la verité. Le Senat & le peuple l'adorerent avant même que ses funerailles sussent ache-vées; & comme si ç'eût été peu de chose que de luy élever une statuë d'or dans la chambre \* Julienne, & de luy décerner tous les honneurs divins, on déclara facrileges ceux qui n'auroient pas dans leur maison, selon leur fortune, ou un portrait, ou une statuë d'Antonin. Ainss mourut à cinquante neuf ans presque

Ainsi mourut à cinquante neuf ans presque accomplis le meilleur & le plus grand Empereur que Rome eût jamais eu. Il regna neuf ans avec son frere, & dix ans tout seul. Et le plus grand bonheur de sa vie fut de mourir avant que d'avoir connu les méchantes inclinations de son fils qui fut un monstre en toute sorte de vices.

<sup>\*</sup> Lieu où le Senat s'assembloit.



MARC AURELE ANTONIN





# REFLEXIONS MORALES

D E

L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

#### LIVRE PREMIER.

Ai appris de mon ayeul Verus, à avoir de la douceur & de la complaisance.

## REMARQUES

SUR

## LE PREMIER LIVRE.

Reflexions de l'Empereur Mare Antonin.] On a expliqué en vingt manieres le Titre de ce Livre, mais il me paroit qu'elles font toutes mauvailes. Le Gree dit, Douze Livres de l'Empereur Mare Tom. I.

Antonin à soy-même, Tà eis éautor, cequi ne peut jamais signisser ici ni de soy-même, ni pour son usage. Ce sage Empereur a voulu marquer par ce titre, que ces douze livres ne sont qu'un recuëil de restexions qu'il faisoit en se parlant à lui-même, en s'adressant à lui-En esset Antonin ne parle jamais qu'à lui dans tout l'ou-vrage, & cette maniere de s'entretenir soy-même est la plus courte, ou, pour mieux dire, la seule voye pour se corriger de ses desauts & pour guérir son ame de tous les vices qui la corrompent. On ne sauroit donner une idée plus juste de cette methode d'Antonin qu'en la comparant à ce qu'Horace dit qu'il saisoit lui-même en se servant de sa raison.

Neque enim cum lettulus aut me
Porticus excepit, de sum mihi. Retius hoc est:
Hoc faciens vivam melius: sic dulcis amicis
Occurram; hoc quidam non belle. Numquid ego illà
Imprudens olim faciam simile? hac ego mecum
Compressis agito labris.

Car quand je suis dans mon lit, su que je me promene sous les portiques, je mets à prosittout ce temps là; Cela est mieux sait, dis-je en moy-même; En suivant cette maxime je vivray plus heureux; je me rendray par là plus agreable à mes amis; Un certain homme ne s'est pas bien trouvé d'avoir sait cecy; serois-je asse maheureux pour commettre jamais une telle saute? Voila les reslexions que je sais en moy-même; & c'est precisement aussi ce que sassoit Marc Antonin. Le peu de loisir que lui pouvoit laisser le soin d'un grand Empire, estoit employé à ces sortes de conversations, qu'il écrivoit sur le champ, afin de s'en mieux souvenir, & asin qu'elles servissent de témoin contre luy-même, s'il luy arrivoit jamais de violer quelqu'un des engagemens qu'il y ayoit pris.

I. J'ay appris de nom ayeul Verus.] C'est d'Annius Verus, qui fut trois fois Consul, Gouverneur de RoII. La reputation que mon pere a laissée aprés luy, & la memoire que l'on a conservée de ses actions, m'ont enseigné à estre modeste, & à n'avoir rien d'esseminé.

III. Ma mere m'a formé à la pieté, elle m'a enseigné à estre liberal, & non-seulement à ne faire jamais de mal à personne, mais à n'en a-

me, & mis au rang des Senateurs par les Censeurs Tite & Vespasien. Antonin ayant perdu son pere fort jeune, sur élevé dans la maison de cet Annius Verus son ayeul. Mais une chose qui me paroit bien remarquable, c'est qu'un Empereur d'une noblesse si ancienne ne parle pourtant ici que de son pere, de son ayeul & de son bidayeul, & laisse là les autres ancestres dont la pluspart des hommes sont si entestez.

II. La reputation que mon pere à laissée après lus, & la memoire que l'on a conservée de ses attions.] Il étoit fort jeune quand son pete Annius Verus mourut, & il pouvoit à peine se souvenir de l'avoir vû. Mais la memoire de sa vertu avoit été pour lui un flambeau qui l'avoit toûjours éclairé. Cet Annius Verus reçoit ici de son fils un honneur que peu d'enfans peuvent rendre à leurs peres: car peu de peres vivent de maniere qu'aprés leur mort leur vertu puissée servier de guide à leurs enfans. Il n'y a pourtant rien de plus glorieux à un pere, que d'assurer ainsi l'éducation de ses enfans, quoi qu'il lui arrive. On peut aprés sa mort lui appliquer ce mot de l'Ecclesiastique: Mortuus est pater corum, & quass non est mortuus. Leur pere est mort, en il est comme n'étant point mort.

11 I. Mamere m'aformé à la pieté.] Il ne donne pas cette louange à sa mere pour en exclure son pere & son ayeul. Mais comme ordinairement les meres commencent l'education de leurs enfans, c'est à elles aussi à jetter d'abord dans leur cœur & à faire germer cette heu-

A 2 reu

voir pas même la pensée. De plus elle m'a accoûtumé à la frugalité, & à fuir le luxe des riches.

IV. Mon bif-ayeul m'a enseigné à n'aller point aux Écoles publiques, à avoir chez moy les

reuse semence qui est la source de toutes les autres vertus. La mere d'Antonin étoit Domitia Calvilla Lucilla, fille

de Calvisius Tullus qui fur deux fois Consul.

Deplus elle m'a accoutume à la frugalité, & à fuir le luxe des riches. ] Cette louiange me paroît aussi grande, ou, si je l'ose dire, plus grande même que la premiere. Il n'y a presque point de Dames de qualité qui n'élevent leurs ensans à la pieté. Quand elles ne le seroient pas par raison, elles le seroient par bienseance & par coutume: mais il n'y en a pas une qui les accoutume à la frugalité à fuir le luxe. Elles sont presque toutes comme la femme de Strepsiade dans Aristophane, qui disoit à son sils en le caressant. Mon sils, quand tu seras grand, il faut que tu sasses des courses de chevaux, cor que voitu d'or & de pour pre tu entres triomphans dans la ville, somme ton oncle Megaclés.

I V. Monbifayeul I lest question de savoir de quel bisayeul il parle; si c'est du parernel ou du maternel. On s'est declaré pour se premier, mais sans aucun sondement. Le premier Annius Verus bisayeul d'Antonin étoit mort long-temps avant que cet Empereur sût en âge de pouvoir rien apprendre de lui. Il parle assurément de son bisayeul maternel Catilius Severus, qui l'avoir

adopté, & dont il potra le nom.

M'a enseigné à ne point aller aux écoles publiques. ]
Quelques critiques pretendent qu'il faut lire dans le texte tout le contraire, m'a enseigné à aller aux écoles publiques, & ils sondent cette correction sur ce que Capitolin dit de Marc Antonin: frequentavis & declamatoquem scholas publicas; il allois entendre les Declamateurs

dans

### Marc Antonin. LIV. I.

les plus habiles Maîtres, & à connoître, qu'en ces fortes de choses on ne sauroit jamais trop dépenser.

V. J'ai l'obligation à mon Gouverneur,

dans leurs Ecoles. Mais pour moi, je croi que l'on s'est trompé. Tous les jeunes gens de cette qualité, & de plus grands Seigneurs encore, alloient aux écoles publiques; & il me paroîtroit extraordinaire que cet Empereur eût voulu louer Catilius Severus de l'avoir porté à faire une chose que tout le monde faisoit comme sui. If n'y a pas d'apparence. Catilius Severus, qui estoit un homme fort lage & d'une grande austerité de mœurs, ne voulut pas que son petit fils allast aux Ecoles publiques, parce qu'il estoit persuadé qu'elles corrompoient plus le cœur, qu'elles ne formoient l'esprit; & contre la courame de ce temps il voulut qu'il fût élevé chez lui, & qu'on n'épargnast rien pour avoir les plus habiles Maîtres. Capitolin n'a parle sans doute que de co qu'Antonin faisoit quelquefois estant Empereur, & Antonin parle ici de ce qu'il faisoit estant écolier & simple fils de Preteur. Et ce qui me confirme dans cette pensée, est ce que rapporte Philostrate, qu'un Philosophe appelle Lucius voyant Marc Antonin, qui étoir deja Empereur, aller chez Sextus, s'écria en levant les mains au ciel : O Dieu! l'Empereur des Romains deja vieux, avec le porte-feuille sous son bras, s'en va à l'école comme les enfans!

Et à connoître qu'en ces fortes de choses on nesauroit trop dépenser. Il seroit à souhaiter que la pluspatt des peres voulussent profiter de ce precepte: car il n'ya point de dépense à laquelle ils ayent tant de regret, qu'à celle qu'ils sont pour l'éducation de leurs ensans, quoi que ce soit le seul bien qu'ils soient surs de leur laisser, & le seul que leurs ensans ne puissent amais perdre.

V. J'ay l'obligation à mon Gouverneur, ] Je croi avoit

de ne pas favoriser plus un parti que l'autre dans les courses de chariots, ni dans les combats des Gladiateurs, d'estre patient dans les travaux, d'avoir besoin de peu, de savoir travailler de mes mains, de ne me mesler point des affaires des autres, & de ne donner nul accés aux délateurs.

VI. Diognetus m'a appris à ne m'amuser point à des choses vaines & frivoles, à ne point ajoûter foy aux Charlatans & aux Enchanteurs, & à ne rien croire de tout ce qu'on dit des con-

jura-

lù quelque part le nom de ce Gouverneur; & si je ne me trompe, il s'appelloit Charilaus. Mais je say bon gre à Marc Antonin de ne l'avoir pas nommé. Ill'a traité comme son pere & comme son ayeul. En effet il n'estoit pas moins connu. Il n'en use pas ainsi à l'égard de ses Maîtres, parce qu'il en avoit plusieurs.

De ne pas favoriser plus un parti que l'autre, oc.] Le Grec dit, de n'estre partisan du vert ni du bleu, ni du Thrace, ni du poursuivant. Dans les courses de chariots il y avoit d'ordinaire quatre factions, qui estoient distinguées par les couleurs. La blanche, la rouge, la verte & la bleuë; & il y avoit de differentes sortes de Gladiateurs, les Thraces, les Mirmillons, les Samni-

tes & les Poursuivans, secutores, Gc.

De savoir travailler de mes mains. ] On trouve aujourd'hui ces fortes d'occupations indignes des Princes. En Grece & à Rome les plus grands hommes out pourtant sçu travailler de leurs mains, & Homere n'a pas crû que ce fût une chose indigne de ses Heros. Mais chaque temps a ses manieres.

VI. A ne rien croire de sout ce que l'on dit des conjurations des demons.] Il semble que Marc Antonin ait envelopé

jurations des Demons, & de tous les autres sortileges de cette nature. Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir de cailles, ni estre attaché à ces sortes de divertissemens & de superstitions. J'ai appris de lui à soufrir qu'on parle de moy avec une entiere liberté, & à m'appliquer entierement à la philosophic. C'est luy qui est cause que j'ay eu pour Maîtres, premierement Bacchius, en suite Tandasis, & aprés cela Mecianus; que je me suis

ac-

les exorcismes des Chrètiens dans les superstitions payennes, que Diognetus lui avoit appris à ne pas croire. Mais comment accorder cette incredulité avec l'histoire que Baronius rapporte de Lucille fille de cet Empereur, laquelle estant tourmentée par un demon dans le voyage qu'elle sit pour aller trouver Verus en Syrie, en sut délivrée par l'Evesque de Hierapolis, qui reçut de l'Empereur une aumosne de trois mille boisseaux de bled par an, pour nourrir les pauvres de son Eglise?

Et de tous les autres fortileges de cette nature. ] C'est à dire de tous les secrets de la magie, dont Lucien a su si bien se moquer dans son Dialogue de l'Incredule ou du

Menteur.

Il m'afait voir que je ne devois poins nomrir de cailles.] Les Romains nourrissoient des cailles, pour les faire combatre ensemble, & pour juger de l'avenir par le succés de ces combats. Ils avoient pris des Grecs cette superstition. On peut voir Pollux dans le Chapitre VII. du LivreIX.

Bacchius, Tandasis & Mecianus. ] Les deux premiers noms sont inconnus. On a voulu en substituer d'autres en leur place, & peut-être sans raison. Pour Mecianus, c'est sans doute L. Volusius Mecianus, cet habile Jurisconsulte, qui enseigna le Droit à Antonin.

A 4

accoûtumé à écrire des Dialogues dés mon enfance; à n'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau, & à imiter en tout la maniere des Philosophes Grecs.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs, & d'en prendre soin, que je devois éviter l'orgueuil des Sophistes: ne point écrire sur les sciences: ne point

Que je me suis accoutumé à écrire des Dialogues des monensance. ] Il regarde cela comme une graude obligation qu'il avoit à Diognetus, parce que ces sortes d'ouvrages sont plus simples & plus familiers que les autres, & qu'ilsaccoutument à estre plus naturel. C'est ce qui donna lien à Cassius d'appeller cet Empereur le Dialogiste.

A n'avoir pour me concher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau. ] Casaubon pretend qu'Antonin parle ici de certains petits lits de repos où l'on travailloit. Mais ce ne seroit pas là une grande austerité. Il parle as-

surément d'un lit à se coucher.

VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs.] Voila une belle leçon, & qu'on peut encore donner aux plus sages & aux plus parsaits, comme Rusticus la donnoit à Antonin. Ceux qui eroyent n'avoir plus besoin de corriger leurs mœurs, sont dan-

gereusement malades.

Que je devois éviser l'orgueil des Sophistes. ] Les Sophistes estoient en ce temps-là pour la Philosophie ce que les heretiques, les faux Docteurs & les hypocrites sont aujourd'hui pour la Religion. Par une fausse apparence descience, ils trompoient les simples. C'est contre cette espece de faux Philosophes que Socrate combat si souvent dans Platon.

Ne point terire sur les sciences. Ces sortes d'ouvrages

ш

5

point faire de harangues pour le plaisir: ne pas chercher à faire admirer au Peuple ma patience & l'austerité de ma vie: n'étudier ni la rhetorique, ni la poëtique, & ne pas m'attacher à l'élegance du discours: N'estre point en robe dans ma maison, & ne rien faire qui sensit

fur les sciences ne peuvent pas manquer de déplaire à un homme qui cherche la verité: car par là il s'en cloigne, au lieu de s'en approcher. Il est au de-là du but. Il s'a-

git de faire, & non pas d'écrire.

Ne point faire de harangues pour le plaisir. ] C'est ainsi que j'explique περοτρεώ lina λογάελω des discours faits sur des sujets seints, pour s'exercer & pour faite admirer son éloquence. Les Latins ont appelle ces discours

suasorias & hortatorias orationes.

Ne pas chercher à faire admirer au peuple ma patience Es l'austerité de ma vie.] Les Philosophes Payens croyoient austi-bien que les Chrestiens, qu'il falloit mortitier le cotps pour dompterses desirs & les reduires ous se
joug de la raison. C'est pourquoi ils pratiquoient de
fort grandes austeritez, jeunoient & veilloient beaucoup; soussimple chaud & le froid; & il y en avoir
qui pendant les plus violentes chaleurs; dans la sois la
plus ardente, se contentoient de mettre un peu d'eau
ans leur bouche, & la rejettoient en même temps. Les
veritables Philosophies pratiquoient tout cela sans aucun
faste & pour eux seulement, au lieu que les autres n'avoient en veuë que l'admiration du peuple:

N'estre point en robe dans neu muison.] C'estoit une marque d'orgueil que de porter chez soi la robe qu'on portoit en public. Voila pourquoy les gens sages estoient chez cux en simple tunique; & quand il faisoit froid, ils prenoient le manteau. Antonin le Pieux en usoit ainsi selon la remarque de Capitolin. Sur quoi Ca-

A 5

fentît le faste: Ecrire mes lettres d'un stile simple, & tel que celuy de la lettre qu'il écrivit à ma mere, lorsqu'il étoit à Sinuesse: Estre toûjours prest à pardonner à ceux qui m'auroient ossencé, & à les recevoir toutes les sois qu'ils voudroient revenir à moy: Lire avec application, ne pas me contenter d'entendre superficielement les choses, & ne pas croire facilement les grands parleurs. Enfin je lui ai l'obligation de m'avoir fait connoitre les Commentaires d'Epictete, dont il me sit prefent.

VIII. J'ai appris d'Apollonius à estre libre

saubon s'étonne de ce qu'Antonin a mieux aimé tenir de Rusticus ce qu'il pouvoit avoir de son pere. La seule réponse qu'on peut faire, e'est que Marc Antonin avoit apriscela de Rusticus avant que d'avoir pû prositer de

l'exemple d'Antonin le Pieux.

Escrire mes Lettres d'un stile simple, & tel que telui de la lettre. Cette simplisité de title rendoit les Lettres d'Antonin admirables, comme on peut en juger par celles que l'on a rapportées dans sa vie. Aussi Philostrate dit que ceux qui lui paroissoient avoir le mieux c'étoit Tyaneus & Dion, parmi les grands Capitaines Brutus, & parmi les Empereurs Antonin, dans les Lettres duquel, outre la simplicité & la justesse des termes, on remarque la constance & la fermeté de ses mœurs.

Les Commentaires d'Epittete, dont il me sit present.] C'est ce qui me persuade qu'Epictete étoit mort avant le regne de Marc Antonin; & je croy qu'on pourroit le

prouver d'ailleurs.

VIII. J'ay apris d'Apollonius.] C'est le Philosophe

& ferme dans mes desseins, à ne suivre jamais que la raison, mesme dans la plus petite chose, à estre toûjours égal dans les douleurs les plus aiguës, dans la perte des enfans, & dans les longues maladies. J'ai connu par son exemple qu'on peut être en même tems severe & doux, il m'a fait voir qu'il ne faut avoir ni chagrin ni emportement, quand on enseigne les autres, & que la moindre de toutes les vertus, c'est la science, & la facilité que l'on a à la communiquer. Ensin j'ai appris de lui, de quelle maniere il faut recevoir les bien-faits de ses amis, sans ingratitude, & sans bassesse.

IX. Sextus m'a enseigné par son exemple, à estre doux, à gouverner ma maison en bon pere de famille, à avoir une gravité simple, sans affectation, à vivre conformément à la

na~

phe Apollonius de Chalcis, qu'Antonin le Pieux sit venir d'Athenes pour estre Precepteur de nôtre Empereur, & sur lequel Demonax dit ce bon mot, quand il le vid partir avec ses disciples: Voila Jason of ser Argonauter, pour lui reprocher qu'il alloit à la Cour pour s'y entichir, comme Jason alloit à Colchos pour la toisson d'or.

IX. Sextus m'a enfeigné à estre doux.] C'est le Philosophe Sextus, petit-fils de Plutarque. On vouloir que ce sût Sextus Empiricus Pyrrhonien, dont on a encore les Dissertations contre les autres sectes de Philosophes. Mais il estoit mort quelque tems auparavant, & ce qui est dit ensuite ne lui convient point du tout.

A 6 pelle

nature, à tâcher de deviner & de prevenir les souhaits & les besoins de mes amis, à soufrir les ignorans & les presomptueux qui parlent sans penserà ce qu'ils disent, & à m'accommoder à la portée de tout le monde : ce qu'il pratiquoit si heureusement, que quoy-qu'il eust dans le commerce plus de douceur & de complaisance que les flateurs mesmes, il ne luissoit pas de conserver de l'autorité, & de s'atirer le respect qui lui estoit deu. Personne n'a jamais esté plus propre que lui à trouver & à ranger methodiquement les preceptes necessaires pour la conduite de la vie; il n'a jamais donné la moindre marque de colere, ni d'aucune autre passion: cependant au milieu de cette espece d'insensibilité qu'il avoit contractée, il ne laissoit pas d'estre capable d'une veritable amitié. Il jouissoit d'une fort grande reputation sans la moindre vanité, & il possedoit une science universelle, sans aucune oftentation.

X. J'ai

pelle vivre conformement à la nature, estre tellement foumis aux ordres de Dieu, qu'on ne pense & ne fasse jamais rien qui ne lui soit agreable, & qui ne soit con-

forme aux regles qu'il nous prescrit.

Personne n'a jamais esté plus propre que lui à trouver de la vanger methodiquement les preceptes pour la conduite de la vie.] C'estoit l'occupation des premiers Philosophes, qui ne voulant travailler qu'à resormer les moeuts,, s'appliquoient entierement à mettre en ordre

des:

X. J'ai appris d'Alexandre le Grammairien, à ne dire point d'injures dans la dispute, & à ne reprocher, ni un barbarisme, ni un solecisme, ni aucune autre faute contre la langue; mais à proposer adroitement la question comme elle doit estre proposée, en faisant semblant de répondre, ou d'appuyer ce qu'on a dit, ou de vouloir aider à rechercher la verité de la chose, sans se mettre en peine des mots, ou ensin par quelque autre maniere d'avertissement indirect, mais qui n'ait rien de rude.

XI. Fronton m'a fait connoître que les Rois

des maximes courtes, qui estoient comme unabregé de la sagesse. Tels estoient les ouvrages de Solon, de Py-

thagore, de Phocilide & de Theognis.

X. Alexandre le Grammairien. Il estoit de Cotyaie ville de Phrygie. C'étoit un homme d'un savoir insini & d'un grand merite. Il a voit fait d'excellens Commentaires sur Homere. Aristide sit son oraison sune-bre, où il est tres-bien loué. Mais la louange que lui donne ici Antonin, est au-dessus de tour:

XI. Fronton m'a fait connoitre, &c.] C'est Cor-

nelius Fronto, Orateur Latin.

Que les Rois sons environnez d'envienz, de sourbes d'hypocrites.] Le Grecen cerendroit peut aussi signifier, que les Tyrans sons pleins d'envie, de france d'hypocrisse. Si c'est-là le verirable sens, Marc Antonin a voulu marquer ici cette maxime de Fronton, pour d'en souvenir toujours, & pour s'empescher de tomber dans un estat qui l'exposeroit à estre devoré par tous ces monstres inseparables de l'injustice. Mais l'autre sens m'a paru d'un plus grand usage.

A 7;

Rois sont environnez d'envieux, de fourbes & d'hypocrites, & que ceux qu'on apelle les Nobles, sont sans affection.

XII. Alexandre le Platonicien m'a appris qu'on ne doit jamais sans la derniere necessité, dire ni écrire à personne, je n'ay pas le tems de faire telle ou telle chose, ni alleguer les affaires dont on est accablé, pour s'empescher de rendre à tout le monde tous les bons offices que le lien de la focieté exige de nous.

XIII. Ca-

XII. Alexandre le Platonicien.] C'étoit sans doute Alexandre de Seleucie, qui fut deputé de son pais auprés d'Antonin le Pieux, & que Marc Antonin fit ensuite son Secretaire pour les lettres Greeques. Philostrate a écrit sa vie. C'estoit un homme éloquent : mais il estoit fur tout recommandable par son abondance & par la facilité qu'il avoit à s'exprimer Car lors qu'il avoit prononce quelque discours, il le redisoit sur le champ en d'autres termes. Herode le Sophiste pour une seule louange qu'il en avoit receuë, lui donna un jour dix valets, dix chevaux, dix échansons, dix Secretaires, qui avoient l'art d'écrire par abreviation, vingt talens d'or, beaucoup d'argent, & deux jeunes enfans du bourg de Cotytte.

Qu'on ne doit jamais sans la derniere necessité dire ni écrire à personne: Je n'ay pas le tems de faire telle ou telle chose. J Ce precepte est divin. On seroit trop heureux qu'il n'y cust qu'un veritable accablement d'affaires qui empeschast les hommes de rendre à leur prochain. ce qu'ils luy doivent. Mais il n'y a rien de plus ordinaire que de voir des gens qui dans un fort grand loisit & aumilieu d'une ennuyeuse oissveré, pour se dispenser de rendre le plus leger service, supposent des embarras qu'ils

Marc Antonin. LIV. I. XIII. Catulus m'a appris, que nous ne de vons jamais méprifer les plaintes de nos amis vons Jamas morrandelles puissent estre, mais quelque injustes qu'elles puissent estre, mais queique minimes y faut tacher par toutes sorau connant que guerir leurs foubçons, & de tes de voyes, de guerir leurs foubçons resaevoyes, " 5" nance; qu'il faut toujours regagner leur confiance; qu'il faut toujours dire du bien de ses precepteurs, comme faifoient Domitius & Athenodotus, & aimer ve-

XIV. Jedois aux enseignemens de mon frere ritablement ses enfans. Seve-

qu'ils n'ont point, & joignent à l'inhumanité un hon-XIII. Catalas.] Cinna Catulus, Philosophe Stois

teux mensonge.

Comme faisoient Domitius & Athenodotus. ] Ces noms me sont inconnus. Il y a de l'aparence que c'e Roient deux hommes qui s'estoient rendus fort celes bres par la reconnoissance qu'ils avoient toujours rémoi-

Et aimer veritablement ses enfans. ] Cela die plus qu'on ne pense. Tel croit aimer ses enfans, qui ne les gnée à leurs precepteurs. aime pas verirablement, & qui n'aime que luy-même. Cet amour veritable dont parle Marc Amonin, et bien rare, & clle engage à bien deschofes, que l'on neglige

XIV. Je dois aux enseignemens de mon frere Severus.] Les critiques ont crit qu'il falloit lire icy, de mon frere Verus. Mais ce Verus effoit trop jeune pour avoit pit aujourd huy plus que jamais. D'ailleurs il est parlé de luy dans l'arricle XVII. Je croy done. enfeigner toutes ces belles choses & Antonin. qu'Antonin parle tey de Claudius Severus Philosophe Periparericien, qu'il appelle apparemment son frete y acause de la tendresse qu'il avoit pour luis Peut-estre

Severus, l'amour que j'ai pour mes parens, pour la verité & pour la justice. C'est lui qui m'a fait connoitre Thrasea, Helvidius, Caton, Dion & Brutus, & qui m'a donné l'envie de gouverner mon Estat avec des Loix tousjours égales pour tout le monde, & de regner de manière

même que du costé de sa mere il avoit quelque parent qui portoit le nom de son Bisayeul, qui se nommoit Casilius Severus. Quoy qu'il en soit, il est constant

que Verus n'a nulle part à cecy.

C'est luy qui m'a fait connoistre Thrasea, Helvidius.]
C'estoit Severus qui luy avoit fait lire l'histoite de Thrasea Petus & de son gendre Helvidius, dont Neron sit mourir le premier, & exila l'autre, comme Tacite le raconte dans le xv1. Livre de ses Annales.

Caton, Dion & Brutus, ] dont on lit les vies dans Plutarque. Nous avons encore aujourd'huy une lettre

que Platon écrivoit à ce Dion.

De gouverner mon Estat avec des loix toujours égales pour tout le monde. ] Il est impossible que la justice subsiste sans cette égalité de loix. Aussi sont-elles descendués du ciel, & il ne dépend pas des hommes de les changer à leur fantaille, & de leur faire approuver ou pardonner dans une occasion ce qu'elles condamnent dans une autre. Sophocle a sort bien dit, que dans les loix il y a un Dieu puissant qui triomphe de l'injussice des hommes, et qui ne vieillit jamais.

Et de regner de maniere que mes Sujets ayent une enziere liberté.] Antonin n'est pas le premier qui ait suallier la Royauté avec la liberté des Sujets. Avant luy Nerva avoit esté loué d'avoir fait ce delicieux mélange: Qu'd resolim dissociabiles miscuerit, principatum Es libertatem; & Trajan d'avoir augmenté cette facilité de l'Empire. Car je ne veux pas gaster ce beau mot de Tacite, Imperii sacilitatem; en le traduisant. niére que mes Sujets ayent une entiere liberté. C'est de lui que jay appris à avoir pour la philosophie un sidele attachement, sans que rien
m'en puisse jamais détourner; à estre biensaisant & liberal, à avoir tousjours de l'esperance, à ne soubçonner jamais que mes amis puissent manquer d'amitié pour moi, à ne leur cacher en aucune rencontre le sujet qu'ils pourroient me donner de me plaindre d'eux, & à
saire en sorte qu'ils n'ayent jamais la moindre
peine à deviner mes sentimens sur ce qui m'est
agreable ou desagreable. Ensin c'est luy qui
m'a appris par son exemple, à estre sincere &
naturel.

XV. Maximus m'a fait voir qu'il faut estre le maitre de soy-mesme, & ne se laisser jamais emporter à ses passions; conserver du courage dans les maladies & dans tous les accidens de la vie les plus facheux; Avoir les mœurs aissées & messées de douceur & de gravité; ex-

pe-

A ne soupçonner jamais que mes amis puissent manquer d'amitie pour moy.] Ce principe est fort beau & fort bon, mais cet Empereur le poussoir peut-estre trop loin, & c'est sans doute ce qui l'empeschoir de voir les deportemens de Faustine.

X V. Maximus.] Claudius Maximus Philosophe Stoïcien, qui estoit mort quand Antonin écrivit cecy, comme cela paroist par la suite & par le troisiéme livre,

où il dit : Secunda a enterré son mari Maximus.

pedier ses affaires sans se plaindre & sans estre chagrin. Il estoit d'une probité si reconnuë, que quoy qu'il dist, on estoit persuadé que c'estoit ses veritables sentimens; & quoy qu'il fist, que c'estoit sans aucun mauvais dessein. Il n'admiroit jamais rien, il n'estoit surpris ni étonné de rien; il agissoitsans precipitation & fans lenteur; on ne voyoit jamais sur son visage aucune marque d'irresolution, d'abatement, de chagrin, de colere ou de defiance. Il aimoit à faire du bien & à pardonner; il haiffoit le mensonge, & il avoit un naturel si heureux, & un esprit si droit & si juste, qu'on voyoit bien que ces rares qualités estoient plustost en luy des presens de la nature, que des fruits de l'étude & du travail. Jamais il n'a donné lieu de soubçonner qu'il méprisast quelqu'un, ou qu'il s'estimast plus que les autres. Enfin il aimoit la raillerie, mais c'estoit une raillerie qui n'avoit rien ni de bas ni de piquant.

XVI. La

Expedier ses affaires sans se plaindre & sans estre chagrin. ] Cette maxime est excellente pour tout le monde, mais sur tout pour les Princes & pour ceux qui sont à la teste des affaires.

Il n'admiroit jamais rien. ] Et par consequent il eltoit sans desir & sans crainte. On peut voir la v1. Epitre du 1. Livre d'Horace, & ce qui a esté remarqué sur cette heureuse inadmiration.

XVI. La vie de mon Pere a toûjours été pour moy une leçon continuelle de clemence & de fermeté inébranlable dans les desseins formez aprés une meure déliberation. Il étoit insensible à la vaine gloire qui accompagne ce qu'on appelle ordinairement les honneurs: Il aimoit le travail assidu: Il étoit toûjours prest à écouter favorablement ceux qui avoient à proposer quelque chose qui pouvoit estre utile à l'Éstat: aucune consideration ne pouvoit l'empescher de traiter chacun selon son merite & selon les qualitez qu'il reconnoissoit en luy. Il savoit user à propos de severité & d'indulgence; il avoit renoncé de bonne heure à l'amour: Il estoit modeste, civil & honneste: Il laissoit à ses amis la liberté de manger, ou de

XVI. La vie de mon pere. ] Il parle d'Antonin le Pieux, qui estoit sonpere adoptif. Ce Chapitre est parfaitement beau, & donne une grande idée de ce Prince.

Il seroit à souhaiter qu'il fust plus lu.

Il laissoit à ses amis la libersé de manger ou de ne point manger avec lui.] Ces paroles ont besoin de commentaire pour estre entenduës en ce tems où les manieres de la Cour sont si differentes de celles de ces temps-là. Parmi les plus grandes marques de hauteur & de mépris que les Princes pouvoient donner, on comptoit celle de manger seul, qui paroissoit insupportable. Mais l'autre extremité où ils tomberent ensuite, le fut encore plus: car en faisant l'honneur à ceux qu'ils aimoient de les recevoir à leur table, ils leur en sirent un devoir & une necessité: de sorte qu'ils n'osoient manquer à un seul repas sans permission, nimesme demander cette permission,

ne point manger avec lui; il n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans ses voyages; & ceux que la necessité de leurs affaires avoient empesché de le suivre, le retrouvoient tousjours le mesme pour eux à son retour. Dans les conseils il recherchoit avec un tres grand soin & une patience infinie ce qu'il falloit faire, & jamais pour avoir plustost fini, il ne se contentoit des premiers expediens qu'on lui proposoit. Il avoit une amitié tousjours égale pour ses amis, dont il ne se lassoit jamais, & dont il n'estoit jamais entesté. En quelque estat qu'il se trouvast il estoit tousjours content, & paroissoit tousjours guay.

de peur de déplaire. Antonin le Pieux fut un despremiers, qui connoissant qu'il n'y avoit rien de plus inhumain que de convertir cet honneur en servitude, désivra ses Courtisans & ses amis d'un joug qui ne pouvoit estre que fort pesant. Marc Antonin suivit son exemple. Il recevoit ses amis à sa table quand ils vouloient y aller, & que leurs affaires le leur permettoient.

Îl n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans fes voyages.] Marc Antonin imita si bien cette indulgence, qu'il dispensa Galien son meilleur medecin de le suivre à une de ses expeditions contre les Marcomans, & qu'il lui accorda la priere qu'il lui fit de le laisser à Rome, comme Julien nous l'apprend luy-mesme dans

un de ses Traitez.

Il avoit une amisit toujours égale pour ses amis, dont il ne se lassoit jamais con dont il n'essoit jamais entessét. ] Autonin remarque cela comme une chose soit extraordinaire. En esset il n'y a rien de plus rare que de trou-

**VCL** 

Il prevoyoit de loin ce qui pouvoit arriver, & dans les choses de la plus petite consequence il donnoit les ordres necessaires sans aucune ostentation. Il s'oposoit de tout son pouvoir aux acclamations du peuple & à toutes les autres marques de slaterie. Il conservoit avec soin ses revenus qui sont les ners de l'Empire, & il moderoit autant qu'il luy estoit possible ses dépenses ordinaires, sans se mettre en peine des plaintes & des reproches que cette exactitude luy attiroit. Il n'estoit point superstitueux dans le culte qu'il rendoit aux Dicux, & ne tâchoit point de gagner la faveur du peuple par des presens, par des slateries & par des douceurs. Mais il estoit moderé en tout, tousjours ferme, tousjours égal, & aussi ataché

ver des hommes qui ne soient pas ou entestez ou ennu?

yez de leurs amis.

Ilconservoit avec soin ses revenus, & il moderoit autant qu'il lui estois possible ses dépenses. ] Une marque certaine que la liberalite & la magnificence ne sont pas des vertus proprement Royales, c'est qu'elles s'ajustent parfaitement avec la tyraunie. Quelle gloire donc pour des Souverains, que de paroistre avec éclat par des dépenses excessives? Il n'y a rien de plus digne d'un grand Prince, que de regler ses dépenses domestiques, persuade qu'elles n'ajoutent rien à sa grandeur, & debien ménager ses revenus, dont il doit estre un dispensateur sage & prudent, qui veut pouvoir toujours sournir aux besoins de son Estat, sans somenter par des largesses mal entenduës les vices de son peuple.

taché à toutes les bienseances, qu'ennemy declaré de toutes les nouveautez. Pour les commoditez de la vie, qu'une grande fortune ne manque jamais de donner, il en joüissoit avec beaucoup de liberté & sans aucun faste, mais avec la mesme simplicité dont il s'est tousjours conduit de maniere que personne n'a jamais pû dire de luy qu'il fût un Sophiste, un diseur de bons mots, un homme qui sentist l'école, au contraire il a toujours passé pour un homme sage, consommé dans les affaires, entierement éloigné des bassesses de

On n'a jamais pù dire qu'il fust un Sophiste, un diseur de bons mots, un homme qui sentist l'Ecole.] Ces trois defauts sont fort ordinaires à ceux qui onteu une méchante éducation, & qui sont tombez entre les mains de méchans maîtres. Les Princes n'y sont pas sujets aujourd'huy, parce qu'ils ne s'appliquent point aux Sciences. Le mot grec que j'ay traduit un diseur de bons mots, signisse proprement un slateur, un adulateur, qui sait le plaisant & qui réjouit les autres, vernula, scurra.

Pour un homme sage, consommé dans les affaires, enzierement éloigné des bassesses de la staterie. Ces trois caracteres sont directement opposez aux trois desauts dont il vient de parler. L'homme sage est opposé au Sophiste; l'homme essoigné des bassesses de la staterie est opposé au diseur de bous mots, c'est à dire au bouffon & à l'adulateur; & l'homme consommé dans les affaires l'est à l'homme qui sent l'Ecole, & qui est accoutumé a parler sans dessein, sans sujet & sans

railon.

la flaterie, & tres-capable non seulement de se conduire, mais aussi de conduire les autres. Il honoroit les veritables Philosophes, & supportoit ceux qui ne l'étoient pas. Il estoit d'un commerce aisé, & agreable, & d'une conversation enjouée & plaisante, mais qui ne fatiguoit jamais. Comme un homme qui n'estoit point attaché à la vie, il avoit un soin mediocre de sa personne, sans rechercher la bonne grace, & sans la mépriser; & ce qu'il avoit de plus en vûë, c'estoit de se mettre en estat de n'avoir besoin que rarement ni de Medecins ni de toutes leurs drogues. Il cedoit sans envie à ceux qui excelloient ou en éloquence, ou dans la connoissance de l'Histoire, de la Morale & des Loix, ou de quelqu'autre science que ce peust estre, & leur accordoit sa protection, afin qu'ils peussent acquerir la gloire qu'ils devoient attendre. En toutes choses il suivoit exactement les coûtumes de nos peres, & n'affectoit point de faire

DE-

Il honoroit les veritables Philosophes, & supportoit ceux qui ne l'essoit pas. ] La derniere disposition est un esset & une suite de la premiere. Carun homme ne peut honorer les veritables Philosophes, s'il ne les connoist, & il ne peut les connoistre sans savoir cette maxime tresimportante, que nul n'est privé de la verité que malgré lui. Or tout homme qui est privé de quelque bien malgré luy, merste bien plus nostre compassion & nos soins, que nostre mépris & nostre haine.

paroistre que son but estoit de les imiter. Il n'étoit ni impatient ni inquiet, & il ne se lassoit jamais ni d'estre dans un mesme lieu, ni de travailler long-temps à une mesme assaire. Dés que les violens maux de teste, ausquels il étoit fort sujet, estoient passez, il reprenoit tout aussi tost & avec une nouvelle vigueur ses occupations ordinaires. Il avoit peu de secrets, & ceux qu'il avoit regardoient tou-jours l'Estat. Il faisoit paroistre beaucoup de prudence & de moderation dans les spectacles qu'il donnoit, dans tous les ouvrages publics, & dans les largesses qu'il faisoit au peuple; & en toutes choses il regardoit plustost à ce qu'il falloit faire, qu'à la gloire qui luy en pouvoit revenir. Il ne se mettoit jamais dans le bain à une heure indue; il n'aimoit pas à bâtir

Il ne se mettoit jamais dans le bain à une beure induë. ] Dans ce seul trait il y a deux louanges considerables. La premiere regarde la temperance. Car il y avoit des gens si déreglez; qu'ils se jertoient dans le bain avant & aprés le repas. On peut voir ce qui a esté remarqué sur ce passage de la VI. Epître du I. Livre d'Horace:

- crudi tumidique lavamur;

& la seconde regarde la bonté qu'Antonin avoit pour ses domestiques & ses Courtisans: car en prenant toujours le bain à la même heure, ou plutost à l'heure destinée pour le bain, qui estoit la huitième ou la neufvierne heure, c'est à dire à deux ou trois heures après midy > il suivoit leur commodité, & ne les obligeoit pas à riera déranger dans leur façon de vivre ordinaire.

Il n'aimoit pas a bâtir. ] Antonin veut donner par la

une

bâtir; il n'estoit ni delicat pour sa bouche, ni dissicile pour se habits, ni soigneux d'avoir de beaux esclaves. Les robes qu'il portoit ordinairement à sa maison de Lorium, estoient faites dans le village prochain. A Lanuvium il n'avoit le plus souvent qu'une tunique, & quand il prenoit un manteau pour aller à Tusculum, il se croyoit obligé d'en faire des excuses. Voyla quelles estoient ses manieres. Il n'avoit rien de rude, rien d'indecent

nne grande loüange à son pere. Cependant je ne sai si c'est plustost un desaut qu'une vertu dans un Prince d'aimer les bâtimens. S'il en est des Princes comme des particuliers, qui se détruisent en construisant, pour me servir de ce mot de Lucullus, c'est un desaut sans contredit: maissi cela n'est point, & que messeu nu Prince qui bâtit, répande par là ses richesses dans tout son estat & les distribuse à une infinité de gens qui n'y auvroient aucune part sans leur travail, c'est une vertu. Cependant je remarquerai qu'icy Antonin parle des bâtimens que les Princes sont pour leur usage, & non pas de ceux qu'ils sont pour le public. Car ces derniers ont toujours esté loüez de tout le monde. Antonin le Pieux ne bâtit qu'un palais à Lorium où il avoit esté esseve mais il sit plusieurs édifices publics à Rome & ailleurs.

Ni delicat pour sa bouche.] L'expression Grecque est remarquable: Il n'essoit ni inventif pour le manger, c. C'est à dire qu'il n'employoit ni son tems ni son esprit à inventer de nouveaux ragouts. Antonin se moque par là de certains Princes qui uniquement occupez du soin de leur rable, ne travailloient qu'à y raffiner & à devenir plus habiles en sauces que leurs Officiers

B

mêmes.

إزا

01-

de

(5,

ea

[]5

ςà

ìü

μē.

n: &

eliu

ir (c) iours

inéc

ine

dy >

rich

ar |2

ulic

decent, rien d'outré, enfin rien qui passast les bornes d'une juste moderation. Et tout ce qu'il faisoit, c'estoit avec tant de suite, · tant d'ordre, tant de fermeté, & il y avoit un si grand raport entre toutes ses actions, qu'il sembloit tousjours qu'il avoit eu du temps pour s'y preparer. On pourroit luy appliquer ce qu'on a dit de Socrate, qu'il savoit également se passer & jouir des choses dont la pluspart des hommes ne peuvent, ni se passer sans foiblesse, ni jouir sans emportement; & il n'y a pas de plus grande marque d'une ame forte & invincible, que de pouvoir se posseder dans l'un & dans l'autre de ces deux estats. Il fit paroitre encore une constance merveilleuse dans la maladie de Maximus.

XVII. Je dois remercier les Dieux de m'avoir donné de bons ayeux, un bon pere, une bonne mere, une bonne sœur, de bons precepteurs, de bons domestiques, de bons amis, & tout ce qu'on peut souhaitter de bon;

XVII. Je dois remercier Dien.] Ce Chapitre est tres-remarquable. Voila Antonin persuadé que tout le bien que les hommes peuvent faire vient de Dieu, & qu'ils ne peuvent rien par eux-mêmes.

Une bonne feur. Annia Cornificia qui fut mariée à

Quadratus.

Estout ce qu'on peut soubaiter de bon.] Antonin parle ainsi, parce qu'iln'y a rien de plus ordinaire aux hommes que de demander à Dieu des choses qui leur sont mauvaises. Aussi Socrate n'appronvoit rien tant que bon; de m'avoir fait la grace de ne rien faire qui ait pû les desobliger, quoy que je me soistrouvé quelquesois en de certaines dispositions où quelque chose de semblable auroit bien pû m'échaper, si l'occasion s'en sut presentée; mais par un biensait tout particulier des Dieux, il ne s'est jamais offert aucune de ces occasions qui auroient pû me faire tomber dans ce malheur.

Je leur ay encore l'obligation de ce que je n'ay pas esté élevé plus long temps auprés de la concubine de mon ayeul, & de ce que j'ay preservé ma jeunesse de toutes sortes de taches. C'est par un esset de leur bonté que j'ay eu pour pere un Prince qui seul auroit pû me gue-

cette priete des Lacedemotieus: Grand Dien, donneznous les choses qui nous sont bonnes, quoique nous ne vous les demandions pas, & refusez-nous celles qui nous sont mauvaises, quoique nous vous les demandions.

De ce que je n'ay pas esté estevo plus long-tems aniprés de la concubine de mon ayeul.] Il y alà une honnéteté & une bienseance merveilleuses. Antonin remercie les Dieux de ce qu'il n'a pas esté long-temps auprés de la concubine de son ayeul, parce que les mauvais exemples domestiques sont pernicieux aux enfans. Dés leurs plus tendres années on ne leur doit rien faire voir que de sage & de saint. Quoique le concubinage sust permis ou soussert, il estoit pourtant honteux dés le temps mesme de Numa, qui par cette raison désendit aux concubines de toucher à l'autel de Junon, & ordonna à celles qui en approcheroient d'immoler tout échevelées une brebis pour reparer cette profanation. rir de toute sorte d'orgueüil, & me faire connoître qu'un Empereur peut vivre de maniere, qu'il n'aura besoin ni de gardes, ni d'habits d'or & de pourpre, ni d'avoir la nuit dans son palais, de ces slambeaux soutenus par des statües, ni de toutes les autres choses qui marquent le faste; mais qu'il peut estre habillé simplement, & vivre en tout comme un

Qu'il n'aura besoin ni de gardes ni d'habits d'or este pourpre.] La veritable grandeur des Princes ne confiste ni dans leurs gardes ni dans toute la pompe qui les fuit. Essevez au-define autres environne & qui les suit.

hommes, ils ne peuvent croiftre qu'ense rabaissant, & ils ne sont jamais si surs de leur grandeur, que quand ils la quittent.

Mi d'avoir la nuit dans son Palais de ces stambeaux soutenus par des statuës.] Autonin parle icy des statuës qui estoient dans les palais des Princes & des grands Seigneurs, & qui soutenoient de grands stambeaux pour éclairer pendant la nuit. Cette sorte de magnificence estoit fort ancienne: car Homere en parle dans le vit. de l'Odyssée en décrivant le palais d'Alcinoüs: Il y avois sur de magnifiques piédessaux de jeunes enfans d'or aqui tenoient dans leurs mains des stambeaux pour éclairer pendant la nuit ceux qui essoient d table. C'est ce passage que Lucrece a traduit dans ces beaux vers du L. Livre;

Si non aurea sunt juwenum simulacra per ædes , Lampadas igniferas manibus retinentia dextris , Lumina nocturnis epulis ut suppeditentur.

Mais qu'il peut estre habille simplement, & vivre en sout comme un particulier, &c.] Car c'est ce qu'Antonin

particulier, sans pourtant manquer ni de vigueur ni de courage pour se faire obéir dans les choses où le bien de l'Estat demande qu'il se serve de son pouvoir: Que j'ay eu un frere dont les grandes qualitez & les bonnes mœurs pou-

tonin le Pieux pratiquoit parsaitement. Capitolin dit de luy: Imperatorium sastigium ad summan civilitatem deduxii. Nec omnino quidquam de vita privata qualitate mutavit. Il civilisa, s'il saut ainsi dire, la majesté de l'Empire, Es mena toujours la vie d'un simple particulier, sans y rien changer. Cependant jamais Empereur n'ent plus de majesté ni plus d'autorité auprés des étrangers mêmes: sans troupes & sans places fortes, il donnoit ses ordres aux Rois, & les Rois luy obéssionen.

Que j'ay en un frere. Il parle de Lucius Verus son frere d'adoption, & avec qui il avolt partage l'Empire. Il louë les bonnes mœurs de ce frere & la complaisance qu'il avoir pour luy, parce qu'en effet Verus se contre-fit les premieres années, luy témoigna beaucoup de tendresse, & luy rendit tous les respects qu'il auroit pû attendre, je ne dis pas d'un Prince, mais d'un sujet. Il parut austi assez attaché à la Philosophie. Antonin dissimula toujours les débauches où il tomba dans la suite, ou les imputa à sa jeunesse, & voulut mesine les excuser. Il ne faut donc pas s'étonner qu'aprés sa mort il ait voulu couvrir des fautes qu'il avoit si bien cachées durant sa vie. Capitolin luy donne sur cela cette belle louange: Tanta autem sanchitatis fuit Marcis, ut Veri vitia & celaverit & defenderit, quum ei vehementissime displicerent. La sainteté d'Antonin estoit si grande, qu'il cacha toujours les vices de son frere, 👓 les excusa, quoi qu'ils lui déplussent extrémement. Mais dira-t'on la lincerité & la pieté ne sont-elles pas un peu blessées dans ce remerciement qu'il fair aux Dieux? B 3 Point

pouvoient me donner une noble émulation, & qui ne manquoit pour moy ni de respect ni de tendresse, & des ensans de corps & d'esprie bien sait. Je dois encore rendre graces aux Dieux de n'avoir pas permis que j'aye sait un plus grand progrez dans la rhetorique, dans la poëtique, & dans toutes les autres sciences de cette nature, qui m'auroient peut-estre retenu par leurs charmes si j'y avois mieux réüssi.

Foint du tout. Quand les hommes, & sur tout les hommes simples comme Antonin, viennent à perdre un homme avec qui ils ont vêcu, qu'ils ont aimé, & dont ils sont mécontents, tout leur ressentiment & toute la haine qu'ils avoient pour luy, s'enferment dans le mesme tombeau, & leur premiere tendresse se réveille & se renouvelle. Cela est naturel & il y a peu de gens qui ne puissent l'avoir éprouvé.

Des enfans de corps & d'espris bien fais.] Antonin avoit eu de Faustine trois fils, Commode, Verus & Antonin. Et trois, ou selon d'autres, quatre filles, Lucille & Fadilla. On ignore le nom des deux dernieres. Tous ces enfans estoient fort beaux & fort bienfaits. Lucille estoit comme sa mere un prodige de beauté, & Commode estoit le plus beau Prince du monde. Antonin ignoroit alors les desordres de sa file, & son fils ne se corrompit qu'aprés sa mort.

De n'avoir pas permis que j'aye fait un plus grand progrés dans la Rhetorique en dans la Poètique. ] Les Stoïciens mépriloient toutes ces Sciences, & les regardoient comme des choses vaines qui ne sont que pour l'ostentation, & qui essoignent les hommes du chemin qu'ils doivent suivre, & qui menc à Dieu. Dans leurs principes, comme dans les nostres, il n'y a qu'une chose necessaire, & qui nous doive occuper.

D

réüssi; De ce que j'ay élevé de bonne heure ceux qui ont eu soin de mon éducation aux dignitez & aux emplois qu'ils m'ont paru souhaitter; & de ce que sous pretexte qu'ils estoient jeunes, je ne les ay pas renvoyez en les flatant de l'esperance que je les avancerois dans un autre tems. Enfin de ce que j'ay connu Apollonius, Rusticus, & Maximus. C'est par une grace toute particuliere de ces mêmes Dieux que je me suis souvent appliqué à connoistre veritablement quelle est la vie la plus conforme à la nature; de sorte qu'il n'a pastenu à eux, à leurs inspirations, ni à leurs conseils que je ne l'aye suivie, & si je ne puis encore vivre selon ces regles, c'est ma faute; cela vient de ce que je n'ai pas obci à leurs advertissemens, ou plustost, si je l'ose dire, à

De serte qu'il n'a pas tenu deux, à leurs inspirations, ni à leurs conseils.] Antonin reconnoilt icy que Dieu agit incessamment en nous ou par des mouvemens secrets ou par des conseils qu'il nous donne: de sorte que quand nous faisons le mal, nous résusons ses lumieres & rejettons son secours.

De ce que je n'ay pas oble à leurs ordres & à leurs preseptes.] Ce passage est beau, & Antonin marque par là qu'il sentoit bien ce que Dieu fait pour les hommes. Dieu ne se contente pas de les avertir; de simples avertissemens ne satisferoient pas sa tendresse. Ils marqueroient une sorte d'indissernce que Dieu n'a point, il nous donne des ordres & des preceptes, & c'est ainsi que les peres en usent envers leurs enfans. leurs ordres, & à leurs preceptes: Qu'un corps aussi foible & aussi valetudinaire que le mien a pu resister à toutes les fatigues que j'ay essuyées: Que je n'ay point eu de commerce criminel avec Benedicte ni avec Theodotus, & que j'ay été gueri de bonne heure de toutes les amours qui avoient surpris mon cœur: Qu'ayant esté souvent en colere contre Rusticus, je n'ay rien fait dont je pusse me repentir dans la suite: Que ma mere ayant à mourir fort jeune, a pourtant passé ses dernieres années avec moy: Que toutes les sois que j'ay voulu assister quelque pauvre, ou d'autres

Qu'un corps aussi soible & aussi valetudinaire que le mien.] Dans sa jeunesse il estoit assez robuste, car il combatoit armé, & tuoit à la chasse les plus grands sangliers. Mais son application aux affaires & à l'étude, son ausserité & ses abstinences le rendirent si instrme, qu'il n'eut pas un moment de santé pendant son regne, Aussi l'Empereur Julien le represente dans ses Cesars les yeux ensoncez, les jouës tirées & le corps aussi luisant & aussi transparent que l'air le plus pur.

Avec Beneditte & avec Theodorus.) Ces Deux perfonnes sont également inconnues. C'étoit apparemment de ces personnes corrompues, dont les Cours des

Empereurs estoient ordinairement pleines.

Qu'ayant esté souvent en colere contre Rassicus, je n'ay rien fait.] Antonin reconnoist que ce n'est que par le secours de Dieu qu'ils s'est moderé dans sa colere. Ce qui merite d'estre remarqué, & il l'en remercie comme d'un fort grand bonheur. En estet la colere est de toutes les passions celle qui precipite les Princes dans les malheurs les plus terribles.

Lue

gens qui avoient besoin de mon secours, on ne m'a jamais répondu que je n'avois point de fonds pour le faire: Que je ne suis jamais tombé dans la necessité de recevoir ce mesme secours des autres: Que j'ay une semme si douce & si complaisante, pleine de tendresse pour

Que je ne suis jamais tombé dans la necessité de recevoir ce mesme secours des autres.] Antonin ne se contente pas de reconnoistre que c'est par un bien-sait de Dieu qu'il a toujours eu dequoy assister les pauvres, il ajoûte que c'est par une grace particuliere qu'il n'est pas tombé dans la mesme necessité. Car il estoit convaincu que la pauvreté & les richesses sont également des dons de Dieu, qui les distribue comme il luy plaist &

à qui il luy plaist.

Que j'ay une femme se donce & se complaisante, pleime de sendresse pour moy, & d'une merveilleuse simplicité de mœurs. ] Antonin ne connut jamais les déreglemens de sa femme; & celane doit pas paroistre bien surprenant, si l'on considere d'un costé la simplicité d'Antonin, & de l'autre l'esprit de Faustine, qui n'avoit pas moins d'adresse que de beauté, & qui avoit pris l'Empereur par toutes les demonstrations exterienres d'une tendresse qui paroissoit d'autant plus grande, qu'elle estoit fausse. La moitié moins auroit suffi pour tromper un homme beaucoup plus défiant & plus soubconneux qu'Antonin. Si aprés cela on s'opiniatre à s'étonner de cette ignorance, j'y consens, persuade que tel s'en étonne qui est encore dans le même cas. Car tout est plein de ces exemples, & il n'y a rien dont les fem. mes soient plus capables, que de cette dissimulation. On pourroit dire qu'Antonin ne s'excuse pas sur cette ignorance dans les Cesars de l'Empereur Julien; car il ne pousse le reproche qu'on luy fait d'avoir trop aimé une

pour moy, & d'une merveilleuse simplicité de mœurs: Que j'ay trouvé des Precepteurs habiles pour mes enfans. Une grande marque encore du foin des Dieux pour moy; c'est que dans mes songes, ils mont enseigné des remedes pour mes maux, & particulierement pour

une débauchée, que par certe maxime d'Achille dans le 1x. Livre de l'Iliade: Tout homme de bien & de bon sens aime sa femme, & en a soin, & par l'exemple de ses predecesseurs, qui avoient fait les mesmes honneurs à leurs femmes, quoy qu'elles n'eussent pas esté plus sages. Mais apparemment que Julien a esté bien aise de donner ce tour à la défense d'Antonin, afin de trouver moyen d'enveloper dans cette satyre la femme d'Adrien, celle de Vespasien, & celle d'Auguste mesme.

Que j'ay trouvé des precepteurs babiles pour mes en-Yans.] Herodien n'a pas oublié de marquer au commencement de son histoire, que le principal soin d'Antonin fut de chercher par tout les plus sçavans hommes, pour les mettre auprés de ses enfans. Il donna à Commode Onesicritus, Antistius Capella, Attejus Sanctus pour

precepteurs, & pour gouverneur Pitholatis.

C'est que dans mes songes ils m'ont enseigné des remedes pour mes maux.] Rien n'est plus commun dans les Anciens que les remedes indiquez aux malades dans leurs songes; & cela étoit si generalement reçu dans l'Antiquité, qu'on alloit coucher dans les temples, croyant que les Dieux se communiquoient là plus volontiers, & reveloient aux malades pendant leur sommeil les choses qui pouvoient operet leur guérison. Et c'est le repro . e qu'Esaïe fait aux Payens: In sepulcris & speculus dormiunt propter sommia. Ils couchent dang les tombeaux & dans les cavernes de leurs Idoles, pour eveir des songes. Mais je ne m'arresterois pas beaucoup pour mes vertiges & pour mon crachement de sang, comme cela m'arriva à Gayette & à Crisse: Qu'ayant une trés-grande passion pour la philosophie, je ne suis tombé entre les

aux coutumes des peuples toujours credules & superstitieux, si des gens tres-sages & tres-dignes de foy n'avoient parlé de ce qui leur estoit arrivé dans leurs songes d'une maniere qui ne permet presque pas d'en douter. Aristide témoigne qu'il à esté tres souvent gueri par des remedes qui luy avoient esté revelez en songe. Synesius assure que par le même secours il avoit évité de tres-grands dangers. On fait ce que Socrate dit de ses fonges. Mais, dit-on, les songes ne sont que des illusions qui naissent des vapeurs de l'estomac, & l'Ectiture sainte nous désend d'y croire. Cela est vray de la pluspart des songes, mais cela n'empesche pas qu'il n'y en ait de veritables, & nous n'en saurions douter. Ce font les songes que Dieu envoye comme il luy plaist & à qui il luy plaist. Aussi l'Auteur de l'Ecclesiastique dit: Nisi ab Altissimo fueris emissa visitatio, ne dederis in illis cor tuum ; multos enim errare fecerunt fomnia , & exciderunt sperantes in illis. Si les songes ne sont envoyez de Dieu, n'y mets point ton cœur : car ils ont trompé une infinité de gens, & ceux qui s'y font attendus, ont esté deçus dans leurs esperances. Homere avoit reconnu cette verité, quand il disoit:

મુજા γαρ τ' όναρ on Διός έςιν.

Il y a des songes qui viennent de Dieu.

Comme cela m'arriva à Gayete & à Chryse.) Je ne doute pas que ce ne soit le veritable sens de ce passage, que de sçavans hommes ont voulu corriger de vingt sacons, toutes indignes d'Antonin. Chryse estoit une ville de la Troade, & sous la protection d'Apollon. Il en est parlé dans Homeré.

Je ne suis tombé entre les mains d'aucun Sophiste.) Ce B 6 les mains d'aucun Sophiste, que je ne me suis point amusé à lire leurs livres, ni a demesser les vaines subtilitez de leurs raisonnemens, ni à vouloir penetrer dans la connoissance des choses celestes. Tous les avantages dont je viens de parler ne peuvent venir que des Dieux & de la fortune.

Cecy a esté écrit dans le camp au pays des Quades sur le bord du sleuve Granua.

RE-

bonheur est d'autant plus grand, qu'il y avoit beaucoup de Sophistes parmy les Stoïciens. Car la pluspart de ces Philosophes en voulant toujours dire quelque chose de nouveau, & contrarier les autres, tomboient le plus souvent dans des sophismes & des absurditez. On n'a qu'à lire les Traitez que Plutarque a faits sur cette matiere.

Ni à vouloir penetrer dans la connoissance des choses selestes.) Car il n'y a rien de plus éloigné de la veritable Philosophie, que cette connoissance, dont les hommes

font tant les vains.

Que des Dienn & de la Fortune.) La fortune n'est point icy cette Divinité aveugle dont tout le monde parle, & que personne ne connoist. C'est la destinée, le fatum des Stoïciens, c'est à dire la providence divine, qui selon ses vues éternelles a reglé chaque chose, & luy

a marqué son temps.

Cety a esté écrit dans le camp an pays des Quades.) Ce fut sans doute dans une des dernieres expeditions d'Antonin après la mort de Verus. Cette subscription & celle du livre suivant sont bien remarquables: car elles nous apprennent le bon usage que cet Empereur faisoit de son tems dans ses expeditions les plus difficiles, & en presence même de l'ennemy.



## REFLEXIONS

# MORALES

DE

L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN.

#### LIVRE SECOND.

L faut se dire le matin quand on se leve: Aujourd'huy j'aurai assaire à un importun, à un ingrat, à un brutal, à un fourbe, à un envieux, à un méchant homme. Tous ces vices ne viennent à ces gens-là que de l'ignorance où ils sont du bien & du mal. Mais pour moy, qui aprés avoir examiné la nature de l'un & de l'autre, ay connu que le bien n'est autre chose que ce qui est honneste, & le mal que ce qui est honteux, & qui aprés avoir soigneusement restechi sur la nature de B 7 ceux

ceux qui pechent, ai vû qu'ils sont tous mes parens, non seulement par le sang, mais par l'esprit & par cette portion de la Divinité dont ils sont participans, je ne saurois jamais ni estre ossensé par aucun d'eux, car il n'est pas en leur pouvoir de me saire tomber dans au-

cun

### REMARQUES

SUR

#### LE LIVRE SECOND.

I. O'lls sont tous mes parens, non seulement par le sang, mais par l'esprit.) Car tous les hommes ettant formez d'une même terre, & toutes les ames venant de la même source, il s'ensuit de là necessairement qu'ils sont tous parens & par le sang & par l'essprit, & plus encore par ce dernier, que par l'autre.

Par cette portion de la Divinité, dont ils sont participens.) Les Stoïciens croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité, comme si Dieu estoit un estre divisible, & qui cust des parties. Les Manichéens renouvellerent ensuite cette erreur, qui a esté solidement resutée par les saints Peres, qui ont enseigné que l'ame estoit une creature, & non pas une partie de Dieu: Treaturam non partem Dei, ab illo fastam, non de illo; & cette doctrine est si bien établie, que ce langage des Stoïciens ne peut plus estre dangereux, & que nous pouvons même nous en servir selon nos principes, en saisant entendre que nostre ame est une portion de la Divinité, & une Divinité, par l'esperance que nous avons qu'elle en sera adoptée, comme dit saint Augustin: In ejus genm adoptandam mirabili dignations gratie non parili dignitate nature.

Car il n'est pas en leur pouvoir de me faire tomber en

cun vice: ni me fâcher contre un homme qui m'est si proche, ou le hair: car nous sommes nez pour nous aider les uns les autres, comme les pieds, les mains, les paupieres, les dents. Il est donc contre la nature de se nuire les uns aux autres, & c'est nuire que d'avoir de la haine ou de l'averasion.

II. Tout ce que je suis, c'est un peu de chair, un peu d'esprit, & une ame. Quitte donc les livres; ne te travaille plus tant; tu n'en as pas le loisir: mais reconnoissant que tu commences déja à mourir, n'aye que du mépris pour cette chair qui n'est qu'un peu de sang mêlé avec de la poussiere, des os, une peau & un tissu de veines, de ners & d'artéres. Considere ensuite ce que c'est que tes esprits, un vent qui n'est pas toujours le mes-

aucun vice.) Il n'y a rien de plus vray que ce principe, ni qui s'accorde mieux avec ce que J. C. nous a enfeigné.

Et c'est nuire que d'avoir de la haine au de l'aversion.)
Cette consequence est d'une verité constante. Ce n'est pas l'execution qui fait le mal, c'est la volonté. La Religion nous l'enseigne. C'est pourquoy saint Jean dit que † quiconque hais son frere, est homicide, & qu'il demeure dant la mort.

11. Quitte donc les livres, ne te travaille plus tant à su n'en as pas le loisir.) La pluspart des hommes sont pour les livres & pour les sciences ce que Marthe sait dans l'Evangile pour preparer tout ce qui luy paroissoit meccessaire. Ils s'empressent & se troublent dans le soin † Epis. 1.6. 121.

me, & que l'on attire & rejette incessamment par la respiration. Il ne reste que la troisséme partie, qui est l'ame. Fais donc ces reflexions: Tu es vieux; ne soufre plus qu'elle soit esclave, ne soufre plus qu'elle soit emportée par des mouvemens contraires à sa nature, comme une marionnette est remuée par des ressorts étrangers. Ne soufre plus qu'elle se fache de ce que les destinées luy ont envoyé, ni qu'elle veuille éviter ce qu'elles luy preparent.

III. Tout ce qui vient des Dieux, porte les marques de leur providence; ce que l'on impute mesme au hazard & à la fortune, se fait ou par la nature, ou par la liaison & l'en-

chaî-

de beaucoup de choses: mais il n'y ena qu'une seule necessaire; & quand on la connoît, les livres sont inutiles; & ce n'est pas tant un secours & une aide, qu'un obstacle

& qu'un embarras.

Comme une marionnette est remuée par des ressorts étrangers.) Cette belle comparaison est prise du premier livre des Loix de Platon, où un Athenien dit: Les passions font dans nos corps ce que les pesites cordes font dans les marionnettes. Elles nous remuent, en nous font faire des mouvemens tout contraires, selon qu'elles sont opposées entre elles.

111. Se fait par la nature ou par la liaison & l'enchatnoment des causes que la Providence regis.) Antonin n'est pas de ceux qui opposent la nature à Dieu, & qui enscignent qu'elle produit tout au hazard & par elle-même, sans l'aide d'aucun esprit intelligent qui la gouverne; en un mot, qu'elle est l'ouvriere, & non pas l'in-

Stru-

chaînement des causes que la Providence regit; toutes choses prennent de là leur cours. De plus il y a une necessité absolue que tu ne saurois changer, & il en revient une utilité pour tout l'Univers, dont tu sais partie. Or ce qui est utile au Tout, & qui contribue à sa conservation, est en mesme temps utile à chacune de ses parties, & l'Univers n'est pas moins

strument dont Dieu se sert. Cet Empereur reconnost au contraire qu'elle obest aux ordres du Souverain, & que dans tout ce qu'elle produit, elle suit les loix de la Providence. Ainsi cet on du texte n'est pas une particule disjonctive, mais copulative. Elle explique la pensée d'Antonin, qui n'est point du tout de faire la nature indépendante, mais servante & soumise, telle que la veritable Religion nous la donne, en nous enseignant que les cheveux de nostre teste sont comptez, & qu'il n'en tombe pas un que par la volonté de Dieu.

De plus il y à une necessité absoluë que un ne sauroù changer.) Cette absoluë necessité n'est point icy la fatale destinée, fatum. Car la fatale destinée n'est que le decete de la Providence. Ainsi Antonin ne diroit que ce qu'il a déja dit. Ce sage Empereur se dit à luy-même trois raisons qui doivent le porter à souffrit tout ce qui luy arrive. La premiere, qu'il y a une Providence qui gouverne tout, & qui par consequent a soin des hommes. La seconde, que c'est une necessité indispensable de souffrit ce qu'elle a ordonné; & qu'ainsi il n'y a que la patience à opposer à cette necessité absoluë; & la troissième, que ce qui luy arrive, est utile à tout l'Univers, dont il est une petite partie. Ce n'est donc pas un mal. Tout cela est fort bon pour un Payen: mais aujourd huy nous avons de plus sortes & de meilleures raisons pour nous encourager à soussirir les maux de cette vie: car.

moins conservé & entretenu par les divers changemens des estres composez, que par les changemens des élemens. Que cela te suffise; que ce soient là tes maximes & tes regles: mais défais-toy de cette soif insatiable de livres, afin que tu ne sortes pas de la vie en murmurant, mais avec une veritable joye, & en remerciant les Dieux de tout ton cœur.

IV. Souviens-toy depuis quel temps tu remets à faire ces reflexions, & combien de fois tu as refusé de te servir des occasions que

sans les deguiser & sans leur faire perdre leur nom, la Religion nous enseigne que nous devons estre bien-aises de soustrir, parce que nos soussirances ne peuvent jamais estre comparées avec la gloire qu'elles produitont.

Que par les changemens des élemens. ] Carles Philofophes enseignent que la terre se change en eau, l'eau en air, l'air en seu, &c. Voyez la remarque sur le cha-

pitre 48. du livre 1 v.

Mais défais-toy de cette fois insatiable de livres, assu que tu ne sortes pas de la vie en murmurant. Coux qui sont si avides de science, & qui en matiere de livres ne disent jamais, e'est assez, ne peuvent presque sortir de la vie sans murmure: car la mort les surprend toujours, & vient rompre quelque grand dessein, & il arrive alors immanquablement ce que Salomon dit dans l'Ecclesiaste: In multa sapientia multa sit indignatio: o qui addit scientiam, addit o laborem.

IV. Et combien de fois tu as refusé de te servir des oez assens que les Dieux t'ont presentées.) Nous avons encore plus de sujet qu'Antonin de nous faire ce reproche: par Dieu ne se lasse point de nous presenter les occasions

do

les Dieux t'ont presentées. Il est pourtant déja tems de connoître de quel monde tu fais partie, & que tu es descendu de cet Esprit qui gouverne l'Univers. Souviens-toy aussi que le temps de ta vie est limité, & que si tu ne t'en sers pour te rendre tranquille, il s'envolera, t'emportera avec luy, & ne reviendra jamais.

V. A toute heure applique-toy fortement, & comme homme & comme Romain, à faire avec gravité, avec douceur, avec liberté & avec justice tout ce que tu fais, & à éloigner toutes les autres pensées qui pourroient t'en détourner. Or le moyen le plus sur de les éloigner, c'est de faire chaque action comme si elle devoit estre la derniere de ta vie, sans temerité, sans aucune revolte contre la raison

de nous repenir; il nous y exhorte sans cesse & nous entendons tous les jours sa voix; mais nous méprisons ses richesses de sa patience, de sa bonté & de sa longue attente.

Il est poursant déja temps de connoître de quel monde su fais parsie.) C'est à dire de connoître le rapport que la nature de ton corps a avec celle de l'Univers: car cette connoissance te preparera à n'estre ni surpris ni étonné de quoy que ce soit qui lui arrive.

Et que tu es descendu.) C'est à dire, ton ame est descendue.

Et que si tu ne t'en sers pour te rendre tranquille.)
Pour aquerir cette tranquillité pure; qui consiste à n'obest à aucune passion, & à ne tomber dans aucun
vice.

V.TA

raison, sans déguisement, sans amour propre, & avec un parfait acquiescement aux ordres des Dieux. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a à pratiquer pour mener une vie heureuse & divine: car les Dieux ne demanderont rien davantage à celuy qui suivra ces regles.

VI. Tu te deshonores, mon ame, tu te deshonores: cependant tu n'auras pas toujours le tems de t'honorer toy-mesme: car la vie de chacun s'enfuit, & la tienne s'est presque entierement écoulée pendant que tu negliges d'avoir du respect pour toy, & que tu sais consister ta felicité dans les jugements

des autres.

VII. Pourquoy les choses du dehors t'occuperoient-elles? Fais-toy du loisir pour ap-

pren⊸ tiauer

V. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a à pratiquer pour mener une vie heureuse et divine.) Cela paroissoit peu de chose aux Storciens, qui avoient une grande idée des sorces de la nature. Mais Antonin n'en jugeoit pas ainsi. Il recommissoit que les forces de la nature viennent de Dieu, & avec ce secours, qui ne manque jamais à ceux qui tâchent de faire le bien, il trouvoit tout facile.

VI. Tute deshonores mon ame.) Cette expression est prise du cinquieme livre des Loix de Platon, qui dit que personne n'honore son ame comme il faut. On peut voir ce qui est remarqué sur le chap.xvr. de ce même livre.

VII. Fais toy du loisir, pour apprendre quelque chose Te bon & d'honnéte. ) Il dépend toujours de nous de prendre quelque chose de bon & d'honneste, & cesse de courir çà & là comme si tu estois agité par un tourbillon. Il y a encore un autre abus à éviter: C'est que la pluspart des actions de ceux qui travaillent le plus en ce monde, ne sont qu'une laborieuse oissveté & des niaiseries d'enfant, parce qu'ils n'ont pas un but certain, auquel ils dirigent toutes leurs pensées & tous leurs essorts.

VIII. II

nous faire ce loisir, & les affaires que nous alleguerons

ne seront pas une bonne excuse.

Et cesse de courir çà comme situ essois agité par un tourbillon.) Rien ne peint mueux la vie des hommes qui tracassent toujours dans le monde, se vont se viennent sans savoir pourquoy, plus chargez de leur oissveté, que de leurs affaires. Ennius a bien dit sur cette inquietude vagabonde:

Imus bue, bine, illuc. Cum illuc ventum, ire illine lubet.

Incerte errat animms, prater propter vita vivitur.

Nous allons là, de là nous allons ailleurs, & quand nous y sommes, il nous tarde d'en partir. Nostre espris erre sans savoir où il va ni où il veut estre, & la vie se

paße ainsi sans dessein & sans but.

Parce qu'ils n'out pas un bot certain.] Les Stoiciens, à l'exemple de Soctate, se sont plus attachez que les autres Philosophes à faire voir que le soudement de la vertu & de tous les devoirs de la viectivile consiste à avoir un but certain; & ce but estoit pour eux l'unilité publique, à laquelle ils disoient que le sage devoir toujours viser, comme Antonin s'en explique dans la suite.

VIII. Mais

VIII. Il arrive bien difficilement qu'on soit malheureux pour ne pas savoir ce qui se passe dans le cœur des autres: mais il est impossible qu'on ne le soit, si l'on ignore ce qui se passe dans son propre cœur.

IX. Il faut avoir toujours devant les yeux quelle est la nature de l'Univers, & quelle est la tienne; quel rapport a celle-cy avec celle-là, & quelle partie de quel tout elle est, & se souvenir qu'il n'y a personne qui puisse t'empecher de dire & de faire des choses convenables à cette nature, dont tu es une portion.

X. Theophraste, dans la comparaison qu'il a faite des pechez, autant qu'il est possible

VIII. Mais il est impossible qu'on ne le soit, si onignore te qui se passe dans son propre cœur.] On peut appliquer àcela ce vers d'Homere que Socrate avoit toujours dans la bouche:

\* otli w či µεράροιστ, κακόν τ'άραθόν τε τ'ετυκία.

C'est à dire dans le sens de Socrate, que tout ce qui se fait de bien & de mal pour nous, se fait cheznous, & il s'eu servoir pour détourner les hommes de toutes les sciences inutiles & de toutes les vaines curiostez, pour les porter à l'étude de la morale & au seul examen de seur propre cœur.

X. Theophrafie dans la comparation.] Voila Autonin declaré contre l'égalité des pechez que ceux de sa fecte avoient toujours soutenue si opiniâtrement & avec ble de les comparer en suivant les vues gene-rales, decide en grand Philosophe, que ceux qui viennent de la concupiscence, sont plus grands que ceux qui viennent de la colere: car celuy que la colere fait agir, semble resister à sa raison malgré luy & avec une secrette douleur: mais celuy qui obeit à sa concupiscence, vaincu par la volupté, paroist plus intemperant & plus effeminé dans ses fautes. C'est donc avec beaucoup de raison, & avec une verité qui fait honneur à la Philosophie, qu'il a ajoûté que le crime qu'on fait avec plaisir, est plus grand & plus punissable que celuy qu'on fait avec douleur & avec tristesse. En effet celuy qui est en colere, ressemble beaucoup plus à un homme qui a reçu quelque offense, & que sa douleur force à se venger; au lieu que le voluptueux se porte de son propre mouvement à l'injustice, pour assouvir sa passion.

XI. Fais & pense chaque chose comme pouvant sortir de la vie à chaque moment. S'il y a des Dieux, cen'est pas une chose bien fâcheuse que de quiter le monde, carils ne te seront aucun mal; & s'il n'y en a point, ou

qu'ils

tant d'injustice. Mais ce n'est pas la seule chose où il s'est éloigné des sentimens outrez des premiers Stoiciens.

XI. Car ils ne te feront aucun mal.] Comme les Stoïciens n'avoient aucune idée ni de péines ni de recompenses

qu'ils ne se messent pas des affaires des hommes, qu'ay-je affaire de vivre dans un monde sans Providence & sans Dieux? Mais il y a des Dieux; & ils ont soin des hommes: & ils ont donné à chacun le pouvoir de s'empescher de

penses éternelles après la mort, & que le plus grand caractere qu'ils reconnoissoient en Dieu, estoit une bonté infinie, ils estoient persuadez qu'apres cette vie on n'avoit rien à craindre, & que c'estoit une chose entierement opposée à la nature de Dieu, de faire du mal. La veritable Religion a tiré les hommes d'une securité si pernicieuse, en leur apprenant que nul ne pourra subsister devant la justice de Dieu, si Dieu ne luy

fair misericorde.

Et ils on donné à chacun le pouvoir de s'empescher de tomber dans de veritables maux.] Car Antonin ne reconnoilt pour veritables maux que les pechez & les vices; & quand il dit que Dieu a donné le pouvoir de s'empescher de tomber dans le vice, il s'éloigne encore du sentiment des autres Stoliciens, qui pretendoient que l'homme avoir par luy-même cette force sans le secours de Dieu. Mais quoy que ce sentiment d'Antonin soit plus épuré que celuy des autres Philosophes de la même secte, il pourroit encore induire à l'erreur que les Pelagieus adopterent ensuite, si on ne l'expliquoit favorablement. Car il sembleroit que cet Empereur eust voulu dire, que Dicu ayant donné aux hommes le franc arbitre, ils peuvent éviter le mal & faire le bien par leur propre choix & par leur seule volonté, sans aucun nouveau secours. Ce qui est faux & impie; & ce n'a pas esté le sentiment d'Antonin, puis qu'il reconnoist alleurs un nouveau secours à chaque moment & à chaque bonne action. Il a donc voulu dire que Dieu a donné à l'homme le pouvoir d'éviter le vice, & que ce pouvoir est entretenu & comme renouvellé à tous momens,

&

de tomber dans de veritables maux; & si dans toutes les autres choses qui arrivent necessairement il y avoit aussi des maux qui fussent de ce nombre, les Dieux y auroient pourvû, & nous auroient donné les moyens de les éviter: mais ce qui ne peut même rendre l'homme pire qu'il n'est, comment pourroit-il rendre la vie de l'homme plus malheureuse? Car si la nature avoit sousert ce desordre, ce seroit donc ou parce qu'elle l'auroit ignoré, ou parce que l'ayant connu, ellen'auroit pû ni le corriger, ni le prevenir. Or il est absurde de penser que la nature qui gouverne le monde, ait fait ou par ignorance, ou par impuissance une si lourde faute, que de permettre que les biens & les maux arrivent indiferemment & sans di

& tela est conforme aux verirez que la Religion nous enseigne.

Car si la nature avoit souffert ce desordre. ) La Nature est icy cet esprit intelligent qui gouverne l'Univers; c'est à dire Dieu.

Ou parce que l'ayant conun, elle n'auroit pli ni le corrèger, ni le preventr.) Antonin écrit icy pour refuter certains Philosophes qui soutenoient que la matiere estoit si foible & si corrompuë, que Dieu n'avoit pû la rétablir. Ce sentiment est impie, & les saints Peres l'ont combatu dans leurs écrits.

Or il est absurde de penfer que la Nature. ) Ce raisonne ament est tres-solide. Ou Dieu n'a pû empescher ce desordre, ou il l'aignoré. S'il l'a ignoré, il est aveugle; ou si l'ayant commu il n'a pas voulu y temedier, il est envieux; & s'il ne l'a pû, il est impuissant. Or on ne Tom 1.

distinction aux méchans & aux bons, la mort & la vie, l'honneur & le deshonneur, la douleur & le plaisir, la pauvreté & les riches. Toutes ces choses n'étant par elles-mêmes ni honteuses ni honnestes, arrivent également aux bons & aux méchans. Elles ne peuvent donc estre ni de veritables maux, ni de veritables biens.

XII. Il est d'une nature intelligente de penfer avec quelle vitesse tout s'évanoüit: que l'Univers absorbe bien-tost tous les corps, &c que le temps en éface incontinent la memoire: quels sont tous les objets sensibles, & particulierement ceux qui nous attirent par la volupté, ou qui nous rebutent par la douleur, &c ceux ausquels l'orgueil des hommes a attaché un éclat si generalement vanté: combien tous

ces

peut dire ni l'un ni l'autre sans un sacrilege horrible &

lans une detestable impieté.

Elles ne penvent donc estre ni de veritables maux, ni de veritables biens.) Cette consequence est sure, & la Religion nous enseigne cette verité, que les maux produisent des biens infinis à ceux qui aiment Dieu, & que les biens sont une source de maux pour ceux qui n'ont pas sa crainte.

XII. Il est d'une nature intelligente.) Qu'il y a peu de ces natures intelligentes! Si on pratiquoit ce qu'Antonin enseigne dans ce chapitre, on se procureroit une

veritable liberté.

Et ceux aufquels l'orgueil des hommes a arraché un éclat figeneralement vanié.) Comme les dignicez, lesemplois ces objets sont vils, méprisables, honteux, sujets à la corruption & à la mort mesme-Elle doit penser encore qui sont ceux dont les opinions & les sufrages donnent la reputation & dispensent la gloire; ce que c'est que la mort, & se souvenir que si l'on considere cette mort en la separant dans son imagination des fausses idées qu'on y attache, on trouvera que ce n'est autre chose qu'un ouvrage de la nature. Or de craindre un ouvrage de la nature, c'est estre enfant; & non seulement c'est un ouvrage de la nature, mais un ouvrage même qui luy est utile. Sur tout elle doit bien considerer de quelle maniere l'homme est uni à la Divinité, par quel endroit il en fait partie, &

plois, les charges, la naissance & toutes les autres chofes dont les hommes sont si entêtez.

Qui sont ceux dont les opinions & les suffrages donnent la reputation or dispensent la gloire.) Rien ne seroit plus propre à corriger un ambitieux, que de penser qui. sont ceux dont il brigueles suffrages : car il auroit honte de sa bassesse & de sa lâcheré, de vouloir estre estimé par des esclaves qu'il n'estime point & qui ne sauroient legitimement s'estimer eux-mêmes.

En la separant dans son imagination des fausses idées qu'on y attache. ) D'ordinaire les hommes ne craignent pas tant la mort, que l'appareil qui l'accompagne. Ils font tous comme ces malades foibles, qui craignent plus les operations de la chirurgie quand ils voyent deployer plusieurs instrumens.

Mais un ouvrage même qui luy est utile. ) Car le monde ne s'entretient que par ces changemens, & on peut dire

ce que deviendra cette partie, quand elle au-

ra quité le corps.

XIII. Il n'y a rien de plus milerable qu'un homme qui veut tout connoître, & tout embraffer, & qui non content de sonder les aby L mes de la terre, veut encore par les conjectures penetrer dans l'esprit des autres hommes, sans le louvenir qu'il luy doit suffire de conpoître cette Divinité qu'il a au-dedans de luy. & de luy rendre le culte qui luy est dû. culte qu'elle demande, consiste à la tenir libre de passion, à la garantir de la temerité, & à faire qu'elle ne soit jamais fâchée de ce que font les Dieux ou les hommes: car ce que font les Dieux, merite nos respects à cause de Leur vertu; & ce que font les hommes merite nostre amour à cause de la parenté qui est entre nous. Il arrive quelquefois aussi qu'il merite en quelque maniere nostre compassion à cause de l'ignorance où ils sont des biens &

dire que nous ne vivons que par la mort, mortibus vivi-

mus, comme disoit un ancien.

XIII. Veut encore par ses conjectures penetrer dans l'esprit des autres hommes.). Antoniume patle pas icy de la fausse vanité de ceux qui pretendent connoître les hommes par la physionomie. Il parle de la curiosité qui est naturelle à tous, & qui fait que nous travaillons bien plus à deviner ce que les autres pensent, qu'à savoir ce que nous pensons.

Il arrive quelquefou ausse qu'il merite en quelque mamiere nostre compassion.) Antonin met cette restriction. des maux : car cette ignorance est un aveuglement aussi pitoyable que celui qui empesche de discerner le blanc & le noir.

XIV. Quand tu aurois à vivre trois mille ans, & trente mille encore par-dessus, sou-viens-toy que l'on ne perd d'autre vie que celle qu'on doit perdre. Il n'y a donc point de disterence entre la plus longue & la plus courte vie: car le temps present est égal pour tout le monde, quoyque celuy qui est passé ne le soit pas. Or le temps

en quelque maniere, pour ne pas choquer trop ouvertement le dogme des Stoiciens, que la compassion est un

vice. Nous verrons ailleurs ce qu'il en pensoit.

XIV. Quand tu aurois à vivre trois mille ans. ) Ce raisonnement d'Antonin est seur. Il est absurde de dire qu'il y a un temps passe & un temps futur. C'est même une contradiction dans les termes. Il n'y a donc que le temps present, & par consequent la vie est égale pout tout le monde. Mais, dit on, un jeune homme qui meurt à vingt ans, perd plus que ce luy qui meurt à quaere-vingts, car il perd l'esperance d'un avenir plus long. Plaisante objection! Comme si la vie se mesuroit pre besperance, c'est'à dire, comme si on mesuroir une chose qui est par une autre qui n'est point. D'aisteurs, peut-on faire la moindre comparaison des choses qu'on espere en certe vieravec celles qu'on attend apres la mort? N'est-ce pas dans l'autre vie que subsistent veritablement les choses que nous ne voyons iey qu'en longe, & comme à travers d'épaisses tenebres, qui les déguisent ou qui les eachent? La morrne peut donc que convertir en realitez toutes nos esperances, & c'est dequoy beaucoup de Philosophes Pavens ont este tres-perfuadez.

Quoy queceluy qui est past , ne le sois pas. ] Ilne l'est

temps qu'on perd en perdant la vie, n'est qu'un moment: car personne ne peut perdre ni le passé, ni l'avenir. En esset comment se-roit-il possible d'ôterà quelqu'un ce qu'il n'a pas? Il faut donc se souvenir de ces deux points; l'un que de toute éternité toutes cho-ses sont semblables, qu'elles sont toujours un cercle, & qu'il n'y a point de dissernce entre voir les mêmes choses pendant vingt ou trente ans, & les voir pendant un temps infini; & l'autre, que celuy qui vit le plus long-temps, & celuy qui meurt sort jeune, sont tous deux la mesme perte: car ils ne perdent que le temps present, qui est le seul dont ils jouissent; perfonne, comme je l'ai déja dit, ne pouvant jamais perdre ce qu'il n'a pas.

XV. Tout n'est qu'opinion. Cela est assez

pas par le nombre, mais il l'est par l'existence: car il ne peut pas y avoir de différence de ce côté là entre les chofes qui ne sont plus, ou qui sont englouties dans un infiniqui les rend égales. C'est pourquey \* saint Jerôme dissoit sort bien: Entre celuy qui a vêcu dix ans G celuy qui en a vêcu mille, après qu'ils sont morts tous deux, tont le temps passé est égal. La seule différence qu'il y a, c'est que le vieillard est plus chargé de pechez que le jeune. Car les pechez subsistent independamment du temps.

X V. Tous n'est qu'opinion. ] Antonin veut dire que nos sens & nos lumieres nous trompent, & que nous ne sommes émus & conduits que par l'opinion que nous avons des choses, & nullement par les choses mêmes. Ce qui est vray. Nous nous imaginons savoir, & nous ne savons rien, † ou nous ne savons pas comme il faur.

\* Epift. 111. 11 Cor. 8

Mony-

clairement prouvé par ce que Monime Philofophe Cynique en écrit dans ses Ouvrages. L'utilité de ce qu'il dit est assez sensible, si on n'en prend que ce qui est conforme à la verité.

XVI. L'ame de l'homme se deshonore en plusieurs manieres, dont voici les principales. Elle se deshonore, lors qu'elle devient, autant qu'il est en son pouvoir, comme une espece d'abcés & d'ensture dans le corps du mon-

Monyme Philosophe Cynique. ] Disciple de Diogene & de Cratés.

Si on n'en prend que ce qui est conforme à la verité. Le sage Empereur ajoûte cela, pour donner aux esprits un antidote contre le poison répandu dans les Ouvrages de Monyme, qui pour faire douter les hommes des veritez les plus constantes, rendoit sa these si generale, qu'il y rensermoit les choses spirituelles, & toute la Reli-

gion.

XVI. L'ame de l'homme se deshonore en plusieurs manieres.] Antonin a eu en vuë le commencement du livre v. des Loix de Platon, qui dit que l'homme deshonore son ame, quand il s'occupe du soin d'amasser des richesses; quand il a pour elles de la complaisance; qu'il se croit tout permis, & qu'il s'abandonne aux voluptez; quand au lieu de s'accuser de ses pechez, ils les rejette sur les autres; quand il commet des actions qui doivent estre suivies du repentir; quand il ne sousser pas courageusement les travaux, les blessures, &c. quand il estimé cette vie comme un grand bien; quand il preser la beauté à la vertu, car c'est preserer la terre au ciel; quand il ne suit pas de tout son pouvoir ce que la loy condamne, & ne recherche pas ce qu'elle approuve, &c.

monde: car d'estre fachée de ce qui arrive, c'est se retirer & se separer de la nature universelle, qui comprend & enferme en elle-même toutes les natures de tous les estres particu-Elle se deshonore quand elle a de l'aversion pour quelqu'un, & qu'elle va contre luy pour luy nuire, comme cela arrive dans la colere. Elle se deshonore, lors qu'elle se laisse vaincre par la volupté & par la douleur. Elle se deshonore, lors qu'elle use de dissimulation, & que dans ses paroles, ou dans ses actions, elle employe la feinte ou le mensonge. Elle se deshonore, lors qu'elle ne raporte à aucun but ses actions ni ses mouvemens, mais qu'elle agit temerairement, sans dessein & sans suite : car jusques aux moin-

Elle se desbonore lors qu'elle use de dissimulation, caque dans ses paroles ou dans ses attions elle employe la feinte on le mensonge. Les Payens ont eu plus de respect pour la verité, que beaucoup de Chretiens, qui croyent qu'il est permis d'user de feinte, de dissimulation & de mensonge. Ciceron dit dans le 111. Livre, des Offices: Exomni visa simulatio & dissimulatio totlenda est. La feinte en la dissimulation doivent estre bannies de tone commerce. Et ratio igitur possulat, ne quid insidiose, ne quid simulate, ne quid fallacter. Laraison veut done qu'on n'employe jamais ni la fraude, ni la feinte, ni la surprise. Entre tous les Payens, même les plus corrompus & les plus aveugles, on n'en trouvera pas un seul qui se soit aveis de sauver le mensonge & la mauvaise soy par le pernicieux secours des équivoques, & des re-Reictions.

dres choses, tout doit estre raporté à une sin; or la sin que tout homme raisonnable doit se proposer, c'est de suivre la raison & les loix de cet Univers, qui est la plus ancienne des Villes & des Republiques.

XVII. Tour le temps de la vie de l'homme n'est qu'un point; la matiere dont il est composé, n'est qu'un changement continuel; ses sens sont emoussez & incertains; son corps n'est qu'une corruption, l'esprit qui l'anime qu'un vent subtil, sa fortune qu'une nuit obscure, & sa reputation qu'un fantôme. Pour

Qui est la plus ancienne des Villes es des Republiques.] Cet endroit me sait souvenir d'un beau passage de Plutarque, qui dit en quelque endroit de ses Morales, que Dieu qui atout créé, qui est tout puissant, somme dit Pindare, a créé le monde comme une ville commune aux hommes & aux Dieux, asin qu'ils y habitent avec la justice & la vertu.

XVII. Tous le temps de la vie de l'homme n'est qu'un point.] On ne sauroit trouver que que part que ce soit un plus beau portrait de l'homme. Il est bien difficile de le bien lire & d'avoir encore de la vanité.

La matiere dont il est composé, n'est qu'un changement continuel. C'est pour quoy Platon failoit cette admirable définition del homme par rapporrau corps: L'homme est ce quen'est point. Je nesai si tout le monde la gostera: pour moy j'en suis charmée. Socrate & les Platoniciens avoient puisé ce sentiment dans la doctrine de Parmenide, qui avoit enseigné, que dans la nature, out dans l'Univers, il y a deux parties; l'une inconstante, ragabonde, sujette au changement, & qui sans cesse est

Pour tout dire en un mot, ce qui est du corps, a la rapidité d'un sleuve; ce qui est de l'esprit, est une sumée & un songe; la vie un combat perpetuel & un voyage dans une terre étrangere, ensin la reputation dont l'homme se slatte aprés sa mort, n'est qu'un oubli. Qu'est ce donc qui peut le conduire heureusement dans une route si difficile? C'est la Philosophie seule. Cette Philosophie consiste à conserver son ame entiere & pure, toujours maîtresse de la volupté & de la douleur; à ne permettre jamais qu'elle sasse rien temerairement,

autrement & autrement diposée: c'est à dire la matiere, qu'il appelle par cette même raison, sujette à l'opinion; & l'autre toujours dutable, incorruptible, toujours semblable à soy même, & exemte de toute sorte de changement; en un mot, qui est toujours, & toujours une: & c'est la partie intelligente, e'est à dire Dieu; & cela s'accorde parsaitement avec le nom que Dieu prend dans l'Ecriture sainte, \* Jesus celai qui suis, parce qu'à luy seul appartient proprement l'estre permanent, & que toutes les autres choses changeant perpetuellement, & passant toujours d'un estre à un autre, sont & ne sout pass.

Ensin la reputation dont l'homme se slatte après sa more, n'est qu'un oubli. ] Car la plus grande reputation comparée à l'éternité, u'est qu'un moment et pas même un

moment.

C'est la Philosophie seule. ] La Philosophie proprement prise n'est que la connoissance des choses divines & humaines, la Religion.

Qu'alle

ment, qu'elle use de dissimulation, ni qu'elle s'éloigne de la vérité, & à faire en sorte qu'elle soit toujours suffisante à elle-même, qu'elle n'ait jamais besoin qu'un autre fasse quelque chose, ou qu'il ne la fasse pas; de plus, qu'elle reçoive tout ce qui luy arrive comme venant du même lieu d'où elle est sortie; qu'elle attende toujours la mort avec un esprit tranquille, & comme sachant bien que cette mort n'est autre chose que la dissolution des élemens dont chaque animal est composé. Car s'il n'arrive jamais rien de sâcheux aux élemens mêmes qui soufrent ces changemens con-

Qu'elle soit toujours suffisante à elle même. ] Elle ne

le peut sans le secours de Dieu.

Qu'elle n'ait jamais besoin qu'un autre sasse quelque ehose, ou qu'il ne la sasse pas. J'Antonin voudroit rendre l'homme sage trop indépendant, s'il parloities des choses temporelles & des secours que les hommes se doivent les unsaux autres; aussi n'est-cepasson sens; il ne parle que de ce qui regarde le veritable bonheur, qui

ne l'auroit jamais dépendre de l'action d'autruy.

Quecette mort n'est autre chose que la dissolution des élemens, dont chaque animal est composé.] C'estoit l'opinion des Platoniciens, qui l'avoient prité d'Empedocle, que la naissance & la durée des corps n'estoient que l'union & l'assemblage des premiers principes, & la mort leur separation; & qu'ains, comme rien ne naissoit, c'est à dire, qu'il n'y avoit pas de création nouvelle, rien ne perissoit non plus; il n'y avoit ni procreation de rien, ni reduction à rien; & cela est vray pour la matiere depuis que le monde a esté tiré du neant.

#### 60 Reflexions Morales de l'Emp.

continuels & qui ne font que passer toujours de l'un à l'autre, pourquoy apprehenderoiton la dissolution & le changement de tout le corps, puisque ce changement & cette dissolution sont selon la nature. Or tout ce qui est selon la nature ne peut estre un mal.

RE

Geogra éséécris à Carnunte.





# REFLEXIONS MORALES

D E

# L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

#### LIVRE TROISIE ME.

On seulement il faut penser que nostre vie se consume chaque jour, & devient plus courte: mais encore il faut considerer que si on tit long temps, on n'est pas assuré de conserver

REMARQUES.

SUR

#### LETROISIE'ME LIVRE

I. Jon seulement il faut penser que nostre vie se cond sume chaque jour. Automn enhorte les hommes par les motifs les plus pressans, à tout quiter, pour s'adonner entierement à l'étude de la sagessa C Z avant la même force d'esprit & le jugement necessaire pour la contemplation & pour l'intelligence des choses divines & humaines: car dés le moment qu'on tombe en enfance, on conserve bien les facultez de transpirer, de se nourrir, d'imaginer, de desirer, & toutes les autres de cette nature: mais de se servir de soymème, de remplir ses devoirs, d'examiner la verité de ses prejugez & d'estre en état de juger s'il est temps de quiter la vie, ensin tout ce qui demande une raison mâle & bien exercée, tout cela est déja éteint en nous. Il faut donc se hâter, non seulement parce qu'on approche tous les jours plus prés de la mort:

avant que l'âge vienne seur ôter, ou affoiblir leur rai-

Dés le moment qu'on tombe en enfance. ] Cela est fondé sur le proverbe qui ne se trouve que trop souvent veri-

table, Vieillards deux fois enfans.

Et d'estre en état de juger s'il est temps de quitter la este.] Les Storciens eroyoient qu'il estoit d'un homme sage, de quitter la vie dans les necessitez pressantes, ou lors qu'il se voyoit en état de ne pouvoit plus remplir ses devoirs. Il est étonnant qu'Antonin n'attpas reformé une opinion si injuste & si contraire à la raison & à la na ture même, sur tout Socrate lui ayant appris que Dieu nous a mis dans ce monde comme dans un poste que nous ne devons jamais quitter sans sa permission.

Il faut donc nous bâter.] Il veut dire qu'il faut se hâter de connoître & d'apprendre. Mais, dira t'on, à quoy sert-il d'apprendre quand on est si prés de la mort? Cela sert à ne pas la craindre, & à sortir de la vie avec

plus de tranquillité.

mais aussi parce que la connoissance & l'intelligence des choses nous abandonnent souvent avant que nous mourions.

II. Il faut considerer que les choses qui arrivent fortuitement ou necessairement aux estres que la nature produit, ont quelque chose d'agreable & de charmant, comme ces parties du pain, qui dans le four s'entr'ouvrent & se separent: car ces mêmes parties que la force du seu a separées & désunies contre le dessein du boulanger, ne laissent pas de donner certaine grace au pain, & d'exciter à le manger. Tout de même les sigues les plus mûres se rident & se fendent, & ce qui appro-

II. Il fant aussiconsiderer que les choses qui arrivent. Antonin combat icy le sentiment de ces athées, qui voyant dans la nature plusieurs choses qui leur paroissent ou difformes ou inutiles, ou même muifibles, pretendent tirer de la des consequences seures, qu'il n'y a point de Dieu, ou que s'il y en a, il ne se messe point du tout des affaires des hommes, & laisse aller le monde an hazard. Il leur apprend donc que ces mêmes chofes ne sont rien moins que ce qu'ils pretendent, & qu'elles ont leurs graces & leurs beautez, en co qu'elles sont ou les suites ou les accompagnemens des estres où elles se trouvent. Antonin n'a cu garde de tomber dans le ridicule des anciens Stoiciens, qui soutenoient qu'il n'y avoit rien d'inutile dans le monde, qu'une puce servoit à nous éveiller, & une souris à nous rendre soigneux, comme Chrysippe l'avoit écrit dans ses livres.

Ou forenisement on necossairement.) Autonin n'admet point de hazard. Il appelle necessaires les choses qui sont

proche de la pourriture, donne de la beauté aux olives qui commencent à mûrir. Les épics qui baissent la teste, la ferocité du lion, l'écume du sanglier, & plusieurs autres choses semblables, si on les regarde separément, n'ont rien qui approche de la beauté: cependant parce qu'elles accompagnent les estres que la nature produit, elles leur donnent de l'agrément, & plaisentaux yeux. Par la même raison, si quelqu'un a l'espritassez sort & assez profond pour contempler & connoître, toutes les choses qui arrivent dans cet Univers, il n'en trouvera presque pas une, non pas même de celles qui arrivent en consequence & à la suite des autres, qui n'ait ses graces particulieres , & qui ne serve à relever la beauté du Tout, dont elle fait partie. Ainfiil ne verra pas avec moins de plaisir les bestes feroces vivantes, qu'il les verroit dans les ouvrages de Statuaires & des Peintres.

TI

toujours les suites des autres; & forsuites, cellés qui arrivent ou contre le dessein de l'ouvrier, ou sans aucune necessité apparente, quoy qu'elles viennent des causes que la Providence conduit.

Si quelqu'un al esprit assez sort & assez prosond pour sontempler & convoistre. En essez il n'y a que les esprits prosonds qui soient capables de parvenir à cette connoissance des causes & des essez estres que la na.

ture produit.

Qu'il les verrois dans les ouvrages des Statuaires co- des Beintres. ] Aristote écrit dans le Chap. 1v. de sa PoëtiMarc Antonin. L I v. III. 65
El trouvera que les vieilles & les vieillards ont leur beauté, aussi-bien que les jeunes gens, & il verra avec les mêmes yeux les uns & les autres. Enfin il découvrira dans une infinité de semblables sujets des beautez qui ne sont pas sensibles à tout le monde, mais seulement à ceux qui sont accoutumez à la nature & à ses ouvrages.

MI. Hypocrate, aprés avoir guéri plusieurs maladies, est mort luy-même de maladie. Ceux qui ont fait profession de prédire la mort aux autres, ont ensin subi leur destinée. Alexandre, Pompée, Cesar aprés avoir détruit de fond en comble tant de villes & désait tant de milliers d'hommes dans les combats; sont ensin morts à leur tour. Heraelyte ayant si long-tems discouru sur l'embrasement qui

que, que naturellement les hommes aiment si fort l'imitation, qu'ils voyent dans la peinture avec un tres grand plaisir les objets qu'ils n'oseroient regarder dans la nature. Antonin a égard icy à cette verité.

Il tronvera que les vieilles en les vieillards ont leur beanté. ] Antonin a reduit icy dans ses justes bornes un sentiment outré des Philosophes de sa secte, qui preseroient la laideur & la vieillesse à la jeunesse & à la beauté, & qui sourenoient qu'il n'y avoit que cela d'aimable, & que l'amour qu'on avoit pour une laide personne, cessoit des qu'elle devenoit belle. Ce paradoxe leur attisoit la raillerie des honnestes gens, qui les comparoient à des moucherons qui suyent le bon vin, & qui n'aiment que le vinaigre.

devoit consumer le monde, a fini par les eaux qui ont rempli ses entrailles, & il est mort tout couvert de sumier. Democrite est mort mangé des poux, & c'est une autre espece de vermine qui a fait mourir Socrate.

A quoy aboutissent tous ces discours? Tu

III. A fini par les eaux qui ont rempli ses entrailles, et est mort tone couvert de fumier.] Heraclite estant hydropique demanda à ses Medecinss ils ne pour roient pas convertir cette inondation en secheresse. Les Medecins luy ayant répondu qu'ils n'avoient aucun secret pour cela, il se mit dans du sumier au Soleil, croyant que la chaleur de ce sumier dissiperoit l'eau dont il estoit plein. Ce remede ne réüssit pas, & il mour ut dans le funier. Antonin lui donne icy un ridicule qui est bien sensible. Ce Philosophe s'amuse à discourir de l'embrasement du monde, chose tres-éloignée, & qui ne le touche en rien, & il ne voit pas qu'il va perir par un deluge d'eaux, dont il sera luy même la source.

Democrise est more mange des poux.] Antonin est le seul qui parle ainsi de la mort de Democrite. L'opinion commune est qu'il se sit mourir luy-même, voyant que

la vieillesse lui affoiblissoit l'esprit.

C'est une autre espece de vermine qui a fait mourir Soerate. ] Il parle des accusateurs de Socrate & du peuple qui leste mourir. J'ai vû des gens du monde qui estoient choquez de cette expression, & qui la traitoient de turlupinade. C'est leur faute; rien n'est plus serieux. Comme les Philosophes ont comparé les Tyrans aux lions & aux tigres, ils out aussi comparé le peuple aux anima ux les plus dégoûtans & les plus vils: & il faut estre accourumé à leur langage.

A quoy aboutissent tons ces discours? Tout ce qu'Antonin vient de dire sent l'homme qui craint la mort & qui tâche de se raffermir par des exemples. Or

tous

t'es embarqué, tu as fait ta course, tu es abordé où tu devois aller, sors du vaisseau. Si tu en sors pour arriver à une autrevie, tu y trouveras des Dieux; & si en es privé de tout sentiment, tu cesseras d'être sous le joug des douleurs & des voluptez, & de servir à un vase si fort au-dessous de ce que tu es : car icy sans contredit la partie qui sert est plus excellente, puisque c'est l'esprit, cette Divinité qui est audedans de toy, au lieu que l'autre n'est que du sang & de la poussiere.

IV. Ne consume point le temps qui te reste à vivre à penser aux autres, quand cela n'est d'aucune utilité pour le public : car ces pensées te priveront d'une autre chose qui t'est plus importante, je veux dire qu'ayant l'esprit occupé de ce que celui-cy ou celui-là fait, pourquoy il le fait, de ce qu'il dit, de ce qu'il pense, ou de ce qu'il veut entreprendre; toutes

29

tous ces exemples sont inutiles & ne sont rien à nostre fait. Il n'est pas question de savoir ce qui est arrivé aux autres. Il s'agit de connoître que la vie estant un voyage que les uns achevent plutost, les autres plus tard, quand on est au port, il est ridicule de souhaiter d'estre encor le joüet des vents & des tempestes. Voila le sens de cette demande, à quoy aboutissent tous ces discours?

IV. Quand cela n'est d'aucune utilité pour le public.]
Car nous devois employer toutes nos pensées & tous nos talens à l'utilité publique, parce que ce sont des dons de Dieu, \* 60 que, comme dit saint Paul, le S. Espris n'a esté donné à chacun que pour ce qui est utile à tous.

\* I Cor. 12.

ces choses te feront errer hors de toy-même; & r'empescheront d'estre attentif à conduire & à observer ta propre raison. Il faut donc éviter toutes les pensées vaines & inutiles, sur tout celles que la curiosité & la malice font naître. Tu dois aussi t'accoûtumer à ne penser aucune chose, sur quoy si quelqu'un te domandoit tout d'un coup ce que tu penses; tu ne pusses répondre avec liberté & sur le champ: Je pensois cela & cela; asin que par là tu fasses connoître que tu n'as rien dans le cœur qui ne soit pur, simple, bon, & qui ne convienne à un homme qui est né pour la so-. cieté, qui rejette entierement les pensées de Iuxe & de volupté, qui méprise les vaines disputes, l'envie, les soupçons, & enfin tout ce que tu ne pourrois avoiier sans honte. Un homme comme celuy-là, qui ne remet point de jour à autre à se rendre plus parfait, doit estre regardé comme le prestre & comme le

Ta propreraifon. ] C'est à dire ton esprit, ton ame;

qui est ce que tu as de pur.

Tu dois aussi t'accousumer à ne penser aucune chose, sur quoy si quelqu'un te demandoit, & c ] Ce precepte me paroit divin; il n'y a que les Saints qui puissent le mettre en pratique. Et à quel degré de sainte de faut-il pas même estre parvenu, pour pouvoir toujouts dire sout ce que l'on pense, sans jamais rien dire dont on doive rougir?

Doitefueregardé comme le prefire con comme le mimifire des Dieux, , fervant sonjours la Divinité.] Costa ministre des Dieux, servant toujours la Divinité qui est consacrée au-dedans de luy comme dans un temple. C'est cette Divinité propice qui le rend indomptable à la volupté, invulnerable à la douleur, insensible aux injures & aux violences, & inaccessible aux vices & à tous les desirs déreglez. C'est elle qui le rend un vaillant athlete dans le plus grand de tous les combats qu'il faut soûtenir, pour ne se laisser vaincre par aucune de ses pasfions; qui luy donne une justice, dont il est entierement penetré. C'est elle enfin qui luy fait recevoir avec plaisir tout ce qui luy arrive par les ordres de la providence, & quil'occupanttout entier ne luy laisse le temps de penser à ce que les autres pensent, disentou font. que dans des necessitez pressantes, & lors qu'il y va de l'interest du public. Car il ne s'occupe qu'à faire les choses qui sont de luy, & il ne pense qu'à celles qui luy sont assignées par la nature universelle. Il tâche de per-

Il iache de perfectionner la beausé de celles là , & il

pensée est grande & noble, & les Chrétiens en pourroient saire aujourd'huy un heureux usage, s'ils vouloient sergarder comme les prestres & les ministres du S. Esprit qui habite dans leurs cœurs, luy rendre le suke qui luy est dû, & ne l'assiger jamais par aucun desordre. Saint Pierre dit formellement que nous sommes le temple spirituel & les \* saints prestres pour offrir des victimes spirituelles.

féctionner la beauté de celles-là, & il est convaincu de la bonté do celles-cy. Car ce qui est destiné à chacun, luy est convenable & utile, & tend avec luy à la même sin. Il se souvient qu'il y a une étroite union & parenté entre tous les estres raisonnables, & qu'il est de la nature de l'homme d'avoir soin de tous les hommes. Il ne recherche pas l'estime de tout le monde indisseremment, mais seulement de ceux qui vivent conformement à la nature; & pour ceux qui vivent d'une autre maniere, il a toujours devant les yeux quels ils sont dans leur domestique, en public, le

est convainen de la bonté de celles-cy.] On ne peut rien voir de plus parfait. Voila l'état où doit estre un veritable Chretien, estre convaincu que tout ce qui luy arrive, luy est bon, & travailler à faire que tout ce qui vient de luy, soit beau, c'est à dire, juste & agreable à Dieu.

Il ne recherche pas l'estime de tout le monde indisseremment.] Socrate prouve dans le Criton, que ceux qui preserent l'estime du peuple à celle des Sages, corrompent cette partie d'eux-mêmes, qui ne vit que par la justice, & que l'injustice seule détruit. Mais pour bien savoir celuy de qui nous devons rechercher l'estime, voicy une regle qui ne trompe point: Comme un athlete ne recherche pas l'approbation des spectateurs, mais celle de ses juges; ainsi un veritable Chretien, dont toute la vie n'est qu'un combat, n'attend pas sa louange des hommes, mais de Dieu.

Il atonjours devant les yeux quels ils sont dans leur domestique, en public, le jour, la nuis. Si on suivoit bien cette idée d'Antonin, & qu'on examinast de prés

la

jour, la nuit, & dans quelles compagnies ils font confondus, & pour ainsi dire, embourbez. Enfin il ne fait aucun cas de plaire à des gens qui ne se plaisent pas à eux-mêmes.

V. Ne fais rien malgrétoy, rien que tu ne rapportes à l'utilité publique, rien que tu n'ayes auparavant bien examiné, & rien enfin par caprice ou par passion. N'embellis point tes pensées par la beauté & l'élegance du discours; évite de trop parler, & ne te messe point de beaucoup d'affaires. Que le Dieu qui est au-dedans de toy, conduise & gouverne un homme mâle, un bon vieillard, un ci-

toyen,

la vie de la pluspart des hommes, on rougiroit de leur estime, & on se consoleroit aisément de leur mépris.

Dans quelles compagnies ils sont confondus, & pont ainsi dire embourbez. ] Antonin considere avec rasson les méchantes compagnies comme des bourbiers, où la

pluspart des hommes achevent de se corrompre.

Il ne sait aucun cas de plaire à des gens qui ne se plaissent pas à eux mêmes. ] Je suis charmée de cette définition des soux & des vicieux: Ils ne sauroient se plaire. On peut seur dite ce que Tires as dit à Edipe dans Sophocie: Les gens de vostre naturel sont insupportables à eux mêmes. En esset, le vice est une corruption de l'ame & une sedition intestine qui sait combattre le vicieux contre luy-même; le choque, le trouble, le travaille, ne luy laisse pas un seul moment de repos, & l'empesche de jouir même de ses prosperitez apparentes.

V. N'embellis point res penstes par la beauté & l'élegance du discours. ] Chrysippe avoit éctit dans le premier livre toyen, un Romain & un Empereur, qui s'est luy-même mis en état, qu'il n'attend que le son de la trompette, pour sortir de la vie sans aucun retardement. N'ayes jamais recours au serment ni au témoignage d'autruy, pour consistent tes paroles. Qu'il paroisse toujours de la gayeté sur ton visage. Accoutume-toy à te passer du service des autres & du

re-

livre de la Rhetorique: Non feulement il faut negliger la collisson des voyelles, pour ne penser qu'à ce qui est plus grand or de plus grand emportance: mais il faut encore laisser passer certains defauts or certaines obscuritez, of fairemême des solecismes dont d'autres rougiroient. Le même Philosophe disoit pourtant dans un autre endroit du même livre, que non seulement il falloit embellir son discours par des ornemens honnêtes & simples, mais qu'il falloit même avoir soin de ses gestes, de sa voix & cette contradiction pour roit estre accordée. Ce qu'il y a de certain, c'est que les Stociens méprisoient sott l'eloquence, & la croyoient indigne de faire les soins du sage, qui n'est, comme dit Epictete, ni parole, ni distion.

N'aye jamais recours au ferment ni antémoignage d'auerny pour confirmer ses paroles. ] Il n'y avoit presque que de l'orgueil dans les raisons qui pottoient les Stoiciens à désendre le serment & à condanmer œux qui avoient recours au témoignage d'autruy pour confirmer leurs paroles. Car ils presendoient que le sage meritoit d'estre cru par luy seul sans aucun serment. En effet, comme dit Eschyle, ce n'est pas le serment qui rend l'homme croyable, c'est l'homme qui rend croyable le serment. Mais la veritable Religion, qui nous enseigne à ne point jurer en vain & pour des choses de nean, à repos qu'ils te peuvent procurer. En un mot, sois serme & droit par toy-même, & n'aye point d'autre appuy.

VI. Si dans la vie tu trouves quelque chose de meilleur que la justice, la verité, la temperance & la force d'esprit, en un mot qu'une ame contente d'ellemême dans tout ce qu'elle fait selon les regles de la raison, & satisfaite de sa destinée

dans

cause de la sainteré & de la Majesté du nom de Dieu, & qui veut que nos paroles soient oni & non, nous enseigne aussi que le serment est permis & souable même en certaines occasions. C'est la fin des differends detous les hommes, & Dieu même a bien voulu confirmer ses promesses par le serment. Ce qu'il y a à dire, c'est qu'il n'en faut user qu'avec beaucoup de retenue, & lors qu'on ne peut s'en empescher sans blesser la charité. Aussi Epictete ne l'avoit-il pas condamné absolument, acrils'estoit contenté de dire: N'aye jamais recours un serment, si tu peux t'en empescher; & si tu ne le peux, ne t'en sers que le moins qu'il te sera possible. Les Anciens remarquent qu'Hercule ne jura qu'une seule sois dans toute sa vie.

En un mot, sois ferme & droit par toy même, & n'aye point d'autre appuy.] Cela est fort bon, d'empe-scher les hommes de mettre leur confiance dans les creatures, maisen même temps il faut leur enseigner à ne presumer rien d'eux-mêmes, & à n'attendre leur force que de Dieu; & c'étoit le sentiment d'Antonin, qui en établissant le libre arbitre, n'ôtoit rien à la grace & au secours du cel.

VI. Si dans la vie tu trouves quelque chofe de meilleur.] Tout cet article me paroît admirable, & l'infinuation dont Antonin use, est bien plus efficace que les preceptes tout nuds. Car il n'y a rien que les hom-Tome I.

dans tout ce qui luy arrive contre son gré; A tu trouves, dis-je, quelque chose de meilleur, attache-toy de tout ton cœur à ce bien inestimable, & jouis de ce tresor que tras trouvé. Mais si tu ne vois rien de meilleur que cette partie de la Divinité qui a son temple au-de-dans de toy, qui se rend toujours la mastresse de tous ses mouvemens, qui examine avec soin toutes ses pensées, qui, comme disoit Socrate, se délivre de la tyrannie des passions qui agitent les sens, qui est toujours soumise aux Dieux, & qui a toujours soin des hommes: Si toutes les autres choses te paroissent petites & méprisables auprés d'elle, ne donne place à aucune: cart'y estantune fois soumis, il ne dépendra plus de toy de t'en defaire pour t'at-tacher uniquement à ce bien qui t'est veritablement propre, & qui est à toy. Il n'est pas juste que rien d'étranger vienne tenir teste à ce veritable bien qui est l'unique auteur de la societé & de la raison Je dis, rien d'étranger, comme les applaudissemens du peuple, les Principautez, les richesses & les voluptez : car pour peu que nous donnions entrée à tout cela, & qu'il nous paroisse sortable, il prend d'abord le dessus, & nous entraine avant que nous y prenions garde. Choisis donc librement & simplement tout ce qui re paroist le meilleur. meil\_ meilleur, c'est ce qui est utile, & voicy une regle seure pour le discerner: Tout ce qui t'est utile, entant que tu es animal raisonnable, c'est ce qu'il faut retenir; & tout ce qui ne t'est utile qu'entant que tu es simplement animal, c'est ce qu'il faut rejetter. Conserve seulement ton jugement libre & dégagé de toutes sortes de préjugez, asin qu'il puisse faire surement cette disserence.

VII. Garde-toy bien d'estimer jamais comme utile une chose qui te sorcera un jour à manquer de soy, à violer la pudeur, à hair, soupçonner ou maudire quelqu'un, à estre dissimulé, à desirer des choses qui demandent des murailles ou des voiles pour estre cachées. Celuy qui n'estime que son ame, c'est à dire son propre genie; & le sacré culte qu'on rend à ses vertus, ne fait rien qui sente la tragedie. Il ne s'abandonne point aux gemissemens; il ne demande ni sa solitude, ni le grand monde; & ce qui est

mes aiment tant que d'avoir la liberté de choisir. Il semble que saint Paul ait voulu s'accommoder à cette inclination qui nous est si naturelle, quand il nous dit : Eprouvez toutes thoses, co retenez ce qui est bon.

Tout ce qui t'est utile ene ant que tu es animal vaisonneble.] Que cette regle est belle, & de combien de saux plaisirs sevreroit-elle les hommes, s'ils y faisoient reflexion!

VII. Ne fait vien qui fenre la Tragedie.] C'est une expression pleine de force & de sens. C'est pour dire Da uv'il

encore plus considerable, il vit sans crainte & fans desir. Il ne se met point en peine quel temps il a encore à joiir de la vie; il est toujours prestàla quitter, comme à faire toute autre action honneste & vertucuse; enfin son unique soin, pendant qu'il est sur la terre, c'est de tenir toujours son ame en état de faire tout ce qui est propre à l'homme & utile à la societé.

VIII. Dans l'ame d'un homme temperant & purgé de toutes les passions, il n'y a ja-mais ni meurtrissure, ni corruption cachée; jamais la Parque ne le surprend, & ne tranche la vie avant qu'elle soit complette, comme si c'estoit un Comedien qui se retirât avant qu'il eût achevé de jouer sa piece. De plus il n'y a ni bassesse ni orgueil, rien de forcé,

qu'il ne tombe jamais dans aucune de ces passions violentes & outrées qui regnent dans les Tragedies, & qu'il n'y

a en luy que simplicité & verité.

YIII. Dans l'ame d'un homme temperant & purgé de toutes les passions. ] Purger les passions chez les Stoï-ciens, c'est à dire les chasser, les emporter toutes sans qu'il en reste une seule. Mais Aristote entend par purger les passions, les reduire à la mediocrité, de maniere qu'elles soient toujours soumises à la raison.

Jamais la Parque ne le surprend, ni ne tranche sa vie avant qu'elle soit complette. En effet il n'y a que nos passions vicieuses qui nous font croire que quand nous mourons, nostre vie n'est pas encore complette. Cette ressezion d'Antonin, qui ne paroist rien d'apord, est tres-judicieuse & tres-solide.

ni de déchiré, rien qui craigne la censure,

ni qui cherche l'obscurité.

IX. Respecte & cultive ton imagination, car tout dépend d'elle, afin qu'elle n'engendre point dans ton esprit des opinions contraires à la nature & indignes de la raison. Or ce que la nature & la raison demandent, c'est que tu retiennes ton consentement, que tu aimes les hommes, & que tu obéisses aux Dieux. Rejettant donc tous autres soins, ne t'attache qu'àces trois choses, & souvienstoy que le seul temps qu'on vit, c'est le present, qui n'est qu'un point; tout le reste du temps est ou passé ou incertain. La vie de chacun n'est donc qu'un moment; le lieu où il la passe, qu'un petit coin de terre; & la re-

pu-

Ni de déchiré. ] Ce terme est expressif. Il y a du déchiré dans un homme, quand il se separe des autres hommes, & qu'il rompt le lien de la societé. On peut voir le ch. 35. du livre v 111.

IX Respette es cultive ton imagination. Car c'est l'imagination qui produit les opinions. Ainsi on peut dire que c'est elle qui gouverne la vie des hommes. Par l'imagination Antonin entendicy la partie superieure de

Pame; l'esprir intelligent.

C'est que tu retiennes ton consentement.] Car toutes les choses terrestres estant douteus, incertaines & entierement inconnuës à l'homme, le sage n'en doit point juger. Tout au plus il doit imiter la retenue des Philosophies Cyrenaiques, qui abandonnant le dehors & se renfermant uniquement dans leur sentiment, n'assurcient jamais d'une chose, Cela est, & disoient toujours, 11

D 3 fem-

putation la plus durable, qu'une chimere qui s'évanouit bien-tost, & qui passe successivement à des hommes, qui mourant presque dés qu'ils sont nez, bien loin d'avoir le temps de connoître ceux qui sont morts avant eux, n'ont pas celuy de se connoître eux-mêmes.

X. A toutes les regles que je t'ai données, su peux encore ajoûter celle-cy; c'est de faire toujours une désinition ou une description exacte de tout ce qui peut tomber dans la penfée, de sorte qu'on voye precisément sa matiere, que l'on connoisse toutes ses parties separément, & qu'on sache son veritable nom & le nom des choses dont il est composé & dans lesquelles il sera dissous. Car il n'y a rien qui rende l'ame si grande, que d'examiner avec methode & avec verité tout ce qui peut arriver dans la vie, & d'y faire une telle attention, que l'on connoisse d'abord quelle par-

fumble. Mais c'est ce qu'Antonin ne vouloit pas même ée permettre; & avec raison : car dés que nous donnon s. lieu à ce seul il samble, c'en est assez pour nous rendre malheureux.

Et qui passe successivement à des bommes, qui monpant presque des qu'ils sont nex.] Cescinq ou six dernieres lignes sont une image admirable. Il y a une rapidité si grande, que l'imagination même ne sauroit presque l'égaler.

X. Car il n'y a rien qui rende l'ame si grande. ] Ce n'est que la fausse opinion que nous avons des choses, qui nous rend inquiets, laches, injustes & faciles à raincre

Par:

partie du monde cela regarde, à quel usage if est destiné, de qualle consideration il est par rapport à l'Univers & par rapport à l'homme, qui est le citoyen de ceux ville celeste, dont toutes les autres villes ne sont que comme les hôtelleries & les maisons. Qu'est-ce donc qui frappe presentement mon imagination? de quoy est-il composé? quel doit estre le temps, de sa durée? quelle vertu fautil lui opposer? la douceur? la force? la verité? la fidelité? la simplicité? la frugalité? la sagesse ? Sur chaque accident il faut donc dire: Cela vient de Dieu, c'est une suite des causes établies par sa providence, ou un effet du hazard. C'est l'action d'un homme qui vient de même lieu que moy, qui participe à

par les douleurs comme par les voluprez. Au lieu que l'examen qu'Antonin recommande icy, nous faisant connoître veritablement ce que c'est qui nous arrive,

nous apprend en même temps à le mépriler.

Qu'est ce donc qui frappe presentement mon imaginal'exemple, & la met en pratique. Si sur chaque accident on suivoit cette methode, on ne seroit plus l'esclave de fes passions.

Ou un effet du bazard. ] C'est à dire de ce qu'on appelle vulgairement le hazard, & quin'est qu'une providence plus cachée. Cela a déja este expliqué.

C'est l'attion d'un homme. Tequ'un tel vient de me Eatre, &c. Antonin fait les reslexions sur chaque accicident qui luy arrivoit.

la même raison, & qui ignore ce qui est propre & convenable à se natures Mais moy, je ne l'ignore pas: c'est pourque ye me comporte envers luy humainement & justement. Suivant les loix naturelles de la societé: & danstoures les choses indifférentes, je tâche d'en juger de même . & de donner à chacune son veritable prix.

XI. Si tu suis la droite mison dans tout ce que tu fais, & qu'il te suffise de t'en aquiter avec soin, avec donesur & avec courage, sans y joindre rien d'étranger, & en conservant ton esprit pur & net; comme si tu devois le rendre sur l'heure; en un mot, si tu es uniquement appliqué à ce que tu fais, sans rien craindre, & content de faire une action qui est selon la nature & de dire la verité en tout, tu vivras bien. Or il n'y a personne qui puisse t'empêcher de le faire.

XII. Comme les Medecins tiennent toujours prests & sous la main tous les instrumens necessaires pour les operations imprévues qu'ils peuvent avoir à saire, aye demême tout anethra's coreann prefts

XI. Tu vivras bien.) Dans le langage de Zenon, comme dans celuy de Platon & d'Aristote, vivre bien, c'est vivre beureux.

Oril n'y a personne qui puisse s'empescher de le faire. ) Cette conclusion est admirable. Antonin ne s'amuse pas à la prouver, car c'est une verité rrop constante. XII. Aya de même tout prêts les preceptes qui se pen-

prests les preceptes qui te peuvent aider à connoître les choses divines & humaines, & à faire la plus petite chose, en te souvenant toujours du lien qui lie les unes avec les autres. Car tu ne feras jamais bien aucune chose purement humaine, si tu ne connois les rapports qu'elle a avec les choses divines; ni aucune chose divine, si tu ne sais toutes les liaisons qu'elle a avec les choses humaines.

XIII. N'erre & ne tracasse pas davantage; tu n'auras le temps de lire ni les commentaires de ta vie, ni les faits des anciens Grecs & Romains, ni les recueils que tu as faits des anciens Auteurs; & que tu as mis à part pour t'en servir dans ta vieillesse. Hâte-toy donc de parvenir à ta fin, & renonçant à toutes tes vaines

etpe-

vent aides. ) C'estoit la methode des Stoiciens. Ils enfeignoient à leurs disciples à réduire toute la morale en preceptes & en maximes, afin qu'on les eût toujours sous la main, pour s'en servir dans les occasions.

Dulien qui les lie les unes avec les autres.) Car la divinité & l'humanité sont si naturellement & si essentiellement au su connoître l'une sans l'autre pui les separer sans les ignorer toutes deux. Le precepte qu'Antonin donne iey; est un des plus importans de tout son livre; C'est le sondement de la justice & de l'équité.

XIII. Ni les Commentaires de ra vie.] C'est ainst que j'ay traduit υπομυνημοί τιο σε, à cause de la suite. Car Antonin avoit sait l'histoire de sa vie, qu'il laissa à son fils. Ce livre est perdu.

Hate toy done de parvenir dea fin. ) La sin de l'hom-

esperances aide-toy toy-même, si tu as autane de soin de toy, qu'il t'est permis d'en avoir

XIV. Les hommes ne savent pas toutes les disserentes significations qu'ont ces mots, dérober, semer, acheter, se reposer, voir ce qu'il faut faire; c'est ce qui ne se voit pas avec les yeux du corps, mais avec certains autres yeux.

me c'est de servir à l'utilité publique, en faisant du bien & en pratiquant les vertus. Mais les hommes sont d'ordinaire sur cette pratique ce que les avares sont sur les richesses. Ils entassent preceptes sur preceptes, & ne

s'en servent jamais.

Ayde toy toy-même, si tu au autant de soin de toyqu'il t'est permis d'en avoir.] Cela est fortbien dit. Nousattendons tout des autres, comme si rien ne dépendoit de nous. Mais il saut s'aider. Toutes les lumières des autres, ne nous sauvent point, il saut que nous travaillions nousmêmes pour nous nourrir de la verité.

Qu'il t'est permis d'en avoir.] Aujourd'huy nous de-

vons dire, qu'il t'est ordonne d'en avoir.

X IV. Les hommes ne sevent pas toures les differentes, significations qu'ont les mots, dérober, semer, acheter.) Cet article est plus difficile à entendre qu'aucun de ceux que nous avons vûs. Autonin vent dire que tous les mots ont veritablement une signification osdinaire de commune, qui étant marquée, s'il faut ainsi dire, aucoing del'usage, peut êsre apperceue des yeux du corps; de maniere que chaque mot n'est pas plutost pronoucé, que chacun voit de entend sans aucune reservione ce qu'il signifie: mais qu'outre cette signification, ils en ont encore d'autres, qui sont plus cachées, de qui ne peuvent être aperçues que par les yeux de l'esprit. Il n'y a que les spirituels qui les puissent entendre. Par exemple, tout le monde sait que deraber signifie prendre soiten, d'autres: mais peu de geus sarent que se priver de la institute.

-XV. Nous avons un corps, une ame animale & un ofprit intelligent. Les sens appartiennent au corps., les mouvemens & les appetits à l'ame, & les opinions à l'esprit. Imaginer quelque chose, se faire une image d'un objet, cela nous est commun avec les animaux; estre remué & agité par ses passions comme une marionnette par ses ressorts, cela nous-

justice, induire les autres dans l'erreur, estre médisant, impie, &c. sont autant de manieres de dérober. On: peut dire de même de tous les autres termes. Cette verité est si importante, que ce n'est que l'ignorance où les: hommes sont de toutes ces differentes significations des mots, qui a produit toutes les heresies qui ont déchiré l'Eglise. On a regarde les textes de l'Ecriture avec les yeux du corps, & point du tout avec ceux de l'esprit. Oz la lettre cue, & l'esprit seul vivifie.

XN. Nous avons un corps, une ame animale, & unofprit intelligent. ] C'est la même division que saint. Paul fait dans une de ses Epitres: \* Que vôtre esprit... vostre ame & vostre corps soiens conserves sans tachepour l'avenement de nostre Seigneur. L'ame n'est autre chole icy que l'ame inferieure & sensitive, & l'esprit est la source de nos pensées. La division qu'Antonin fait: dans cer article, me paroist admirable & d'une tresgrande urilité. Le la Jacobse

· Les fons appartiennent an corps: ] Car les fens ne font: remuez que par les esprits animaux, qui sont eux-mêmes:

Les monvemens & les appecies à l'ames] Parce que: c'est l'ame insérieure & lensitive qui desire & qui est'

émuë par les objets!

Eseles opinious à l'esprite] A l'esprit, c'est à dire à Pame superieure & intelligente, qui juge & qui donne ou refule fon confentement.

Reflexions Morales de l'Emp.

nous est commun avec les bestes les plus fetoces, avectous les effentines & avec les mon-Ares, comme Phalarie & Neron; suivre son. esprit pour guide dans toutes les actions exterieures qui paroissent des devoirs utiles, cela aussi nous est commun avec les Athées, avec ceux qui abandonnent lachement leur patrie, & avec ceux qui commettent toutes fortes de, crimes quand leurs portes sont bien fermées. Si donc toutes ces choses nous sont communesavec tout ce que je viens de dire, la seule qui reste, & qui est le propre de l'homme de bien, c'est d'aimer & d'embrasser tout ce qui lui arrive & qui luy est destiné, de ne point profaner ni troubler par une foule d'imaginations & d'idées ce Genie qui est consacré dans son, eœur comme dans un temple: mais de se le conserver toujours propice, & de luy obeir comme à un Dieu, en ne disant jamais rien que

Saivre son esprit pour guide dans les actions exterieures qui paroissent des devoirs utiles. Ce passage est remarquable. Cen est passa pratique des devoirs qui constitue l'homme de bien, mais la fin qu'il se propose dans ette pratique. Car un athée, un traitre, un débauché pratiquent souvent tous les devoirs exterieurs, quand ils ser paroissent asiles.

De ne point, profaner ui troubler par une foule d'imaginations et d'idées. ] Dans cette toule d'imaginations & d'idées il ne peur y avoir que mensonge & que desordre. Or le mensonge & le deserdre sont incompatibles avec le Saint Esprit qui habite dans nos sours.

REMAR-

que de vray, & en ne faisant rien que de juste. Que si tous les hommes s'opiniatrent à ne vousoir pascroire qu'il vit simplement, modestement, & tranquillement, il ne se fache pas contre eux, & il ne laisse pas de continuer le chemin qui le mene à là sin de sa vie, à laquelle il faut arriver pur, tranquille, libre, détaché de tout, en se conformant à sa destinée, sans violence & de tout son cœur.



Caronana

7 RE

## REFLEXIONS

# MORALES

D E

### LEMPEREUR

# MARC ANTONIN.

#### LIVRE QUATRIE'ME.

UAND la partie superieure de nous-mêmes suit sa nature, elle est disposée de maniere sur tous les accidens, qu'elle change

les accidens, qu'elle change d'objet sans peine, & va à ce qui est possible & qui luy est presenté. Car elle n'a aucune prédilection pour aucune chose du monde; & quand elle se porte à ce qui luy a parule meilleur, c'est toujours avec exception;

### REMARQUES

SUR

### LE QUATRIE'ME LIVRE.

[ Est toujours avec exception, ce de tous les poblacles qui le traversent, ce.] Les hommes seroient bien malheureux, si le bien qu'ils ont cu dessein de faire, n'étoit mis en ligne de compre que quand :

& de tous les obstacles qui la traversent, elle en fait l'objet & la matiere de son action, comme le seu qui se rend le maître de tout ce que l'on jette dedans. Des matieres entassées éteindroient une petite lampe, mais un seu bien allumé & bien ardent se les rend propres, les consume dans un moment, & n'en devient que plus sort.

II. Ne fais jamais rien legerement & sans y

employer toutes les regles de l'art.

de retraite à la campagne, sur le rivage de la mer, sur les montagnes; & c'est ce que tu souhaites toy-même avec beau-coup d'empressement. Or cela n'est pardonnable qu'aux ignorans. A toute heure n'est-il pas en ton pouvoir de te retirer au-dedans de toy?

quand ils l'ont fait: car comme ils ne sont pas maîtres. des obstacles qui peuveut survenir, ils ne sont pas assurez de les vaincre. Mais Dieu-par un effet de sa bonté & de sa justice a bien voulu que l'obstacle même pût devenir la matiere de leur action. En faisant un bon usage de cet obstacle, le bien qu'ils vouloient faire est accomplt. Leur action change, mais leur dessein ne change point, & le succés est toujours le même. Cet article est parsaitement beau & digne d'un Chretien.

II. Ne fais jamais rien le gerement & fans y employestautes les regles de l'art.] Ce precepte est tres important. Désqu'on s'accoutume à se negliger dans les patites choses, on se sait peu à peu une habitude de sa negligence, & on se neglige immanquablement dans les

plus grandes...

toy? L'homme n'a nulle part de retraite plus tranquille, ni où il soit avec plus de liberté, que dans sa propre ame, sur tout s'il a au-de-dans de luy de ces choses precieuses, qu'on n'a qu'à regarder pour estre dans une parfaite tranquilité. J'appelle tranquilité le bon or-dre & la bonne disposition de l'ame. Retiretoy donc souvent dans une si délicieuse retraite; reprens-y de nouvelles forces, & tâche de t'y rendre toy-même un homme nouveau; ayes-y toujours sous ta main certaines maxime courtes & principales, qui se presentant à toy, suffiront à dissiper tous tes chagrins, & à te renvoyer en état de ne te fâcher d'aucune des choses que tu vas retrouver dans le monde. Car de quoy te fâcherois-tu? De la malice des hommes? Si tu te souviens bien de cette verité, que les animaux raisonnables sont nez les uns pour les autres: que c'est une partie de la justice que de les supporter, & que c'est toujours malgré eux qu'ils pechent; si tu penfes combien de gens, qui ont eu des inimitiez capitales, des soupçons, des haines, des querelles, sont morts enfin & reduits en cendre.

III. Sur tout s'il a au dedans de luy de ces thoses precieuses.] Il veut dire des verirez reduites en maximes, en axiomes selon la doctrine des Stosciens; ou plutost toutes les vertus, la temperance, la force, &cci qu'il regarde comme les meubles precieux de l'ame.

dre, tu cesseras de te tourmenter. Mais peutdere leras-tu fâché des choses qui arriveront selon l'ordre de la nature universelle:Remets-toy d'abord dans l'esprit ce dilemme, Ou c'est la Providence qui regle tout, ou c'est le hazard; ou pense même aux argumens par lesquels on l'a prouvé que l'Univers est comme une ville. Mais les choses purement corporelles te toucheront: Tu n'as qu'à faire cette reflexion, que nostre ame, quand elle s'est bien recueil-lie en elle-même, & qu'elle connoît bien son pouvoir, ne se méle point du tout avec nos esprits tourmentez par la douleur, ou flattez par la volupté, & tu n'as qu'à appeller à ton secours tout ce que tu as ouy dire de ces deux passions, & que tu as reçu pour vray. Quoy donc, sera-ce le delle de la gloire qui te déchirera? Pense avec quelle rapidité toutes choles tombent dans l'oubli; remets toy devant les yeux le chaos & l'abîme infini du temps

On c'est la Providence qui régle ront; en c'est le hazard.] Si c'est la Providence, il ne peut nous arriver aucun mal, comme cela adéja estéprouvé; & si c'est le hazard, comme le pretendoient les Epicuriens, il faux estre sou pour s'en plaindre.

Ne se messe point du tout avec nos esprits tourmenser par la douleur, on stater par la volupté.] Antonin explique ivy une verité physique aussi sensiblement que l'auroit pû saire le plus grand Philosophe. Il est certain qu'il dépend de nous de separer nos pensées d'avec les mouvemens de nôtre sang & de nos esprits. Car l'atemps qui te suit & qui te precede, la vanité des acclamations & des applaudissemens, l'in constance & le peu de jugement du peuple qui croit te louier, la petitesse du lieu où se bosnent toutes ces louanges: car toute la terre n'est qu'un point; & tout ce qui est habité, n'en est qu'une tres-petite partie. Combien se trouvera-t-il de gens dans ce petit coin de terre, qui te loueront? & quelle espece de gens sera-ce? La seule chose que tu as donc à faire, c'est de te retirer dans cette petite partie de toy-même, que je t'ay indiquée. Sur tout, ne te tourmente point, ne sois point opiniâtre, mais fois libre, & regarde toutes choses comme un homme mâle & fort, comme un citoyen & un mortel Parmi les veritez & les maximes que tu dois avoir toujours devant les yeux, il ne faut pas oublier ces deux-cy; la premiere, que les choses ne tou-

me n'ayant aucune part aux impressions que les objets sont dans le cerveau par les imouvement des ners se des muscles, peut estre indépendante. Mais elle l'est plus ou moins, selon qu'elle est plus ou moins sorte, se qu'elle connoît plus ou moins la veriré. Les Stoiciensont pousse trop loin cette indépendance, comme on le verra ailleuss.

Du peuple qui croit te louen.] Ce mot, qui croit te louer, me parolt fort beau. Le peuple croit mois louer: mais c'est à mous aine pas croite qu'il nous loue.

Eur rout no to sourmente poins con ne se raidis: poins: ]
La retraite dont parle Antonin, est inutile, fi on yout y

-20q

chent point d'elles-mêmes nostre ame; elles demeurent dehors fort tranquilles, & le trouble qui nous faisit, ne vient que du jugement que nous en faisons; l'autre, que tout ce que tu vois va changer dans un moment, & ne sera plus; & pour t'en convaincre, tu n'as qu'à penser à tous les changemens que tu as vus & qui se sont faits en ta presence. En un mot, le monde n'est que changement, & la vie qu'opinion.

IV. Si l'intelligence nous est commune à tous, la raison qui nous rend animaux raisonnables, l'est aussi. Si la raison l'est, la raison qui ordonne ce qu'il faut faire & ce qu'il faut éviter, l'est encore. Cela estant,

portet ses passions avec soy; Si on veut se tourmenter pour les choses du monde, & se roidit contre sa destinée, c'est a dire, se revolter contre Dieu. C'est le sens de ce passage.

IV. Si l'intelligence nous est commune à tous.] Si l'on suit bien toutes les consequences qu'Ansonin en enfer dans ce chapitre, on en tirera des preuves tres-sortes & tres-convainquantes de toutes ces veritez, qu'il n'y a qu'une seule & même loy, & que l'ame est immaterielle, & par consequent immortelle. C'est une demonstration.

La raison qui nous rend animana raisonnables, l'est auss. l'intelligence, qui a la raison pour objet, seroit donc inutile. Or cela ne se peut. S'il n'y avoit pas une raison, il n'y auroit point d'intelligence, & nous serions en tout semblables aux animana.

la loy est commune; la loy estant commune; nous sommes donc concitoyens; si nous sommes concitoyens, nous vivons donc sous une même police, & le monde est une ville par consequent. Hé, sous quelle autre police que sous celle du monde pourroit-on croire que tous les hommes sussent generalement réinis! Mais cette intelligence raisonnable & soumise à une même loy, d'où nous vient-eller est-ce de cette grande ville, ou d'ailleurs? Car comme tout ce que j'ay de terrestre vient d'une

La Loy est commune.] Antonin reconnoît donc icy une Loy naturelle qui estoit écrite dans le cœut de tous les hommes, comme saint Paul le témoigne lors qu'il dit: \* Les Gentils n'ayant pas la Loy, se tiennent à oux-mêmes lieu de loy, faisant voir que l'œuvre de la loy est écrite dans leurs cœurs. On peut dire même que la Loy écrite n'est venue qu'au secours de la Loy naturelle, à cause du mépris que les hommes en avoient fait. Et ideire data lex est per Moysen, si saint ser de la Loy a esté donnée par Moyse, parce que les hommes avoient profant la premiere Loy.

D'où nous vient elle? Est ce de tette grande ville, ou d'ailleurs? ] Si vous dites qu'elle nous vient d'ailleurs que de cette grande Ville, cela est absurde: car vous mettez un tout au-delà du tout; & si vous dites qu'elle vient de cette grande Ville, il faut que vous en déterminez la source. Est-ce de ce qu'elle a de visible? Non: car outre que l'intelligence a precedé le monde, on ne peut pas dire que ce qui-n'est que matiere, produise ce qui est immateriel. C'est donc de ce qui est intelligible. Or ce qui est intelligible. D'est.

d'une certaine terre, que ce que j'ay d'humide vient d'un autre certain élement, que ce que j'ay de spirituel vient de l'air, & que ce que j'ay de seu vient de sa source particuliere, rien ne pouvant estre fait de rien, ni se reduire à rien, il faut tout de même que cette intelligence vienne de quelque endroit.

V. La mort, comme la naissance, est un mistere de la nature. L'une est le mélange & l'union, & l'autre la dissolution & la separation des mêmes principes. Il n'y a rien là de honteux, car il n'y a rien qui ne soit propre à la nature de l'animal raisonnable, &

conforme à l'ordre de sa constitution.

VI. Ces fortes de gens ne savent faire que de ces actions. Il y a une force majeure qui les entraîne; & ne vouloir pas que cela arrive, c'est ne vouloir pas que le figuier ait un lait

Il fant tout de même que cette intelligence vienne de quelque endroit.] En effet personne ne peut tirer son intelligence de son propre sonds, ni estre sa lumiere à luy-même. Il saut donc la tirer d'ailleurs, c'est à dire du sein de la Divinité. Verité sort grande & sort importante.

VI. Ces fortes de gens ne savent faire que de ces adions.] Antonin venoit de recevoir quelque sujet de seplaindre de quelqu'un, quand il sit cette reslexion.

Il y a une force majeure qui les entraîne.] Cette force majeure, c'est la corruption naturelle à l'homme, quile porte même à faire le mal qu'il ne voudroit pas, & l'empesche de faire le bien qu'il voudroit.

VII. Chaffe

lait amer. Enfin souviens-toy que dans un petit espace de temps ni un tel homme, ni toy même, ne serez plus, & que dans un autre petit espace, son nom & le tien seront entierement esfacez de la memoire des hommes.

VII. Chasse l'opinion, & tu as chassé cette plainte importune, je suis perdu! Or cette plainte estant chassée, le mal ne subsiste plus.

VIII. Tout ce qui ne rend pas l'homme pire qu'il n'estoit, ne sauroit rendre sa vie plus mauvaise, & ne le blesse ni au-dedans ni

au dehors.

IX. C'est pour son utilité propre que la

nature est forcée de faire ce qu'elle fait.

X. Si tu examines exactement toutes chofes, tu trouveras que tout ce qui arrive, arrive justement; je ne dis pas seulement parce qu'il arrive en consequence de certaines
causes, mais parce qu'il arrive selon l'ordre
de la veritable justice, & qu'il vient d'un

"VII. Chaste l'opinion, et une chasse cette plainte imperune, je suis perdu.] Car on n'est perdu que quand on croit l'estre, & le mal n'a d'autre pouvoir sur nous

que celuy que luy donne nostre opinion.

X. Mais parce qu'il arrive selon l'ordre de la veritable justice.) Grande verité. En esset, la justice est un des caractères essentiels & inseparables de la Divinité. Toute les voyes & tous les jugemens de Dieu sont justes. On ne peut rien voir de plus chrestien que tout ce que dit icy Antonia. Estre superieur, qui distribue à chacun ce qui luy est du. Prens-y donc bien garde, comme tu as deja commencé; & tout ce que tu fais, fais le dans la vue de te rendre homme de bien; je dis homme de bien veritablement & proprement, & non pas selon le langage ordinaire des hommes. Souviens-toy de cela dans toutes tes actions.

ď

(6

١

XI. N'ayes jamais des choses l'opinion que celuy qui t'offense en a, ou qu'il veut que tu en ayes: mais examine les, & voy ce qu'elles sont veritablement.

XII. Il faut que tu ayes toujours ces deux maximes; l'une de faire pour l'utilité des hommes tout ce que demande la condition

Et non pas selon le langage ordinaire des hommes.)
Car iln'y a ricu que l'on donne à meilleur marché que le beau nom d'homme de bien. On a fait un terme de civilité d'une appellation grave, qui ne devroit estre employée que pour marquer & pour distinguer la plus sincere vertu. Nous appellors un homme homme de bien, comme nous l'appellors Monséeur, & comme on appelle un Vaisseau le Villorieux, le Conquerant, avant qu'il ait vû la mer.

XI. N'aye jamais des choses l'opinion que celuy qui s'ossense en a.) Le plus court & le plus seur moyen de nous venger de nos ennemis, c'est de leur ôter le plaisir de croire qu'ils nous ont fait du mal; & c'est le leur ôter, que de mépriser l'injure qu'ils nous ont saite, & que de ne pas la prendre pour injure.

XII. Tong ce que demande la condision de Legistatem

de Legislateur & de Roy: & l'autre, de changer de resolution toutes les sois que des gens habiles te donneront de meilleurs avis. Mais il faut toujours que ce changement se sasse par des motifs de justice & d'utilité publique, & jamais pour ton propre plaisir, pour ton interest, ou pour ta gloire particuliere.

XIII. As-tu la raison en partage? Oüy, je l'ay. Pourquoy donc ne t'en sers-tu pas? Et situ t'en sers, & qu'elle fasse bien ses son-

aions, que demandes-tu davantage?

XIV. Tu as esté formé comme une partie de cet Univers, & tu retourneras dans les mêmes parties qui t'ont formé, ou plutost aprés ce changement tu seras reçu dans la raison universelle, qui est le principe des choses.

XV. II

& de Roy.] Car les Legislateurs n'ont on ne doivent avoir d'autre but que le bien des peuples. C'est pourquoy les Rois estoient appellez anciennement bienfaiteurs, comme cela paroît par ce passage remarquable de saint † Luc, Et ceux qui sont les Mattres des Nacions, En sont appellez les bienfaiteurs.

XIII. Que demandes-tu davantage? ) Pourquoy demandes-tu des louanges & des récompenses, puis

qu'elles ne font point partie de ta bonne action ?

XIV. Tu seras reçu dans la Raison universelle, qui est le principe des choses.) C'est à dire dans le sein de la Divinité, qui renferme dans sa substance les idées, c'est à dire les modeles de tous les estres creez & possibles, comme un Architecte renserme dans sa teste l'idée de la maison qu'il bârit, & voila ce que Platon a entendu par

XV. Il y a plusieurs grains d'encens sur un même autel; l'un tombe plutost dans le seu, l'autre plus tard: mais c'est toujours la même chose.

XVI. En moins de dix jours ceux qui te regardent presentement comme une beste feroce, ou comme un singe, te regarderont com-

ses idées, que l'on condamne si souvent sans les connoltre. Et ce qu'Anronin dit icy, qu'aprés nostre mort nous retournerons dans la Raison universelle, d'où nous avons este tirez, se doit entendre comme ce que saint † Paul dit, que Dien le Pere s'est proposé de rétnir dans la plenitude des tems toutes choses en Jesus-Christ & par Jesus-Christ, tant ce qui est anciel, que ce qui est sur la terre.

XV. Il y a plusieurs grains d'encens sur un même asatel.] Nous sommes dans ce monde pour mourir, comme les grains d'encens sont sur un autel pour estre brûlez. Cette comparaison me paroît fort belle & fort convenable, car nous sommes rous les victimes de la

mort.

XVI. En moins de dix jours ceux qui se regardent presentement comme une beste seroce.] Antonin fait une allunon maniscste à ce mot d'Austote dans le 1 Liv. de ses Politiques, n Jeos n Jue sou ou une beste, ou un Dien, voulant dire que les peuples sont incapables de garder un juste milieu dans le jugement qu'ils sont des hommes, & sur tout des Princes, les regardant ou comme des monstres ou comme des Dieux. Antonin sur sans doure cette maxime dans une occasion, où par quelques reglemens extraordinaires il avoit excité le mécontentement du peuple. Il s'exhorte luy-même à demeurer serme & à ne point ceder au murmure de ces ignorans qui ne connoissent pas leur propre bien.

1 Anx Ephes. 1. 1.

comme un Dieu, si tu retournes à tes maximes & que tu reprennes le culte de ta raison.

XVII. Ne fais pas comme si tu devois vivre encore des milliers d'années. La mort pend sur ta teste. Sois donc homme de bien pen-

dant que in vis, & que tu le peux.

XVIII. Combien de tems gagne celuy qui ne prend pas garde à ce que son prochain dit, sait, ou pense: mais qui est attentif, à ce qu'il fait luy-même, asin de se rendre juste & saint?

XIX. C'est un precepte d'Agathon, ne regarde point aux mœurs corrompues de ton prochain, mais va toujours ton chemin tout droit, & marche sur la même ligne, sans jamais t'en détourner.

XX. Celuy qui est ébloui par l'éclat de la reputation qu'il laissera après sa mort, ne se souvient pas que ceux qui parleront de lui, mourront bien-tost eux-mêmes; que ceux qui viendront ensuite, mourront aussi; & toujours de même, jusqu'à ce que sa memoire.

XIX. C'est un precepte d'Agathon.] Il y a deux Poëtes de ceniom; un Tragique, & un Comique. Je croy que le mor qu'Antonin rapporte, est du premier, de celuy que Platon sait parlet dans son Banquet.

Ne regarde point aux mœurs corrompues de ton prechain. ] Ce precepte est fort sage. La pluspart des hommes prement pour un pretexte de relachement dans leur conduite les mœurs corrompues de leur prochain. H faut aller son chemin tout droit, pour éviter ce piege.

passant successivement par des hommes entêtez & qui meurent en admirant, soit entierement abolie. Mais supposons que ceux quite loueront soient immortels, & que ta reputation soit immortelle: que cela te fait-il, je ne dis pas quand tu es mort, mais pendant tout le temps même que tu es en vie? Car qu'est-ce que la louange seule & considerée sans une certaine utilité qui en revient? Renonce donc, pendant qu'il est encore temps,

XX. Car qu'est ce que la lonange seule & considerée sans une certaine utilité qui en revient?] Les Stoiciens mettoient la loisange entre les choses indifferentes: mais ils partageoient ces choses indifferentes en deux classes, en choses eligibles & en choses rejettables, & ils mettoient la louange dans le premier rang. Mais comme ils faisoient encore trois classes de ces choses éligibles, la premiere des choses éligibles par elles-mêmes; la seconde des choses éligibles à cause de leur utilité, & la troisième de celles qui le sont par l'un & par l'autre, ils n'étoient pas bien d'accord dans lequel de ces trois derniers rangs ils devoient placer la louange. Antonin se moquoit de ces vaines subtilitez, & sans entrer dans toutes ces disputes, qui ne sont bonnes que pour l'Ecole, & point du tout pour la conduite de la vie, il ne faisoit aucun cas de la loisange. Car si elle n'est éligible que pour son utilité, ce n'est donc plus elle qui est bonne, c'est le bien qui en revient. Or le sage ne fait dépendre fon bien que de luy-même. Voila quelle estoit la pensée de cet Empereur. Aujourd'huy nous devons regarder les louanges comme les fruits des vertus, lesquels produisent les mêmes vertus dans ceux qui nous louent. C'est seulement pour l'édification de nostre prochain que pous devons les aimer.

k

Renouce donc pendant qu'il est encore temps à ce vain

à ce vain present de la nature, pour t'attacher desormais à quelque chose de plus solide & de plus parfait.

XXI. Tout ce qu'il y a de bean, est beau par luy-même, il renferme & contient en soy toute sa beauté, sans que la loüange en fasse aucune partie. La loüange donc ne rend ni pire ni meilleur ce qui est loüé. Ce que je dis là s'étend sur toutes les choses qu'on appelle vulgairement belles, comme sur les choses materielles & sur les ouvrages de l'art. En esset; tout ce qui est veritablement beau, n'a befoin d'aucune autre chose, non plus que la foy, la verité, la charité & la modestie. Car qu'y a-t'il là que la loüange embellisse, ou que le blâme

present de la nature. ] Ce passage est corrompu dans le texte. Si le sens que j'ay suivi est le bon, Antonin appelle la louange un vain present de la nature, parce qu'elle m'est qu'un son inutile, un bruit de langues qui ne sert qu'à flatter & à nourrir nostre orgueil, sans rien ajouter à la beauté de la chose qu'on louë, comme il le prouwe dans l'article suivant. Et cela me paroît fort beau. On a pourrant lû ce passage d'une autre meniere, & on en a tire ce feus, qui n'est pas à rejetter : Tu renonces mal à propos pour elle (pour la touange) au present que la Nature (Dieu) t'a fait, ( de pouvoir trouver tou bonheur en toy-même) quand su fais dépendre sa felicité des discours des autres. Mais je croy qu'il ne seront pas difficile de faire voir que de la maniere dont on lit le eexte, on ne conserve pas le stile d'Antonin, & qu'on s'éloigne du genie de la langue Greque. XXII. SE blâme puisse gâter? Une émeraude, pour n'être pas louée, en est elle moins belle? N'en est-il pas de même de l'or, de l'yvoire, de la pourpre, d'une épée, d'une fleur & d'une arbrisseau?

XXII. Si les ames demeurent aprés la mort, comment l'air peut-il les contenir depuis tant de siecles? Mais je te réponds: Comment la terre peut-elle contenir tous les corps qui y sont enterrez? Comme les corps, aprés avoir esté quelque temps dans le sein de la terre, se changent & se dissolvent pour faire place à d'autres: de même les ames qui se sont retirées dans l'air, aprés y avoir esté un cer-

XXII. Siles ames demeurent après la mort, comment l'air peut it les contenir? ] Quand les hommes sont abandonnez à leurs propres lumieres, & qu'ils' n'ont pas de principes seurs pour regler leurs veues & leurs connoissances, il est impossible qu'ils ne tombent dans des absurditez infinies. Tout ce qu'Antonia diticy, marque parfaitement l'ignorance ou les plussages Payens eftoient sur la nature de l'ame & sur son état aprés la mort. Il est bien vray, selon leurs principes, que tous les corps estant tirez de la matiere universelle. & les ames venant de l'Esprit universel, comme ils le croyoient, ni les corps, ni les ames ne peuvent jamais exceder la totalité qui les produit. Autrement, les uns & les autres seroient comme la fumée qui occupe bien plus d'espace que le seu d'où elle sort. Mais leurs principes mêmes sont faux, comme on l'a déja vû. Il n'y a' que la matiere qui puisse occuper de lieu; les ames n'en occupent point.

Tont do môme , les ames qui se sont retirées dans l'air ; E 3 aprés

tain terme, se changent, s'écoulent, s'enflamment, & sont reques dans la Raison universelle; & de cette maniere elles font place à celles qui leur succedent. Voila ce qu'on peut répondre, en supposant que les ames subsistent aprés la mort. D'ailleurs on peut rendre cela sensible, non seulement par l'exemple des corps qu'on enterre, comme je viens: de dire, mais encore par la quantité prodigicule d'animaux qui lont mangez tous les jours par les autres animaux & par nous-mêmes. Car considere la quantité qui s'en consume, & qui est comme enterrée dans les entrailles de ceux qui s'en nourrissent; Cependant un même lieu sussit pour les recevoir, parce qu'il les convertit en fang & en leurs parties aëriennes & ignées.

XXIII. Quel moyen de connoître la verité de chaque chose? C'est de la diviser en sa matiere & en sa forme. XXIV.

après y avoir esté un certain temps. ] Antonin suit icy le sentiment de certains Philosophes, qui croyoient qu'aprés la mort l'ame se retiroit dans l'air, pour y estre purgée & savée destaches qu'elle avoit contractées pendant qu'elle avoit habité le corps, & qu'ensuite elle estoit reçue dans le Ciel & réûnie à la Divinité.

En supposant que les ames subsissent après la mort.)
Carles Philosophes les plus éclairez ne parloient de l'immortalité de l'ame qu'avec beaucoup de doute & d'incertitude. Ils ne paroissoient pastant la croire, que la sou-

haiter.

XXIII. C'est de la diviser en sa matiere en en sa for-

XXIV, Il ne faut point s'écarter, ni se laisser emporter au torrent: mais il faut suivre toujours la justice dans ses mouvemens, & la verité dans ses opinions.

XXV. O Univers! tout ce qui t'accommode, m'accommode; tout ce qui est de saison pour toy, ne peut estre pour moy ni prématuré ni tardis. O Nature! tout ce que tes saisons m'apportent, je le trouve un fruit désicieux. Tout vient de toy, tout est en toy: & tout retourne à toy. Quesqu'un dit dans une Tragedie: O chere ville de Cecrops! Et toy, ne diras-tu point: O chere ville de Dieu! XXVI.

me.] Par la forme les Stoiciens entendoient l'esprit de la Nature, la Cause efficiente, c'est à dire Dieu, qu'ils établissoient tellement messé & consondu avec la matiere, qu'il n'en pouvoit estre separé: comme si Dieu estoit dans le monde de la même mansiere que l'ame est dans le corps. Mais sans tomber dans cette erreur grossiere des Stoiciens, qui est si contraire à la Verité éternelle, qui nous apprend que Dieu estoit avant que le monde sust, & qu'ila fait le monde, nous pouvons entendre simplement les paroles d'Antonin, & diviser chaque chose en sa matière, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence, & en sa forme, c'est à dire en ce qu'elle détermine à estre plutost celaque cela; soir que sa forme soit naturelle ou artissielle, simple ou composée.

XXV. O Nature! tosse ce que ses saisons m'apportent.] Car la Nature n'a pas moins sessaisons différentes, que l'année. Les saisons de la Nature sont l'en-

fance, la jeunesse, la vieillesse, &c.

Et toy ne diras tu poins: O chete Ville de Dieu! ] Car tout homme persuadé que ce monde est la Ville de

XXVI. Democrite a dit: Fais peu de chose, si tu veux estre tranquille; mais n'auroit-il pas esté mieux de dire : Fais toutes les choses necessaires, & tout ce que la raison demande d'un homme né pour la societé, & comme elle le demande ? Car on trouve là tout ensemble, & la tranquillité qui vient de faire le bien, & celle qui vient de faire peu de chose. En effet, si de tout ce que nous disons & que nous faisons, nous retranchions, ce qui n'est point necessaire, nous aurions & plus de temps & moins de chagrin. C'est pourquoi sur chaque chose il faut se demander : Cela n'est-il point du nombre des choses non necessaires? Or il faut retrancher non seulement les actions inutiles, mais aussi les pensées: car les penfées inutiles estant retranchées, les actions superfluës le sont aussi.

XXVII.

Dieu, scra convaincu que tout ce qui luy arrive, est

pour son bien, & le recevra sans murmure.

XXVI. Democrite a div: Fais peu de chose si tu veux estre tranquille; mais n'auroit-il pas essemienx?] Antonin avoit raison de corriger ce mot de Democrite, qui ne portoit pas tant l'homme à faire le bien, qu'à demeurer dans la nonchalance & dans la paresse, qui est la source ou la nourrice de tous les maux. Ce chapitre est admirable.

Non seulement les astions inutiles, mais les pensées.]
Sous le mot d'actions Antonin comprend aussi les paroles, qui sont les productions de la pensée. JESUS-CHRIST nous dit dans S. Mathieu, que nous rendrons

XXVII. Essaye comme tu te trouveras de mener la vie d'un homme de bien; je veux dire d'un homme qui se plast aux choses que la nature luy envoye, & qui se contente de faire des actions justes, & de posseder son esprit en paix.

XXVIII. Tu as vû ces choses-là; voy encore celles-cy. Ne te trouble point, mais sois simple. Quelqu'un a-t-il peché contre toy? c'est sur son compte. T'est-il arrivé quelque mal? prens courage. Tout ce qui t'arrive, t'estoit destiné par la nature universelle. En

นก

drons compte de toutes les paroles inutiles que nous auz rons dires.

XXVII. Essaye comme tuse tremoeras.] Antônin savoit fort bien que l'homme est naturellement porté au mal, & opiniatre. C'est pourquoy il ne dit pas, Sois homme de bien; c'est luy en demander trop, & luy imposer d'abord une trop dure servitude; il se contente de luy dire, essaye, ç'en est assez; essayons, Dieus ferale reste.

XXVIII. Tu as vúces choses là, voy encore celles ey.] Onn'a pas bien compris le sens de ces paroles. Antonin repasse en luy-même tous les maux qui lui estoient arrivez, afin que cette pensée le portat à soustrir plus volontiers ce qui luy venoit d'arriver, ou qui pouvoit luy arriver dans la suite, & àquoy il se preparoit, afin que rien ne pust luy paroître nouveau.

Mais sois simple.) Il n'y a rien de si opposé à cette simplicité que demandoit Antonin, que le trouble & lo désordre que causent dans l'ametoutes les passions.

apeché, & non pas contre toy.

un mot, la vie est courte, & il faut profiter du present en suivant les regles de la raison & de la justice. Sois sobre dans le relâche que tu donnes à ton corps & à ton esprit.

XXIX. Le monde est ou un arrangement, ou une confusion & un desordre, & c'est pourtant toujours le monde: mais pourroistur'imaginer qu'il y eût en toy un certain ordre & une certaine disposition, & qu'il n'y eût que desordre & que confusion dans cette vaste machine dont tu fais partie? Sur tout puisque les choses les plus contraires y sont dans une entiere correspondance & dans une parfaite union.

XXX.

La vie est course.) Pourquoy donc la consumer en

plaintes & en regrets?

XXIX. Le Monde est ou un arrangement. Ou le monde a esté sagement ordonné et disposé par la Providence, comme le soutienneur les Stoiteiens & les Platoniciens, ou il est reglé par le hazard, selon le concours fortuit des atomes, comme les Epicuriens l'ont crû. Antonin va refuser le dernier fentiment par la fabrique de l'homme qui est un potit monde, où il y a un ordre admirable & un arrangement merveilleux.

Et c'est poursant toujours le monde.) Antomin ajoûte cela, pour rendre plus sensible l'absurdité de ce sentiment des Epicuriens, comme fi l'arrangement & l'ordre pouvoient subsister avec le desordre & la confusion. Mais cela n'est pas si sensible en nostre langue, que dans le Grec & dans le Latin, où le mot, monde, signifie

ordre, propreté, belle disposition de parties.

Sur tout puisque les choses les plus contraires y sone dans une entiere correspondance ] Si le Monde n'eltoir XXX. Il faut éviter fur toutes choses d'eftre envieux, médifant, esseminé, opiniâtre, seroce, brutal, badin, lâche, faux,

bouffon, trompeur & tyran.

XXXI. Si l'on est étranger dans le monde quand on ne sait pas ce qui y est, on ne l'est pas moins quand on ignore ce qui y arrive. Celuy qui refuse d'obéir à la Raison universelle & politique, c'est à dire à la Providence, est un esclave sugitif. Celuy qui a les yeux de l'esprit bouchez, est aveugle. Celuy-là est toujours pauvre qui n'a pas en luy-même tout ce qui luy est necessaire & qui a besoin du secours d'autruy. Tu fais une apostume & un abcés dans le monde, quand tu te retires & te separes de la raison de la Nature universelle;

que l'effet du hazard, jamais la contrarieté des élemens ne pourroit estre vaincue. C'est une demonstration.

XXXI. On ne l'est pas moins quand on ignore ce qui y arrive.] Ignorer ce qui arrive dans le monde, c'est estre surpris des accidens fâcheux qui surviennent, & resuler de s'y soumettre: car c'est une marque seure

qu'on ne les avoit pas prevûs.

Celny qui refuse d'obert à la Raison universelle et politique, c'est à dire à la Providence.] J'ay expliqué la pensée d'Autonin, qui dit en un mot, celuy qui fuit la raison politique. Mais fuir la raison politique n'est pasintelligible en nostre langue. C'est resuser de se soumettre à la Providence, qui envoye à chacun ce qui luy convient. Voila pourquoy il l'appelle Raison politique; & c'est ce qu'il falloit faire entendre.

Tout ce qui ley oft necessaire: Pour faire le bien avec

& tu t'en separes, quand tu prens mal & que tu reçois avec chagrin les accidens de la vie : car celle qui te les apporte: est la même qui t'apporté. Enfin celuy qui separe son ame de celle des autres citoyens, lesquelles ne doivent faire avec la sienne qu'une seule & même ame; celuy là, dis-je, est dans cette grande Ville comme un membre inutile, & il rompt tous les liens de la societé.

XXXII. Celuy-là philosophe sans tunique, couvert d'un simple manteau; celuy-cy philosophe sans livres. L'un demy nud dit, Jeman.

le secours de la grace, sans laquelle tous ses efforts se-

Lesquelles ne doivent faire avec la sienne qu'une seule et même ame. ] Puisque les Stoiciens, croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité, ilsne pouvoient pas s'empêcher de croire aussi que toutes les ames fai-soient un seul & même tout avec la Divinité même. Cet-

te erreur a esté refutéc ailleurs.

XXXII. Celny là philosophe sans innique ] Antonin ôte icy aux hommes tous les vains pretextes qu'ils prennent pour s'empêcher de s'adonner à l'étude de la sagesse. L'un dit: Je n'ay pas dequoy m'habiller; l'autre: Je meurs de faim; celuy-là: Je suis malade; celui cy: Je suis ignorant. Excuses toutes frivoles. La mudité, la disette, la maladie & l'ignorance sont au contraire des motifs tres-puissans qui nous engagent à avoir recours à la Philosophie, puisque c'est le seul remede à tous les maux qui nous affligent.

Sans tunique. Comme tous les Philosophes Cy-

Sans livres. ] Antonin a peut eftre égard à ce-que

manque de pain, & je ne laisse pas de philoso-pher; l'autre: Je manque de tous les secours que donnent les Sciences, & je philosophe pourtant toujours.

XXXIII. Aime le métier que tu as appris, & n'en fais point d'autre; du reste, passe ta vie tranquillement, comme ayant remis de tout ton cœur entre les mains de Dieu tout ce qui te regarde, & ne sois ni l'esclave des hom-

mes, ni leur tyran.

XXXIV. Pense, par exemple, aux temps de Vespasien. Tu y verras tout ce que tu vois aujourd'huy; des gens qui se marient, qui ont des enfans, qui sont malades, qui meurent, qui font la guerre, qui celebrent des Festes, qui negotient, qui labourent la terre, qui flattent, qui sont arrogants, qui ont des soupçons, qui dressent des embûches, qui souhaitent la mort d'autruy, qui sont mécon-

faisoit Cleanthes, qui n'ayant dequoy acheter ni livres; ni papier, écrivoit les leçons de Zenon sur des coquilles & des os.

XXXIII. sime le métier que tu as appris. ) C'est pour s'empescher de tomber dans l'inquietude qui faitque l'on n'est jamais content de sa condition. \* Que chacun demeure devant Dieu dans l'étas anquel il a esté appellé.

Et ne sois ni l'esclave des hommes. ) Nous ne devons estre esclaves que de Dieu qui nous a rachetez. † Vous avez esté rachetez d'un grand prix, ne vous rendez poins

esclaves des hommes.

\* S. Panl aux Cor. 7. 24. 1 Ibid: tens, qui amassent des tresors, qui briguent le Consultat, qui aspirent à la Royauté, &c. Que sont devenus tous ces gens là? Ils ne sont plus. Descens ensuite aux temps de Trajan; tu y verras encore la même chose. Les hom-mes de ce siecle-là sont morts aussi. Parcours de même tous les autres âges & toutes les autres nations, & voy combien de gens, aprés s'estre bien tourmentez pour parvenir à ce qu'ils desiroient, sont morts incontinent: & sont retournez dans les élemens d'où ils avoient esté tirez. Sur tout, il faut repasser dans ta memoire ceux que tu as connu toy-même, & que tu as vû s'attacher à des choses vaines, & negliger de faire ce qui estoit digne d'eux, & à quoy ils devoient s'attacher uniquement & y trouver toute leur satisfaction. Il est aussi tres-necessaire de se souvenir que l'application & le temps que l'on doit donner à chaque action ont leurs bornes & leurs mesures, selon la dignité des choses ausquelles on s'attache: car par ce moyen tu n'auras jamais le déplaisir d'avoir donné à des choses legeres, & de peu de consequence, plus de temps qu'il ne falloit.

MXXV. Les mots qui étoient anciennes ment en usage, sont presentement inconnus, & ont bésoin d'explication. Il en est de même

XXXV. Il en est de même des plus grands bommes des secles des noms des plus grands hommes des fiecles passez, comme Camille, Cason, Volcsus, Leonatus, & quelque tems aprés, Scipion & Caton, ensuite Auguste même, & aprés cela encore Adrien & Antonin. Ils ont befoin de commentaires qui apprennent ce qu'ils ont esté. Car toutes choses sont caduques & perissables. Elles deviennent fabuleuses dans un moment & bien-tost aprés elles sont ensevelies dans un profondoubli. Quand je dis tela, je parle de ceux qui ont paru avec le plus d'éclat, & dont la gloire a attiré les yeux de tout le monde : car pour les autres, dés qu'ils ont expiré, ils font oubliez entierement, & on n'en parle en aucune maniere. quand même la reputation feroit immortelle, queseroit-ce? Pure vanité. Qu'ya-t-il done à quoy nous devions nous appliquer, & qui

feeles passen.) Que cela est mortisiant pour ces hommes vans qui s'imaginent que la terre sera toujours pleine du bruit de leur nom. Ce nom devient bien-tost un mot barbare qu'on n'entend plus, & qui ne donne.

plus aucune idée.

Camille, Cason, Volesus, Leonarus.) Voila des noms qui ne sont presque plus entendus sans Commentaires. Camille chassa pourrant les Gaulois de Rome. Cason sut un des soutiens de la Republique. Volesus m'est incontu: car il est icy parlé d'un homme qui estoit avant les Empereurs. Ce nom est sans doute controlle volume de la controlle de membre. Leonatus sut un des principaux amis & des meilleurs Generaux d'Alexandre, dont il estoit même parent.

#### 112 Reflexions Morales de l'Emp.

merite tous nos soins? Cecy seulement; d'avoir l'ame juste, de faire de bonnes actions, c'est à dire des actions utiles à la societé; de ne pouvoir dire que la verité; & d'estre toujours en état de recevoir ce qui nous arrive; & de l'embrasser comme une chose necessaire, connuë; & qui vient de la même source & du même principe que nous.

XXXVI. Abandonne-toy volontairement à la Parque, & permets luy de filer ta vie comme elle voudra.

XXXVII. Tout passe dans un moment, & ce qui celebre, & ee qui est eelebré.

XXXVIII. Considere toujours que tout se fait par le changement, & accoutume-toy à penser qu'il n'y a rien que la nature aime taut qu'à changer les choses qui sont pour en faire de nouvelles & de toutes semblables. Car on peut dire en quelque maniere que tout ce qui est, n'est que la semence de cc qui sera; & toy tu ne penses qu'à la semence qu'on jette dans la terre: c'est estre trop ignorant & trop grossier. XXXIX.

Connuë.) Si elle est connuë, elle ne doit donc riem

avoir de surprenant.

XXXVIII. Tous ce qui est; n'est que la semence de ce qui sera.) Cette idée est belle. Ainsi quand nous mourons, c'est comme un germe qui commence à pousser, & qui va bien-tost porter du fruit.

XL. Synda

XXXIX. Tu vas mourir, & tu n'as pas encore cette simplicité de cœur qu'il faut avoir!. & tu n'es pas encore sans trouble! & tu ne t'es pas encore défait de l'opinion où tu es, que tu peux estre blessé par les choses exterieures le tu n'es pas encore doux & bien-faisant envers tous les hommes! & ensin tu ne fais pas encore consister la veritable sagesse à faire des actions de justice & de pieté!

XL. Sonde bien leur esprit, penetre leurs pensées, & voy ce qu'ils desirent & ce qu'ils

craignent.

XLI. Ton mal ne vient point de ce que ses autres pensent, ni du changement ou de l'alteration du corps qui t'environne. D'oùvient-il donc? de la partie qui juge qu'une telle chose est un mal: car, qu'elle ne juge passeulement, & tout ira bien. Quoique le corps, qui est si prés de cette partie qui juge, soit

XL. Sonde bien leur esprit, penetre bien leurs penesses.) Ce precepte ne tend pas à nourrir & a exciter la curiosité. Antonin veut au contraire s'instruire à mépriser ce que les hommes pouvoient penser & dire de luy, & les jugemens qu'ils faisoient de toutes choses. Car les opinions & les exemples des autres n'ont que trop souvent la force de nous ébranler. Pour éviter donc ce malheur, & pour aller toujours son chemin, il ne faut que considerer leurs pensées & leurs attachemens, la vanité des choses qu'ils desirent, & la petitesse des celles qu'ils craigneut. On aura honte de se soumertre à des hommes esprits.

XLI. Quoique le corps, qui est si près de cette par-

foit coupé, brûlé, ulceré, pourri, elle doit pourtant se taire, c'est à dire qu'elle doit tenir pour constant, que tout ce qui peut également arriver à un homme de bien & à un méchant, ne peut estre ni bon ni mauvais. Car tout ce qui arrive également à celuy qui vit selon la nature & à celuy qui viole ses loix, ne peut estre ni selon la nature, ni contre la nature.

XLII.

tie qui juge, soit coupé, brûlé, ulceré, pourri, elle doit pourtant se taire. ) Les Stoiciens ont pousse trop loin l'indépendance de l'ame, quand ils ont affuré qu'elle peut estre libre dans les tourmens. Cela seroit sans doute, si l'homme eust demeuré dans l'état où il estoit quand Dieu le forma. Tous ses sentimens auroient dépendu de sa volonté, & rien n'autoit pû l'inquieter ni le troubler dans la joüissance de son souverain bien. Mais depuis que par le peché du premier homme nous naissons tous corrompus, nostre esprit a perdu devant Dieu sa dignité & son excellence, & a esté malheureusement assujetti à toutes les infirmitez du corps. C'est le prix du peché originel que les Philosophes ontignoré. Il estoit juste aussi que ce qui avoit peché souffrit pour expier en partie son peché par ses douleurs & par sa penitence.

Tout ce qui peut arriver à un homme de bien & aun melchant, ne peut estre ni bon, ni mauvais. ] Quoique cela soit vray au sond, neaumoins comme on ne peut parvenir à démêler cette verité que par de longues distinctions & de grands circuits, avant que tout cela soit sait, une douleur aigue, ou une disgrace ont détruit tous ces raisonnemens les plus suivis, & terrasse toutes ces preuves. La veritable Religion, qui est plus simple que toute la Philosophie a nous a enseigne une manière

plus

XLII. Pense continuellement que le monde est un animal composé d'une seule substance & d'une seule ame, & considere de quelle maniere tout se rapporte & se conforme à son seul sentiment, se meut & se regle par son mouvement seul, & comment toutes les choses qui subsistent, sont ensemble la cause de celles qui se sont ; enfin quel est l'assemblage & l'union de toutes ses parties,

XLIII. Tu es, comme disoit Epiciete,

une ame qui promene un mort.

XLIV. Il n'y a nul mal pour les choses qui sont dans le changement, comme il n'y a non plus aucun bien pour celles qui en naissent.

XLV. Le temps est un seuve & un torrent impetueux. Dés qu'une chose paroit, on la

perd

plus courte & plus naturelle, pour bien juger des biens & des maux. Les uns & les autres sont ce qu'on les appelle, mais Dieu a mis en nôtre puissance de leur faire changer de nature par l'usage que nous en faisons.

XLII, Pense continuellement que le monde est un animal composé d'une seule substance et d'une seule ame. ] Il a esté déja parlé de cette etreur des Stoiciens, qui regardoient Dieu & le monde comme un seul corps animé. Cette erreur estoit apparemment venue de ce qu'ils avoient lû dans les Prophetes, que Dieu remplissoit le ciel & la terre, mais ils l'avoient mal entendu.

\*\*XLIV. Il n'y a nul mal pour les choses qui sont dans le changement. ] C'est pour dire que la mort n'est pas un mal, ni la vie un bien par elles mêmes, puis qu'elles sont reciproquement la cause l'une de l'autre, que la

mor

perd aussi-toit de veuë; & celle qui prend sa place, est entraînée avec la même rapidité.

XLVI. Tout ce qui arrive, est aussi ordinaire & aussi commun que les roses au Printemps & les fruits en Eté. La maladie, la mort, la calomnie, la surprise ensin tout ce-

qui afflige ou qui rejoüit les fots.

XLVII. Toutes les choses qui arrivent dans le monde, sont toujours unies & liées avec ce qui les a precedées. Il n'en est pas comme des nombres qui sont toujours entiers, & qui ne dépendent que de la necessité toute seule. Elles ont entre elles une liaison raisonnable; & comme dans tout ce qui est; il y a un arrangement & une union qui lie toutes ses parties, de même dans tout ce qui se fait on ne trouve pas une succession simple & nue, mais une liaison merveilleuse & un admirable rapport. XLVIII.

mort fait une naissance, & que la naissance produit une mort.

XLVII. Caril n'en est pas comme des nombres qui sont tonjours entiers.] Gette comparation est fort belle. Les nombres ne sont point liez les uns avec les autres: qu'on les ajoûte, qu'on les ôte, ils sont toujours entiers & indépendans; ils subsistent par eux-mêmes, sans que d'autres les precedent ou les suivent. Mais ce qui arrive dans le monde, dépend necessairement de la cause qui le produit, & est essentiellement lie avec elle. L'utilité que nous devons tirer de cette maxime, c'est, d'estre persuadez que puisque tout vient de la Providence, & concourt à une seule & même sin, il n'est pas posse.

XLVIII. Il faut que tu ayes souvent dans l'esprit ce mot d'Heraclite, Que la mort de la terre est de devenir eau, que la mort de l'eau, c'est d'estre changée en air, & que la mort de l'air, c'est d'estre converti en feu, & ainsi du contraire.

XLIX. Souviens-toy toujours de l'homme qui avoit oublié où son chemin le conduisoit.

L. Fais aush incessamment cette reflexion, que la Raison universelle avec laquelle nous

possible qu'il y ait rien de mauvais dans tout ce qui nous arrive.

XLVIII. Il faut que tu ayes souvent dans l'esprit ce mot d'Heraclise, que la mort de la terre, c'est de devenir eas. Les Philosophes auciens & quelques modernes ont crit que les élemens se changement & se convertissoient les uns dans les autres. C'est une erreur, où ils ne sont combez que parce qu'ils n'ont pas consideré les élemens dans leurs qualitez simples, & qu'ils ont pris des séparations pour des alterations & des changemens. Mais il ne faut pas examiner ce sentiment à la rigueur il suffit qu'il y ait de l'apparence, & que l'œil puisse estre trompé. La morale qu'Antonin en veut tirer, est touiours fort bonne.

XLIX. Souviens toy toujours de l'homme qui avoit oublié où son chemin le conduisoit. ] Antonin fait lans doute allunon icy à quelque histoire ou à quelque fable connue de son temps, où l'on voyoit un homme, qui ayant oublié où il alloit, ne savoit où donner de la teste: C'est la veritable image de œux qui ayant oublié que co monde est un chemin où nous ne devons faire, que passer pour aller au Ciel, s'y arrestent, sans sçavoir ni ce qu'ils font, ni où ils vont; & ressemblent justement à des hommes yvres, qui ne se souvenant plus du chemin de lcur

-71 5

avons le plus de commerce, & qui gouverne tout, c'est celle que nous combatons toujours opiniâtrement; & que les mêmes choses que nous voyons arriver tous les jours, sont celles que nous trouvons les plus étranges.

LI. Il ne faut rien faire ni dire comme en dormant; & c'est pourtant ainsi que nous

agissons & que nous parlons.

nos peres commo des enfans, c'est à dire par la seule raison que nos peres les ont eues & nous les ont laissées, mais il faut les examiner & suivre la verité.

LIII. Si quelque Dieu te disoit: Tu mour, ras demain, ou après demain tout an plus tard, à moins que tu ne fusses le plus sâche de tous les hommes, tu ne ferois pas grand ças de ce delai, & tu ne serois pas plus aise que ce

leur maison, vone donner dans toutes les portes sans

L. C'est celle que nous combattons toujours opinidtrement. C'est la même verité, que la Religion nous apprend bien mieux que la Philosophie. Caro enim concupicit adversas spiritum. \* Norre chair combatincessamment contre le S. Esprit. Mais ce que les Philosophes n'ont point consu, c'est que le S. Esprit combateu même temps contre nostrechair, & nous donne la sorce de la surmonter & de la vaincre.

LII Ilne-faut pas recevoir les opinions de nos peres comme des enfans. Cette obcissance aveugle & cette préoccupation sans connoissance sont toujours condamiquelles.

fût aprés demain que demain même. Car quelseroit ce delay? Fais donc de même presentement, & ne conte pas pour grand-chose de vivre un grand nombre d'années plutost que de mourir demain.

LIV. Pense souvent combien de Medecins sont morts aprés avoir tant fait les vains pour avoir guéri quelques malades: Combien d'Aftrologues qui, comme si c'estoit une chose bien merveilleuse, ont prudit la mort d'une infinité de gens: Combien de Philosophes, qui ont tant écrit & disputé sur la mort & sur l'immortalité: combien de vaillans hommes; qui en ont tué tant d'autres: Combien de Tyrans, qui comme s'ils eussent esté immortels,

LIII. Et ne compte pas pour grand chose de vivre un grand nombre d'années, plutost que de monrir demain. Car la disference qu'il y a entre ces deux termes, est si petite, qu'elle ne merite pas seulement d'estre examinée par un homme qui ne doit penser qu'à l'éternité.

LIV. Combien de Medecins sont morts aprés avoir sant sait les vains pour avoir gueri quelques malades.) Cet Empercur reproche plus d'une fois aux Medecins leur vanité, il faut avoûer aussi qu'il faudroit qu'ils sussent bien sages, s'ils n'abusoient un peu des foiblesses que l'amour de la vie nous donne pour eux. Antonin se moque de cette vanité, qui n'est fondée que sur un art inutile à celuy qui le professe, & il fait sans doute allusion au proverbe, Medecin, guéris toy toy même.

Combien d'Astrologues qui, comme sic'estoit une chose bien merveilleuse, ont prédie la more. ) Autonin se moque aussi de l'Astrologie judiciaire, dont il sait sine.

mcn

ont abusé avec une insolence & une fierré insupportable du pouvoir qu'ils avoient sur la vie des peuples qui leur estoient soumis : Enfin combien de villes entieres sont mortes: s'il m'est permis de me servir de ce terme, Helice, Pompeij, Herculanum, & une infinité d'autres. Passe de là aux hommes que tu as vus & connus successivement. Aprés avoir enterré leurs amis, ils ont esté enterrez euxmêmes. Ceux qui ont enterré ces derniers ont reçu par d'autres mains le même office. & tout cela en peu de temps. En un mot, il fautavoir toujours devant les yeux les choses humaines, pour voir combien elles sont méprisables & passageres. Ce qui nâquithier, n'est aujourd'huy qu'une Mummie, ou qu'un peu de cendre. Voila pourquoy il faut vivre conformement à la nature le peu de temps qui nous reste; & quand l'heure de la retraite sonne, se retirer paisiblement & avec douceur, comme une olive mûre, qui en tombant benit la terre qui l'a portée, & rend graces à l'arbre qui l'a produite.

LV. Sois

ment sentir le ridicule. En esset, c'est une chose bien merveilleuse que de predire la mort à des hommes qui ne sont nez que pour mourir.

Comme une olive mure qui en tombant.) Cette compasaison est route pleine d'une certaine douceur qui fait un veritable plaisir. Il y a bien de la noblesse & du naturel d'avoir ainsi donné du sentiment à l'olive. Autonin pre-

LV. Sois semblable à un rocher que les ondes de la Mer battent incessamment. Il demeure toujours ferme, & méprise toute la fureur des flots. Que je suis malheureux, qu'une telle chose me soit arrivée! Dis plutost: Que je suis heureux que cela m'estant arrivé, jedemeure pourtant inaccessible à la tristesse, & que je ne sois ni blessé de cet accident, ni épouventé de toutes les choses dont il me menace. La même chose pouvoit arriver à tout autre comme à moy: mais peut-être qu'un autre ne l'auroit pas supportée de même. Pourquoy donc appelles-tu plutost cet accident un malheur, que tu n'appelles un bonheur extréme la disposition où tu es? Appelles-tu un malheur de l'homme, ce qui n'est nullement contraire à la nature de l'homme? ou crois-tu qu'une chose puisse estre contraire à la nature de l'homme, quand elle ne vient ni contre ses ordres, ni contre sa volonté? Quelle est donc sa volonté? Tu l'as assez apprise. Cet accident dont tu te plains peut-il t'empescher d'estre juste, magnanime, temperant, fage, éloigné de la temerité, ennemi du mensonge, toujours modeste, libre, & d'avoir

toutend donc que la mort, en quelque temps qu'elle vienne, n'est qu'une maturité, & par consequent il n'estoit
pas persuadé que personne pust mourir avant son heure;
comme Eliphas dit à sob en parlant de l'impie: Il tombera
comme le bouton de la vigne, & comme l'olive dans sa sieur
Tome I.

LVI.

toutes les autres vertus dans lesquelles la nature trouve tout ce qui luy est propre. Desormais donc dans tous les accidens qui pourroient te porter à la tristesse, souviens-toy de cette verité, que ce qui t'arrive n'est point un malheur, mais que c'est un bonheur insigne

que de le supporter courageusement.

LVI. Un secours bien vulgaire, mais cependant tres-utile pour faire mépriser la mort, c'est de repasser dans sa memoire tous ceux qui ont esté le plus attachez à la vie, & qui en ont le plus jouy. Quel si grand avantage ont-ils donc eu sur ceux qui ont esté emportez par une mort prématurée? Cæcidianus, Fabius, Julien, Lepidus, & tant d'autres, aprés a-yoir assisté à une infinité de funerailles, ont eux-mêmes esté portez sur le bûcher. En un mot, l'espace qu'il y a de plus est peu de chose. Et encore, dans quelles miseres, avec quelles gens & dans quel corps le faut-il passer? Ne te fais donc pas une si grande affaire de la vie.

LVI. Un fecours bien vulgaire.) Antonin veut dire que c'est un secours proportionné à la portée du peuple, & que tout le monde peut trouver de luy-même; au lieu que les secours que donnent les Stoiciens, sont plus difficiles & plus recherchez.

Cacidianus, Fabius, Julien, Lepidus.) Tous gens qui avoient en une fort longue vie.

Dans quelles miseres, avec quelles gens,) e avec quel corps le fant-il passer? Une seule de ces trois veritez de-

VIOLE

vie, mais regarde à l'immensité du temps qui te precede & de celuy qui te suit. Dans cet absime sans fond quelle dissérence mets-tu entre celuy qui a vêcu trois jours & celuy qui a vêcu trois siecles?

LVII. Va toujours par le plus court chemin. C'est celuy qui est selon la nature, & il est selon la nature de faire & de dire en toutes rencontres ce qui est le plus juste & le plus droit. Une telle disposition r'épargnera mille peines & mille combats; elle te delivrera de tous les tourmens secrets que causent immanquablement la dissimulation & le faste.

RE.

vroitsuffire pour nous détacher de la vie & pour nous la rendre ennuyeuse. Mais heureusement, ou malheureusement, nous faisons tarement de ces restexions, quoique nous ayons tous fort grand sujet de les saire.

LVII. De tous les tourmens secrets que causent immanquablement la dissimulation et le faste. ] Antonin nous apprend icy les tourmens que causent ordinairement aux Princes une fausse politique & un soin de leur grandeur souvent malentendu: car c'est ce qui les tient dans une gehenne continuelle. Ce que j'ay traduit dissimulation, Antonin l'appelle æconomie; & par ce mot il entend les deguisemens qu'ordonne ce qu'on appelle la politique, qui ne permet pas aux Princes de paroître toujours ce qu'ils sont: Vita Principum sitta & ossentationi para-ta-



## REFLEXIONS MORALES

# L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

### LIVRE CINQUIE'ME.

E matin, quand tu as de la peine à te lever, qu'il te vienne incontinent dans l'esprit; Je me leve pour faire l'ouvrage d'un homme. Suis-

je donc encore fâché d'aller faire une chose pour laquelle je suis né, & pour laquelle je suis xenu dans le monde? N'ay-je donc esté formé que

### REMARQUES

SUR

### LE CINQUIEME LIVRE.

I Ematin, quand en as de la peine à te lever. ] Le mot grec que j'ay traduit le matin, figuifie proprement la petite pointe du jour. C'eftoit l'heure du lever des gens laborieux. Il n'y avoit que les lâches & les paresseux qui sussentau lit à six ou sept heu-

que pour me tenir bien chaudement étendu dans mon lit? Mais cela fait plaisir. Tu es donc né pour te donner du plaisir, & non pas pour agir & pour travailler? Ne vois-tu pas les plantes, les oiseaux, les fourmis, les araignées, les abeilles? Elles travaillent sans relâche à orner & à embellir leur état, & toy tu negliges d'embellir le tien. Tu ne cours point aux choses ausquelles la Nature t'a destiné. Mais aussi, me diras-tu, l'on a besoin de quelque repos. Je l'avoue : mais la Nature a mis des bornes à ce repos, comme elle en a mis au manger & au boire; & toy tu passes ces bornes, tu vas au-delà de ce qui te suffit, & au contraire dans le travail tu demeures toujours en deça. Cela vient de ce que tu ne t'aimes pas toy-même: car si tu t'aimois, tu aimerois ta propre Nature, & tu obéïrois à ses ordres. autres ouvriers qui aiment leur métier, sechent & maigrissent sur leur travail, ils en perdent le boire & le manger, ils passent leur vie sans se baigner: & toy tu fais moins de cas de ta Nature qu'un tourneur n'en fait de son art, un danseur de sa danse, un avare de son argent, & un ambitieux de sa vaine gloire. Car tous ces

Elles travaillent sans relached orner & à embellir leur Estat. ] Cette pensée m'atoujours plû, & je trouvefort agreable cette idée, que chaque chose, chaque espece ait sa Republique, sou monde, sa police à part.

II. Qu'il

ces gens-là, des qu'ils sont une fois dans la passion, ils ne songent plus tant ni à manger, ni à dormir, qu'à aquerir & à augmenter ce qu'ils aiment. Les actions qui vont au bien de la societé, te paroissent-elles donc plus méprisables & moins dignes de tes soins?

II. Qu'il est aisé de chasser & d'estacer entierement toute imagination fâcheuse & triste, & de se remettre d'abord dans une parsaite

tranquillité!

III. Croy que tu dois faire & dire tout ce qui est digne de toy & selon ta Nature, sans te mettre en peine du reproche & du blâme que cela pourrat'attirer. Si une chose est bonne à faire ou à dire, rien ne doit t'en empêcher. Ceux qui te blâmeront, auront leurs vûes

II. Qu'il est aist de chasser & d'essacer entierement.]
Cela est aist à ceux qui connoissent leur veritable bien,
& qui savent où le trouver.

III. Sans te mettre en peine du reproche & du blâme que cela pourra t'attirer.] L'infamie même ne doit pas nous tebuter de faire le bien. Seneque a fort bien dit: Æquissimo animo ad honestum constitum per mediam infamiam tendam. Nemo mihi videtur pluris astimare virtutem, nemo illi essemagis devotus, quàm qui boni viri famam perdidit, ne conscientiam perderet. J'iray abercher de tout mon cœur à faire tout ce qui est honneste au travers de l'infamie même. Car personne ne meparoist avoir plus d'estime pour la vertu, & luy estre plus devolt, que celuy qui pour sauver sa conscience a perdu la reputation d'homme de bien. C'est ce que dit sant

particulieres, & suivront leurs propres mouvemens. Tu n'y dois point faire d'attention, mais aller tout droit en suivant ta propre Nature & celle du monde: car pour l'une & pour l'autre il n'y a qu'un même chemin.

IV. Je marche par le secours de la Nature, jusques à ce que je me repose en rendant l'esprit à celuy de qui je l'ay reçû, & en tombant dans le même lieu d'où mon pere & ma mere ont tiré le sang dont ils m'ont formé, & ma nourrice le lait dont elle m'a nourri, & qui me fournit tous les jours depuis tant d'années les biens dont j'ay besoin; dans ce lieu ensin que je soule aux pieds, & dont j'ay abusé en tant de manieres.

V. Nc

Paul: † Nous montrons en toutes chofes que nous fommes ferviteurs de Dieu; parla bonne reputation, parles calomnies & parles louanges.

En suivant ta propre nature & celle du monde. ] Car l'une & l'autre viennent du même esprit, qui est tout

en tous,

IV. Et entombant dans le méme lieu d'où mon pere coma mere.] Parce que nous sommes de poudre, nous

retournerons en poudre.

1 2. Cer. 6. 4. 8.

Dans ce lieu ensin que je foule aux pieds, & dont j'ag abusé en tant de manieres.] La douceur d'esprit d'Antonin paroît dans toutes ses idées. On ne peut rien voir de plus tendre ni de plus humble en même temps, que ce qu'il dit icy de la terre, en se reconnoissant presque indigne de la fouler aux pieds, & en avoiant qu'il à abusé de ses presensen une infiniré de manieres.

V. Ne peux-tu te rendre recommandable & te faire admirer par ton esprit? A la bonne heure. Mais il y a plusieurs autres choses sur lesquelles tu ne saurois dire, Je ne suis pas propre à cela. Fais donc paroître ce qui dépend uniquement de toy: la sincerité, la gravité, la douceur, la patience dans le travail, la haine des voluptez. Sois content de ta condition; aye besoin de peu; suy le luxe, la bagatelle & les vains discours; aye l'ame saine, libre & grande. Ne vois-tu pas que pouvant t'élever par tant de vertus, sans avoir aucun pretexte d'incapacité naturelle, tu demeures pourtant dans la basses, parce que tu le veux. Si la nature ne t'a pas esté favorable, est-ce une rai-

V. Ne peux tu te rendre recommandable, ni te faire admirer parton esprit? à la bonne heure.] Antonin travaille icy à guerir les hommes de l'abatement & du descepoir où ils sout ordinairement, quand ils ne reconnoissent point en eux de ces qualitez brillantes, qui sont qu'on est estimé & recherché de tout le monde. Celuy-là est ou grand Poëte, ou grand Orateur; celui-cy grand homme d'Etat & grand Politique; un autre ébloüir les compagnies par une beauté d'esprit & par une vivacité d'imagination qui luy sont trouver des perles & des diamants où il ne paroît que du gravier & du sable; & moy jen'ay aucun de ces dons. Est-ce donc là un si grand sujet de se décourager? Si nous pensions bien à l'usage que la pluspart des gens sont de ces qualitez qui attirent nostre envie, nous aurions honte de les desirer, & nous remercierions Dieu de ne nous les avoir pas données.

Si anature ne s'apas efiéfavorable. C'est à dire, si

fon qui doive t'obliger de murmurer, d'estre avare, inconstant, stateur, bousson, d'accuser & de maudire ton corps, & d'avoir toujours l'ame incertaine & stottante? Non en verité. Il y a long-temps que tu pourrois t'être délivré de ces foiblesses; & si tu te connoissois pesant & de dure conception, il falloit tâcher de guérir ce désaut par le travail & par l'exercice, & ne pas s'y complaire & le negliger.

VI. Il y a des gens qui dés qu'il ont rendu quelque service à quelqu'un, sont trés-promts à mettre en compte la grace qu'ils luy ont faite. Il y en a d'autres qui ne comptent pas ve-

ritable-

elle ne t'a pas donné les graces que tu voudrois avoir, eft-ce une raison de negliger celles que tu en as reçuës?

Et situ te connoissois pesant et de dure conception, il faloit tâcher de guérir. Après avoir consolé l'homme affligé de sa pesanteur, il luy reproche qu'il en est seule, & qu'il dépendoit de luy des en désaire & de se guérir, s'il avoit voulu s'en donner la peine. En ester, il n'y a point d'homme si stupide & si grossier, qu'un travail assidu ne polisse ou ne corrige au moins en partie:

\* Est quadam prodire renus si non datur ultra.

Mais la pluspart des hommes ne se plaignent des dons que la Nature leur a resulez, que pour excuser leur paresse, & pour avoir un pretexte plus plausible de demeurer dans l'assoupissement où ils sont.

VI. Il y a des gens qui des qu'ils ont rendu quelque service à quelqu un.) Ce patrage de biensaiteurs en trois classes est très bien sait. La premiere & la plus nom.

\*Horat. Epist. F 5

ritablement les plaisirs qu'ils ont faits, mais qui regardent comme leurs debiteurs ceux qui les ont reçûs. Enfin il y en a d'une troisième espece, lesquels oublient & ne savent pas ce qu'ils ont fait; semblables à la vigne, qui produit des raisins & ne demande plus rien aprés avoir porté son fruit. Comme un cheval aprés avoir couru, un chien aprés avoir chas-

breuse est de ceux qui mettent incontinent en ligne de comtele plaisir qu'ils ont fair, pour en estre payez dans la suite, & alors ce n'est plus un bienfait, c'est un prest, ou plutost une usure, comme dit Seneque: Turpis fameratio est beneficium ferre. C'est une usure bonteuse, que d'écrire sur son registre ses bienfaies. La seconde classe est de ceux qui ne les écrivent pas veritablement, & n'en attendent pas de recompense: mais qui prennent un autre chemin, où leur amour propre & leur orgueil trouvent mieux leur compte. Ils seroient fachez d'en estre payez, & sont ravis de pouvoir toujours regarder comme leurs debiteurs ceux qu'ils n'ont obligez que pour avoir sur cux cet avantage. J'aimerois mieux les premiers. Enfin la troisséme & la plus petite est de ceux qui oubliant les plaisirs qu'ils ont faits, en font toujours de nouveaux, dont ils perdent aussi-tost la memoire, & fi bien, qu'ils ne savent pas même qu'ils ne les savent pas pour me servir d'un moude Platon, qui me paroîtavoir beaucoup de force. Maisce n'est pas encore tout de faire du bien & de l'oublier, il faur en faire à tout le monde, sans jamais cesser, selon ce beau precepte de l'Ecclesialte: Mitte panem tuum super transenutes uquas, ania poft rempora multa invenies illum. Jette con pain fur le courant des caux , parce que sa le resronveras aprés plusicurs années

chassé, & une abeille aprés avoir fait son miel, ne disent point, j'ay fait du miel, j'ay couru, j'ay chassé, Un homme aprés avoir fait du bien, ne doit point prendre la trompette, mais il doit continuer, comme la vigne, qui aprés avoir porté son fruit, se prepare à en porter d'autre dans la saison. Il faut donc à ce compte estre du nombre de ceux qui sont le bien sans le savoir? Sans doute. Mais selon tes principes, il faut savoir ce que l'on fait. Car c'est le propre de celuy qui suit les loix de la societé, de savoir qu'il suit ces loix, & de vouloir même que celuy pour lequel il les suit, ne puisse pas l'ignorer. Ce que tu dis est vray: cependant pour peu que tu t'écartes de ce que je viens de dire, tu seras bien-tost du nom-

Il faus donc à ce compte estre du nombre de ceux qui font le bien sans le savoir? ] Ce sont des objections qu'Antonin se fait à luy-même, & ce dialogue réussit fort bien.

Et de vouloir même que celuy pour lequel il les fais, ne puisse pas l'ignorer. Cela est vray quand il s'agit de l'édification du prochain, & de luy donner un bon ex-

emple.

Mass pour pen que en s'écartes de ce que je viens de dire.] Cela est certain. Il est si difficile de tenir le juste milieu & de garder la moderation necessaire, en desirant que l'on connoisse que c'est nous qui avons fait cecy & cela, que bien-tost cene sera plus l'utilité de nostre prochain que nous autont en veue, mais la nostre.

nombre des premiers dont j'ay parle: car ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de vraisemblance. Mais si tu veux bien comprendre ce que je te dis, ne crains pas que cela te fasse jamais perdre aucune occasion de faire du bien.

VII. La priere des Atheniens estoit: Jupiter, faites pleuvoir, je vous prie, faites pleuvoir sur les champs of sur les prez des Atheniens. Ou il ne faut point prier du tout, ou

iţ

tar ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de praisemblance. Ces raisons estoient, qu'il y avoit de l'orgueil à ne vouloir pas qu'on reconnût nos biensaits; que c'estoit faire plus de mal que de bien à ceux que nous privions du plaisir de nous témoigner leur reconnoissance; que tous les hommes estant nez pour s'aider les uns les autres, il falloit réduire ceux que nous obligions, à la necessité de nous rendre le bien qu'ils avoient reçu. Ensin que c'étoit blesser la Loy & la Justice, que de vouloir qu'ils mourussent nos debiteurs. Raisons toutes plus subtiles que solides. Antonin y répond fort bien.

Necrains par que tela re fasse jamais per dre aucune occasson de faire du bien) Voila tout ce qu'il y avoit à répondre à toutes les raisons qu'on pouvoit objecter. Que nostre prochain ne sache pas que c'est nous qui l'avons obligé, ou qu'il le sache & qu'il soit ingrat, cela n'empesche pas que nous ne puissons continuer de luy faire du bien. Il dépend de nous d'accomplir nostre charité, & c'est à quoy nous devons tendre.

VII. Ou il ne faut point du tout prier, on il faut prier de cette maniere, simplement & liberalement.) Autonin louë les Atheniens de ce que leurs prieres

estoiene

il fant prier de cette maniere simplement & liberalement.

VIII. Comme on dit d'ordinaire, qu'Esculape ordonne aux malades d'aller à cheval, ou de se baigner dans l'eau froide, ou de marcher nuds pieds, on doit s'imaginer aussi que la Nature ordonne de même à ses enfans d'estre malades, de perdre quelque membre, ou de faire quelque autre perte, & autres choses semblables. Car comme dans la premiere maniere de parler le mot ordonne signifie proprement dispose & choisit les moyens les plus propres pour redonner la santé; dans la derniere ce mot signifie la même chose. En esset la Nature

estoient generales, & que chacun d'eux ne prioit pas pour soy en particulier. En estet, c'est blesser l'amour que nous devons avoir pour nôtre prochain, que de borner nos prieres à nous-mêmes. La priere que nôtre Seigneur nous a donnée, est un modele parsait de la charité qui nous doit animer en ces occasions.

Simplement & liberalement) Simplement, c'est à dire sans jalousie & sans envie; liberalement, c'est à

dire pour tout le monde en general.

VIII. Comme an dit d'ordinaire, qu'Esculape ordonne aux malades d'aller à cheval.) Antonin veut prouver que les maux que Dieu envoye aux hommes, sont
des remedes salutaires qui operent leur guerison. En
esset, tous les malheurs qui nous arrivent, sont ou une
medecine pour les malades, ou un exercice pour les
fains; & c'est ce que la Religion nous enseigne encore
mieux que la Philosophie. Ce chapitre est parfaitement beau.

ture choisit & dispose ce qui convient à chacun, parce qu'elle le juge propre à accomplir sa destinée. En disant ce qui convient, nous par-lons comme les massons, qui disent d'une pierre quarrée, qu'elle convient, qu'elle s'ajuste bien dans un mur ou dans une piramide, quand elle joint bien avec les auters. A tout prendre, il n'y a en toutes choses qu'une même symmetrie, qu'une même harmonie; & comme de tous les differens corps resulte la composition de ce monde, qui ne fait qu'un seul & même corps: ainsi de toutes les differentes causes resulte ce que l'on appelle la destinée, qui n'est qu'une seule & même cause. Les plus ignorans entendent fort bien ce que je dis, puisque dans

Ainst de toutes les differentes causes resulte ce qu'on appelle la destinée, qui n'est qu'une seule es même cause.) Antonin explique fort bien ce que c'est que la destince: Nibil aliud est fatum, quam series implexa ausarum. Ce qu'on appelle la Destinée, n'est qu'une suise, un effet de plusieurs causes liées ensemble par la Providence, & elle n'est qu'une seule & même cause, qui est destinée à produire un tel ou un tel effet. Quand il dit qu'elle n'est qu'une seule & même cause, il veut exclure par là les causes accidentelles, que certains Philosophes vouloient allier avec la destinée. Car la cause qui est par soy; ne peut estre que determinée, certaine, une & simple, au lieu que les causes par accident, s'il y en avoit, ne pourroient jamais estre unes, mais infinies & indeterminées, parce que plusieurs accidens entiere-ment differens pourroient estre ensemble dans un même fujet,

leur langage ordinaire ils disent, Sa destinée. portoit cela, c'est à dire, qu'une telle chose estoit portée à un tel, qu'elle luy estoit ordon-Recevons donc ces ordonnances, comme nous recevons celles des Medecins. Il ne laisse pas d'y avoir dans ces dernieres des choses fâcheuses & difficiles: mais nous les recevons avec joye dans l'esperance d'une promte guérison. Aye donc autant d'empressement pour hâter la perfection & l'accomplissement des choses que la Nature a resoluës, que tu en as pour le recouvrement de ta santé; reçois avec joye ce qui t'arrive, quelque fâcheux qu'il foit, parce qu'il aboutit à procurer la santé au tout dont tu fais partie, & qu'il entretient la prosperité & la felicité de Dieu même, qui ne l'auroit pas permis, s'il n'estoit utile à l'Univers. Or il n'y a point de nature qui souffre quoi que ce soit qui ne soit convenable

sujer. Aussi Platon a défini la destinée la Loy émanée de Dieu, qui toujours suit & accompagne Dieu. C'est la Raison divine, que rien ne peut ni empescher, no violer.

Et qu'il entretient la prosperité & la selicité de Dien même.] C'est encore une suite de l'erreur des Stoïciens, qui consideroient Dieu comme l'Ame de l'Univers, & qui l'ensermoient dans la matiere, & le rendoient en quelque maniere sujet à corruption, à dissolution & à alteration. Mais quoique ce sentiment soit ridicule & alteration. Mais quoique ce sentiment soit ridicule & qu'il n'a besoin d'aucus pede ses creatures, qui ne peuvent rien contribuer à sa

à celuy qu'elle gouverne. Tu vois par là qu'il y a deux raisons principales qui doivent t'obliger à embrasser & à cherir tout ce qui t'arrive; La premiere, que cela t'étoit destiné & ordonné, - que cela estoit fait pour toy, proportionné à toy, & comme annexé à toy de toute ancienneté par les causes premieres; & la seconde, qu'il contribuë au bonheur, à la perfection, & si on l'ose dire, à la durée même de celuy qui gouverne tout. Car c'est mutiler ce tout, que de retrancher quoy que ce soitde sa connexité & de sa continuité, aussi-bien dans ses parties que dans ses causes; & tu en retranches autant qu'il est en ton pouvoir, tout ce que tu supportes avec peine, & que tu voudrois empescher.

IX. Ne

felicité, & moins encore à sa durée, nous ne laissons pas de pouvoir parler le même langage, en luy donnant un meilleur sens. En effet, nous pouvons dire que nos bonnes actions, nostre parience dans les maux, & nôtre acquiescement aux ordres de Dieu entretiennent en quelque maniere sa felicité & sa gloire, puis qu'il a bien voulu faire consister l'une & l'autre dans l'obésissance que nous luy devons, & dans l'usage que nous saisons des precieux presens qu'il nous a faits.

Et st on l'ôse dire, à la durée même.] Quoique ce mot soit impie dans le sens des Stoicieus, il peut estre orthodoxe dans nostre bouche. Car c'est en quelque maniere, autant qu'il dépend de nous, détruire & aneantir Dieu, que de luy desobéir, & de sermer les yeux

à la lumiere de sa verité.

IX. Ne

📑 IX. Ne te dégoûte, ne te décourage, & ne t'impatiente point, lorsque tu ne réissis pas toujours à faire tout selon les regles de la droiteraison. Au contraire; aprés qu'une chose t'aura mal réussi, recommence la de nouveau, & te prepare à voir tranquillement plusieurs infirmitez pareilles. Aime de tout ton cœur ce que tu as entrepris, & ne retourne point à la Philosophie, comme les Ecoliers retournent chez leur Maître, mais comme ceux qui ont malaux yeux, ont recours aux remedes de l'éponge & des œufs, ou aux fomentations & aux cataplâmes: ainsi rien ne t'empê. chera d'obéir à la raison; tu y acquiesceras en toutes manieres. Sur tout souviens toy que la Philosophie ne demande de toy que ce que de-

IX. Ne te dégable, ne te décourage, és ne t'impatiente point.] Antonin tâche icy de soûtenir les hommes contre le découragement, où ils tombent, quand ils ne réüssissement pas dans les esforts qu'ils sont pour suivre la regle de la droite raison, c'est à dire, les preceptes de la Philosophie. Toutes nos infirmitez ne doivent pas nous rebuter; & dans toutes nos chutes nous devons nous relever plus animez, comme cet Antée de la fable, qui tiroit de la terre de nouvelles sorces dés qu'il la touchoit. Nous devons estre encore plus disposéez à cela que les Payens: car nous sçavons que la vertu de Dieu s'accomplit dans nos insirmitez, & que nous ne sommes jamais plus sorts que quand nous sommes soibles.

Sur tout fouviens-toy que la Philosophie ne demande de toy que ce que demande la nature.) Ce sage Empercus mande la Nature, & toy tu voulois tout le contraire de ce qu'elle veut. Qu'y a-t-il de plus agreable? C'est ainsi que la volupté nous trompe sous un voile specieux. Mais prens-y bien garde; la grandeur d'ame, la liberté, la simplicité, la patience & la sainteté ne sont-elles pas mille sois plus agreables? Et quand tu auras bien pesé tous les avantages de la prudence, qui est la mere de la prosperité & de la seureté, pourras-tu jamais rien trouver qui luy soit comparable.

X. Tou-

à raison de guérir icy les préventions où l'on est, que la Philosophie nous impose un joug fort pesant, & nous veut assujett à des choses qui violentent la nature. Rien n'est plus faux. La veritable Philosophie & la Nature sont roujours d'accord, & la pratique des devoirs que l'une & l'autre nous imposent, est bien plus aisée que le chemin des vices, tout semé de sieurs qu'il nous paroit.

Et toy tu voulois tout le contraire de ce qu'elle veut.]
C'est une grande verité. Ce n'est pas la nature qui nous violente, en nous imposant de certains devoirs; c'est nous qui la violentons, en l'assujettissant à nos desirs

déreglez, & en la deshonorant par nos crimes.

Qu'y a-s-il de plus agreable?] C'est le langage que tiennent nos passions quand elles nous sollicitent pour

nous porter au vice.

Et quand en auras bien pesé tons les avantages de la prudence, qui est la mere de la prosperité & de la seureté.]
Cet endroit est parfaitement beau. Antonin considere les qualitez dont il vient de parler comme les essets & les suites de la prudence, qui dépend toujours de nous. Si elle n'en dépendoit pas, ce seroit en vain que Jesus.

Christ.

X. Toutes choses sont si envelopées & si cachées, que la pluspart des Philosophes, je dis même des plus habiles, ont assuré qu'on ne pouvoit les comprendre. Les Stoïciens se sont contentez de dire qu'on ne pouvoit les comprendre que tres-difficilement. leurs toutes nos conceptions sont sujettes à l'erreur: car où est celuy qui peut se vanter d'estre infallible? De plus, tout ce qui peut faire en ce monde le sujet de nos recherches & de nos desirs, est vil & peu durable, & peut estre au pouvoir d'un infame débauché, d'une courtisane & d'un voleur. Il ne faut aprés cela que penser aux mœurs de ceux avec qui tu as à vivre, & dont on peut à peine supporter le plus honnête & le plus complaisant, pour ne pas dire qu'il n'y a presque personne qu's puisse

Christnous auroit dit: † Soyez prudens comme les ser-pens, & simples comme les colombes.

X. Touses choses sons se envelopées & se achées.) Le but d'Antonin est de faire voir aux hommes l'erreur où ils sont, quand ils font consister leur souverain bien dans la seience, dans les plaisirs, dans les richesses & dans le commerce du monde. La science n'est qu'obscurité; ·les richesses les voluptez que foiblesse & entêtement; & le commerce du monde qu'un fardeau & qu'un

Et peut estre au pouvoir d'un infame débaushé, d'uns Courissane, ou d'un volent.] Cela est admirable. Antonin donne par là en deux mots une regle seure pour faire connoître le veritable bien. C'est celuy qui ne fe supporter soy-même. Au milieu donc de tant de tenebres, de tant d'ordures, & de ce torrent continuel de la matiere, du temps & du mouvement, je ne vois pas ce qui peut meriter nos soins & nostre estime. Il faut au contraire en se consolant soy-même attendre la dissolution naturelle: mais il faut l'attendre sans impatience & sans chagrin, & trouver son repos dans ces deux reslexions; l'une, qu'il ne m'arrive rien qui ne soit utile & conforme à la nature du Tout; & l'autre, qu'il est en mon pouvoir de ne rien faire contre mon genie & mon Dieu: car il n'y a personne qui me puisse contraindre à violer ses ordres.

XI. A quoy me sert à present mon ame? Voila ce qu'il faut se demander à toute heure & à tous momens. Fais aussi avec soin cette recherche, qu'est-ce qui se passe presentement dans cette partie de moy-même qu'on appelle la partie principale? Quelle ame ay-je presentement? Est-ce l'ame d'un enfant, d'un jeune homme, d'une semmelette, ou d'un Tyran?

Eft\_

peut estre au pouvoir des vicieux. Comment est-il possible que les hommes sassent tant de cas des choses qui tombent si souvent en partage aux plus mal honnêtes gens?

XI. A quoy me sert presentement mon ame.] Ces demandes seules seroient capables de nous redresser, si nous étions capables de nous les saire & d'y répondre sans déguisement.

XII. Ta

Est-ce l'ame d'un cheval ou d'une beste feroce?

XII. Tu peux connoître à cecy ce que le peuple appelle des biens. Si quelqu'un s'est formé une idée des veritables biens, comme de la prudence, de la sagesse, de la vaillance & de la justice, il ne pourra jamais soufrir qu'on ajoûte à cette idée rien qui n'y foit conforme, & qu'on parle avec indignité de ces veritables biens. Mais s'il s'est fait une idée des biens du peuple, il entendra & recevra avec plaisir, comme une application heureuse, le mot du Poëte comique, que celuy qui les possede est si riche, o que tout est si propre chez luy, qu'il ne sait où aller pour les necessitez à quoy la na-

XII. Tu peux juger par cecy te que c'est que le peuple appelle des biens.] Antonin donne encore icy une regle merveilleuse pour discerner les veritables biens d'avec les faux, d'avec ceux que le peuple appelle des biens. Les derniers sont ceux sur lesquels les honnêtes gens soufrent qu'on plaisante. Par exemple, si l'on parle des richesses, on rira volontiers, si l'on entend appliquerà ce sujer un vers d'Aristophane, qui dit dans une de ses Comedies, que tout est si propre dans la maison d'un bomme riche, qu'il ne sait où aller pour ses necessiez. Mais si on fatioit une semblable application sur la vertu, sur la pieté, sur la sagesse, il n'y a personne qui n'en fut choqué, & qui ne le revoltat contre cette audace.

Le mot du Poëte Comique.] C'est ce vers d'Arià

Stophane.

Αλλ' Ον καθαρῷ το είν το το κυχέσας τύχοι.

nature l'oblige; & le peuple fait luy-même cette difference sans le savoir: car au premier cas cette application le choqueroit & luy seroit tres-desagreable: au lieu qu'au second, c'est à dire quand on parle des richesses, du luxe, de la gloire & de la fortune, elle le divertit, & il la reçoit avec joye, comme un bon mot plein de sel & de sens, & qui convient admirablement au sujet. Va aprés cela, & demande si l'on doit prendre pour des biens veritables & dignes de son estime, des choses ausquelles on peut appliquer avec grace le mot que je viens de rapporter.

XIII. Je suis composé de matiere & de sorme. Comme ni l'une ni l'autre n'ont esté tirées du neant, elle ne seront jamais aneanties. Ainsi toutes ces parties seront converties par ce changement en une partie de l'Univers, & ensuite en une autre jusques à l'infini. C'est

n

XIII. Je suis composé de matiere & de forme.] La

matiere, c'est le corps; la forme, c'est l'ainc.

XIV. La

Et le peuple fait luy-même cette disserence sans le savoir.] Le peuple connoît donc naturellement quels sont les veritables biens. Cela est vray. Mais comme c'est une connoissance aveugle & étousée par les objets & par les passions, il ue peut ni s'y arrêter, ni les suivre.

Ni l'une ni l'autre n'ont esté tirées du neant.] Car ils croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité. Aujourd'huy nous savons que Dieu n'a pas moins tiré du neant l'ame, que le corps & toute la matiere du monde.

un pareil changement qui m'a produit, moy & mes ancestres, en remontant jusques à l'infini: car rien n'empesche qu'on ne puisse parler de cette maniere, quoique le monde aitses revolutions determinées & ses periodes fixes.

XIV. La raison & l'art de raisonner sont des facultez suffisantes à elles-mêmes & à toutes les operations qui en dépendent; elles partent de leur propre principe, & vont à la fin qu'elles se proposent. C'est pourquoy on à appellé leurs operations d'un mot qui signisse des † actions droites, c'est à dire, qui vont ledroit chemin sans jamais s'en detourner.

XV. Il ne faut pas dire que rien appartienne à l'homme de tout ce qui ne luy convient point entant qu'homme : car l'homme ne le

XIV. La raison en l'art de raisonner sont des facultez suffisantes à elles mêmes.] Autonin veut dire que la raison seule suffit pour faire le bien sans aucun secours des choses étrangeres, qui ne servent au contraire qu'à la séduire & à la saire égarer.

X V. Il ne faut pas dire que rien appartienne à l'homme de ce qui ne luy convient pas entant qu'homme.] Il est étonnant que nous ayions tant de regles si scures pour discerner les veritables biens d'avec les faux, & que nous nous y trompions pourtant toujours. Les veritables biens sont ceux qui conviennent à l'homme entant qu'homme; qui sont attachez à sa nature; qui en sont des persections, & qu'il ne sauroit méptiser sans honte. On ne peut dire cela ni des richesses, ni de la gloire, ni des voluptez. Ce sont donc de saux biens.

demande point; la nature de l'homme ne le promet point; ce ne sont pas des perfections de la nature humaine; ce n'est donc pas là que consiste la fin de l'homme, ni le bien qui remplit cette fin. Car s'il y avoit en cela quelque chose qui appartint à l'homme, il ne luy appartiendroit pas de la mépriser & de s'élever contre elle. Si c'estoient les veritables biens, on ne louëroit point ceux qui feroient profession de n'en avoir pas besoin, ni ceux qui s'en priveroient eux-mêmes en partie. nous voyons tout au contraire, que plus un homme se prive de ces sortes de biens, ou qu'il soufre plus volontiers que d'autres l'en privent, plus il passe pour vertueux.

XVI. Telles que seront les pensées dont tu

.Il neluy appartiendroit pas de la méprifer.] Cat comme dit fort bien Longin en étendant cette même pensée : On ne peut pas dire qu'une chose ait rien de grand, quand le mepris qu'on en fait, tient luy même du grand. Telà les sont les richesses, les dignitez, les honneurs, les Empires, & tous les autres biens en apparence, qui n'ont qu'un certain faste au dehors, & qui ne passeront jamais pour de veritables biens dans l'esprit d'un sage, puis qu'au contraire ce n'est pas un bien mediocre que de les pouvoir mépriser. D'où vient aussi qu'on admire beau-

par pure grandeur d'ame. XVI. Telles que seront les pensées dont tut entretien-dras d'ordinaire, tel sera aussi ton esprit.] Cela ne au-

coup moins ceux qui les possedent, que ceux qui les pouvant posseder, s'en privent eux memes, o les rejettens t'entretiendras d'ordinaire, tel sera aussi ton esprit: car nostre ame prend la teinture de nos pensées. Tâche donc de la nourrir & de l'imbiber toujours de ces reslexions, Par tout où l'on peut vivre, on peut bien vivre: on peut vivre à la Cour, donc on peut bien vivre à la Cour. De plus, chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a esté saite. Là où elle se porte, c'est là qu'elle trou-

sauroir estre autrement. Nous ne sommes que ce que nous pensons. C'est nostre seul & veritable caractere que nos pensées; & comme elles sont en nostre pouvoir, il dépend de nous d'estre ce que nous voulons. Longin dit en quelque endroit, que pour parvenir au sublime, il faut toujours tenir son ame. pour ainsi dire, grosse d'une certaine sierté noble en generasse. Cela est encore plus vray & plus necessaire pour parvenir aux vertus.

Donc on peut bien vivre à la Cour. Antonin veur prevenir tous les vains pretextes dont il pourroit se servir pour excuser quelque espece de relâchement; & ses vains pretextes ne sont peut-estre encore aujourd'huy que trop ordinaires. Combien de gens y a-t'il, qui vivant assez bien dans la retraite, retombent dans la licence & dans le desordre quand ils sont à la Cour, & qui disent pour excuser ces chutes, la Cour n'est pas comme la ville on la campagne; elle demande d'antres manieres & d'autres mœurs. On se rendroit ridicule, si on vouloit se distinguer des autres. Il faut suivre le torrent. Excuses vaines & frivoles.

is

De plus chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a esté saite.] Il va prouver que les hommes sont nez pour se faire du bien les uns aux autres. Cette loy ne change pas quand on change de lieu. Elle est égale à la Cour, à la ville & à la campagne. Il faut donc leue Tome I.

trouve sa fin; & où elle trouve sa fin, c'est-là qu'elle trouve son veritable bien & ce qui luy est propre. Le veritable bien de l'animal raisonnable, c'est donc la societé: car il a esté déja prouvé que r'est pour la societé que nous sommes nez. N'est-il pas évident par là que les choses les moins parfaites sont pour les plus parfaites, & que les plus parfaites sont les unes pour les autres? Les choses animées sont plus parfaites que les inanimées; & des animées, les raisonnables sont les meilleures.

XVII. C'est une folie que de vouloir des choses impossibles. Or il est impossible que les méchans n'agissent pas comme ils font.

XVIII. Il n'arrive jamais rien de fâcheux à personne que la nature n'ait disposé à le supporter. Les mêmes accidens arrivent tous les iours -

faire du bien par tout. On ne peut leur faire du bien

sans bien vivre, & par consequent, &c.

C'est donc la société.] C'est à dire ce lien qui unit les hommes & qui les oblige à se regarder tous comme un seul tout, dont les parties ne sauroient soufrir, sans que zout le corps soufre.

Les choses animées sont plus parfaites que les inani-mées.] C'est pourquoy saint Augustin en quesque en-droit de ses Ouvrages presere même une mouche à la

Lune & au Soleil.

XVIII- Il n'arrive jamais rien à personne que la naturen'ait dispose à le supporter.) Antonin veut porter les hommes à la patience dans les maux par trois railons stes-solides. La premiere, que la Nature leur a donné les forces necessaires pour les supporter. La seconde,

que,

jours à des gens qui ignorent que cela leur soit arrivé, ou qui en le supportant veulent montrer leur fermete & leur grand courage, & qui demeurent comme insensibles & immobiles aux plus grands coups. C'est donc une honte que l'ignorance & la vanité ayent plus, de force que la prudence.

XIX. Les choses n'onten aucune maniere le force de toucher nostre ame. Elles ne trouvent point de chemin qui les y conduise, & ne peuventnila changer, ni l'ébranler. C'est elle seule qui se change & qui s'ébranle, & tous les accidens sont pour elle ou bons ou mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle a d'elle-même.

XX. En un sens l'homme nous doit estre fortcher, entant que nous sommes obligez

que beaucoup de gens sentent tous les jours les mêmes accidents sans y prendre garde; & la troisième, que la pluspart des hommes soufrent souvent des choses plus

difficiles par oftenration of par vanité.

XIX. Es tous les accidens sont pour elle on bons on mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle a d'elle-même. ] Il semble qu'Artonin auroit dû écrire, felon la bonne on la mauvaise opinion qu'elle en a ellemême. Mais ce qu'il a mis est bien plus fort, & marque la source & la cause de nos jugemens. Nous jugeons differemment des choses, selonque nous avons bonne ou mauvaile opinion de nous.

XX. En un sens I homme nous doit aftre fort cher. ) Antonin nous enseigne icy les sentimens que nous devonsavoir pour les méchans. Comme le vice n'empê-

de luy faire du bien & dele soufrir. Mais comme il y en a plusieurs qui nous empeschent de faire des actions qui nous sont les plus propres, en ce sens-là l'homme devient pour moy une de ces choses indisserentes, comme le Soleil, le vent, les bestes, qui ont aussi la sorce d'empescher une action, mais qui n'en sauroient empescher ni l'intention, ni le dessein, à cause de l'exception que nous avons faite en formant ce dessein, & du changement auquel nous avons recours: carnostre pensée change, & convertit d'abord en ce que nous avions dessein de faire, ce qui nous empêche de le faire: de sorte que l'obstacle même de-yient la matiere & le sujet de nostre action; &

che pas qu'ils ne soient hommes, nous devons toujours avoir pour eux de la charité. Mais ils sont méchans, & ils nous empêcheat souvent de faire le bien que nous voudrions. En cette qualité ils ne meritent tout au plus que nostre indifférence. Il faut les traiter comme le vent, le Soleil, la pluye, qui peuvent bien retarder ou empêcher une action, mais qui ne sauroient nous en arracher ni l'intention, mi le désien. Cette maxime est très belle. On peut voir le chap, r. du liv, I v.

Mais qui n'es santais empéther ni l'intention ni le dessein.] Si les méchans pouvoient nous ôter l'intention de faire le bien, nous ne pourrions jamais les trop hair: mais comme celan est pasen leur pouvoir, & qu'au contraire ils ne peuvent nous ôter une occasion de faire du bien, sans nous en sourair en même temps une autre, nous ne devous avoir pour leur malheur que de la compassion, & pour leurs essorts que de l'indissernée.

 $XX\Pi'$ 

ce qui nous fermoit le chemin, nous fert de

XXI. Honore ce qui est de plus excellent dans le monde. C'est ce qui se sert de tout & qui gouverne tout. Honore aussi ce qui est de plus excellent en toy; il est de même nature que le premier: car c'est ce qui se sert de toutes les parties dont tu es composé, & qui gouverne ta vie.

XXII. Ce qui ne nuit point à la ville, ne nuit point aux citoyens. Quand donc tu crois qu'on t'a fait tort, sers-toy de cette regle pour le connoître: Si la ville n'est point ossensée, je ne le suis pas non plus; & si elle ne l'est pas, il ne saut donc pas se fâcher con-

rc

XXII. Ce qui ne mit point à la ville, ne mit point au citoyen.) Par ce mor de ville il entend le mondo, pour l'utilité duquel tout se fair: de sorte que ce qui

semble nuire à une partie, sert au tout.

Et sielle ne l'est pas, il ne faut donc pas se stacher contre celni qui ne l'a pas ossenste. Antonin ne dit cela que des injures particulieres, où la justice ne demande point de reparation, & qui ne détruisent pas la seureté des particuliers. Car en ce cas les Stoïciens pretendoient, comme nous, qu'on devoir punir les méchans par charité, tant pour eux-mêmes, afin de les corneger, que pour les autres, afin de les cornecter ou d'estre toujours exposez aux mêmes violences, ou de se laisser corrompre cux-mêmes par l'esperance de l'impunité. Aussi n'est-ce jamais pour le passé qu'on les punit (car le passé ne se répare point) c'est pour prevenir les suites de leurs mauvais exemples.

tre celuy qui ne l'a pas offensée. Car en quoy consiste cette offense, & qu'est-ce que

XXIII. Pense souvent à la rapidité avec laquelle toutes choses sont emportées, & nous échapent, tant celles qui sont déja, que celles qui se produisent. Car la nature est comme un fleuve qui coule toujours. Ses operations soufrent de continuels changemens; & les causes dont elle se sert, passent par d'innombrables vicissitudes. Il n'y a presque rien de permanent de tout ce qui est prés de toy, & le passé d'un côté, & l'avenir de l'autre, tout cela est un abîme infini & impenetrable, ou tout se perd. N'est-ce donc pas estre fou,

Carenquoy consiste cette offense, & qu'est - ce que s'est?] Voila la preuve de ce qu'il a dit, que la ville n'estoit point offensée. En esfet, quelque grande que soit l'offense que nous croyons avoir reçue: si on l'examine bien, on trouvers que c'est moins que rien par

rapport au monde.

XXIII. Il n'y arien de permanent de tout ce qui est prés de toy. Le passé d'un costé, & l'avenir de l'autre; sout cela est un abime infini , où tout se perd. ] La plulpart des Stoïciens soutenoient qu'il n'y avoit pas de prefent; que tout estoit ou passé ou futur, & que ce que nous appellons present, n'estoit, à proprement parler, que la fin du passé & le commencement du futur, sans que rien subsistar au milieu. Opinion extravagante, & qui abollissoit le temps. Antonin ne tombe pas dans ce ridicule. Il se contente de marquer la rapidité du present, en l'appellant ce qui est pres de nons, parce qu'il n'est pas que de s'enorguëillir, ou de s'affliger pour des choses perissables? Se plaint-on d'une legere incommodité, qui ne doit durer qu'un moment?

XXIV. Quelqu'un a peché contre moy. C'est son affaire. Il a ses mœurs & ses manieres; & moy j'ay ce que la Nature, nostre commune mere, veut que j'aye, & je sais ce qu'elle veut que je sasse.

XXV. Souviens-toy de toute la Nature, dont tu ne fais qu'une tres petite portion; & de tout le temps, dont il ne t'a esté assigné qu'un moment fort court, & du destin, dont

tu n'es qu'une fort petite partie.

XXVI. Que la partie principale de ton ame foit insensible aux mouvemens de la chair, de

plutost entre nos mains qu'il nous echape, & que sortant d'un abîme, qui est le sutur, il passe incontinent & se perd dans l'autre abîme, qui est le passé. Cette idée est belle, & meritoit bien d'estre mise dans tout son jour.

XXV. Et du destin dont tun'es qu'une fort petite partie.] Que cette expression est forte & belle! Nous ne sommes qu'une tres-petite partie du destin, parce qu'il ne saut pour nous sormer & pour nous entretenir qu'une tres-petite partie des causes efficientes & des principes dont la Providence se serticiente & pour entretenir toutes choses. Cependant à voir l'orgueil des hommes & leur amour propre, on diroit que tout est pour eux, que tout se rapporte à eux, & que la Providence n'a qu'eux en vue; en un mot, qu'avec eux & en eux roule le destin de l'Univers. de quelque nature qu'ils puissent estre, ou rudes, ou doux. Qu'elle ne se messe point avec
le corps: mais qu'en se renfermant en elle-même, elle empêche les passions de passer les limites des parties où elles régnent. Que si par
quelque sympathie elles parviennent jusqu'à
l'esprit, à cause de l'étroite union qu'il a avec
le corps, alors il ne faut pas tâcher de resister à
un sentiment qui est naturel, il faut seulement
que l'ame s'empêche de juger que ce sentiment
est bon ou mauvais.

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux; & celuy-là vit avec les Dieux, qui en toutes occasions leur fait voir son ame soumise à leurs ordres, & toujours prête à faire ce qu'ordonne le Genie que Dieu a donné à chacun pour guide & pour gouverneur, & qui n'est qu'u-

ne

XXVI. On rudes, on doux.] Aux mouvemens de la volupté ou de la douleur.

Elles parviennent jusqu'à l'esprit. ] C'est à dire, jusa qu'à la partie superieure de l'ame, qui peut estre indé.

pendante jusqu'à un certain point.

Alors il ne faus pas tâcher de resister à un sentiment qui est naturel. ] Car ce seroit inutilement qu'on le voudroit faire.

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux.] C'est ce que l'Ecriture appelle marcher avec Dieu. Comme quand elle dit d'Enoch, Et ambulavis cum Deo; & il marcha avec Dieu; c'est à dire il sut toujours soumis à ses ordres, il se laissa conduire par son Esprir, il vêcut avec Dieu, en Dieu, & selon Dieu.

XXVIII.

ne partie de luy-même: car ce genie n'est autre chose que l'entendement & la raison.

XXVIII. Ne te fâche point contre celuy qui sent mauvais. Qu'y pent-il faire? il est ainsi fait; c'est une necessité qu'une telle odeur sorte de son corps: mais il dit qu'il a la raison en partage, & qu'il depend de luy de se connoitre & de se corriger. Tant mieux; tu as aussi de la raison, tâche donc d'exciter sa raison par la tienne; remontre luy ses desauts, donne luy des avis. S'il t'écoute, tu le guériras, & tu n'aura plus sujet de te mettre en colere.

XXIX.

XXVIII. Ne se fâche point contre celuy qui sent mauvais.) Dans cet article Antonin condamne une injustice, dont presque personne n'est exempt. Car il n'y a rien de plus ordinaire dans le monde, que de voir des gens qui se fâchent contre certains desauts naturels de leursamis, & qui n'ont pas la charité de les en a avertir. C'est pourtant par là qu'il faudroit commencer avant que de se mettre en colere.

Mais il dit qu'il a la raison en partage. ) C'est une raison qu'Antonin donne pour excuter sa colere. Cet homme-la se pique d'estreraisonnable & de se connostre: cependant il ne râche pas de remedier à un desaut qui nous empossonne tous; Il resute ensuite cette raison

d'une maniere fort solide.

Tu as aussi de la raison; C'est à celuy qui a sa raison le plus en main, s'il faut ainsi dire, à prevenir les autres, & à ne pas attendre qu'ils s'aperçoivent eux mêmes de leurs desauts, carc'est blesser la charité. Es rum lumen de lumine accendas suo.

XXIX. N'imite ni les mœurs ni les manieres des Courtisanes, ni celles des Comediens.

XXX. Tu peux vivre icy dés aujourd'huy, commetu veux vivre, quand tu seras prés de mourir. Que si l'on t'en empêche, alors il t'est permis de cesser de vivre. Mais ne meurs point comme ayant reçu quelque injure ou quelque mal; sors de la vie comme on sort d'une chambre ou il y a de la fumée; il y fume, je m'en vais. Penses-tu que ce soitsi grand chose? Pendant que rien ne m'oblige à me retirer, je demeure libre; personne ne m'em-

XXIX. N'imite ni les mœurs, ni les manieres des Courtisanes, ni celles des Comediens. ] On avoit confondu fort mal à propos cet article avec le suivant, & onluy avoit donné un sens tout à fair contraire à la pensée d'Antonin, qui veut dire, qu'il faut se garder de tomber dans la bastesse & la lâchere, dans le faste, l'orgueil & l'enflure. Le premier est le vice des Courtisanes, & l'autre le caractere des Comediens, qui s'ensient pour prendre le ton des rollés qu'ils jouent. Dans l'un & dans. l'autre il y a une dissimulation & une fausseté tres-indignes d'un homme, & sur tout d'un Prince.

XXX. Tu peux vivre icy des aujourd huy, commesu veux vivre quand su seras prés de mourir.) La pluspart des Courtisans sont des resolutions de mieux vivre à la fin de leur vie, quand ils seront retirez & qu'ils auront quité la Cour. Mais Antonin leur dit icy, qu'au milieu de la Cour ils peuvent commencer des aujour-

Thuy cette nouvelle vie.

Alors il t'est permis de cesser de vivre.) C'estoit-là une des erreurs des Stofciens & des Epicuriens.

XXXI. L'es

m'empêchera de faire ce que je veux; & je veux ce que demande la nature d'un animal

raisonnable & né pour la societé.

XXXI. L'esprit de cet Univers est un esprit de societé; il aime l'ordre & la raison; il a donc fait les choses les moins parsaites pour les plus parsaites, & il a lié & ajusté les plus parfaites les unes avec les autres. Tu vois par là qu'il a soumis & rangé chaque chose selon sa dignité, & qu'il a ajusté ensemble les plus excellentes par les liens d'une union & d'une complaisance mutuelle & reciproque.

XXXII. Comment t'es tu gouverné jusqu'à present envers les Dieux, envers ton pere & ta mere, tes freres, ta femme, tes enfans, tes precepteurs, tes gouverneurs, tes amis,

ne.

XXXI. L'esprit de cer Univers est un esprit de societé.) Comme Dieu a fait le monde pour les hommes il a fait les hommes non pas pour eux-mêmes chacun en particulier, mais premierement pour luy, d'où découle leur premier devoir, qui est d'aimer Dieu, & ensuire il les a creez les uns pour les autres, d'où resulte leur second devoir, qui est d'aimer le prochain. Deux devoirs qui accomplissent la loy & les Prophetes.

XXXII. Comment t'es su gouverné jusqu'à present envers les Dieux, envers son pere & ta mere, erc. } Je suis fachée qu'Antonin n'ait ajouté ses Sujets. Cati un bon Prince ne doit pas moins se demander compte de ce qu'il a fait à ses Sujets, que de ce qu'il a sait à sesensans, à ses amis, à ses domestiques. Mais il est bien-

feur que s'il ne l'a pas exprimé, il l'a pensé.

.

tes courtisans & tes domestiques? Ne leus as-tu fait jusqu'à present aucune injustice, ni par tes paroles, ni par tes actions? Retrace en ta memoire les travaux que tu as essuyez & toutes les peines que tu as sousertes, & pense que l'histoire de ta vie est complette, & que le service que tu avois à rendre en ce monde, est accompli. Combien de belles choses as-tu veuës? combien as-tu surmonté de plaisirs & de douleurs ? combien de choses glorieuses as-tu méprisées? & à combien de méchans as-tu sait éprouver ta bonté?

XXXIII. Pourquoy des esprits ignorans & grossiers viennent-ils troubler une ame savante & polie? Quelle est l'ame savante & polie? Celle

Et que le service que tu avois à rendre en ce monde, est attempli.] Voila un grand Empereur qui reconnoît & qui declare qu'il n'est dans cette vie que pour y rendre un service continuel.

Combien de belles choses as-tu vuës? ] Antonin recommence son examen. C'est comme s'il disoit: Assu vû tant de belles choses en ce monde, que tu soubaites encore d'y demeurer? On ne sauroit à mon avis trouver d'autre sens à ce passage.

Combien as-tu surmonté de plaisirs & de douleurs? ]
Car nous ne sommes dans ce monde que pour combatre en toutes manieres contre nos passions, pour mépriser la vaine gloire, & pour pardouner à nos ennemis.

XXXIII. Pourquoy des esprits ignorans en grossiers viennent-ils troubler? Ce passage ne peut estre assez loue. Il est divin. Veritablement il ne plaira pas à cette espece de Savans qui ont employé toute leur vie à

Celle qui connoît le commencement & la fin des choses, & qui est instruite de la Raison, qui penetrant toute la matiere, gouverne cet. Univers durant tous les siecles par des periodes reglez.

XXXIV. Dans un petit moment tu ne seras qu'une poignée de cendre, qu'un squelete & qu'un nom, & non pas même un nom. Cependant qu'est-ce qu'un nom? un bruit, un son. Et toutes les choses dont on fait le plus de

aquerir ce qu'on appelle les Sciences: mais il ne faut pas laisser de l'expliquer. Ce sage Empereur établit cette grande verité, qu'il n'y a qu'une seule science, qui est celle qui nous apprend à connoître Dieu, qu'il appelle la Raison qui gouverne l'Univers. Et comme ceux qui suivent les fausses sciences du monde, se moquent ordinairement de ceux qui s'attachent à celle-là, & n'oublient rien pour les seduire & les attirer; Antonin, qui avoit sans doute éprouvé leurs railleries, & resisté souvent à leurs efforts, s'adresse à eux avec indignation, & en les appellant ignorans e groffiers, il leur demande pourquoy ils viennent troubler & ebranler celuy qui a choisi la bonne part? Et il fait une manisceste allusion à un beau mot d'Heraclite, qui se moquant de la vaste science d'Homere, d'Hesiode, de Pithagore, de Xenophanes, d'Hecatée, &c. soûtenoit quelle ne servoit de rien pour la sagesse, qu'elle n'instruisoit pas l'entendement, & que la veritable science consistoit à connoître l'Esprit qui gouverne le Monde.

XXXIV. Et non pas même un nom.] J'aime bien cette reprise. En esser, le nom le plus grand & le plus, fameux est bien-tost essecé de la memoire des hom-

mçs,

de cas en ce monde, que sont elles, que pourriture & que vanité? Elles sont comme les petits chiens qui caressent & qui mordent en même temps; ou comme de petits enfansde mauvaise humeur qui pleurent pour rien, & qui un moment aprés rient de même. La Foy, la Pudeur, la Justice & la Verité ont quinté la terre pour aller habiter dans le ciel, comme dit un \* Poëte. Qu'ek-ce done qui te retient icy? Sont-ce les objets sensibles? Mais ils sont muables, & n'ont rien de constant. Sont-ce les sens? Mais ils sont émoussez & prests à recevoir des impressions tausses. Estce le principe de vie, cet esprit qui t'anime? Mais ce n'est qu'une exhalaison & qu'une vapeur de ton lang. Est-ce le plaisir d'estre estimé parmi tes semblables? Mais ce n'est que vanité? Qu'attens-tu donc? Tu attens en repos ou ton extinction ou ton changement; & en attendant que cet heureux moment vienne,

qu'as-

Elles sont comme les perits chiens.) Il veut dire que toutes ces choses sont toujours dans le changement, qu'elles n'ont rien de réel, & que les plaisirs qu'elles donnent, sont toujours mêlez de mille chagrins.

Tu attens en repos ou tan extinction, on ton changement.) Ton extinction, si l'ame n'est qu'une espece de seu qui meurt sorsque nous mourons; ou ton changement, si elle est immortelle & qu'elle retourne à sa source, selon l'opinion des Stoïciens. qu'as-tu à faire? A honorer & à benir les Dieux & à faire du bien aux hommes. Tout ce qui est hors des limites de ton corps & de ton esprit, ne t'appartient point, & ne te re-

garde point.

XXXV. Tu peux estre toujours heureux, si tu sais marcher droit & suivre la raison dans tes actions & dans tes pensées: car voici deux choses qui sont communes & à la nature de Dieu & à celle de l'homme & de tout animal raisonnable; l'une, de ne pouvoir estre empêché par aucun autre estre, quel qu'il soit; & l'autre, de trouver son bien dans les dispositions & dans les actions justes, & de terminer là ses desirs.

XXXVI. Si ce n'est point par ma mechanceté, ni par aucun effet de cette mechanceté, qu'une telle chose arrive, & que la societé n'en soit

XXXV. Et à celle de l'homme, & de l'homme raifonnable.) Il parle ainsi, parce que les Philosophes meztoient entre Dieu & l'homme des demons, des He-

ros, &c.

XXXVI. Si ce n'est point par ma méchanceté, ni par muchn esset de cette méchanceté, qu'une telle chose arrive.) foit point blessée, pourquoy me tourmenter? En quoy la societé peut-elle estre blessée?

XXXVII. Ne te laisse pas temerairement emporter à tes imaginations. Donne à ton prochain tous les secours dont tu es capable & que tu luy dois. Et s'il a fait quelque perte en des choses indiferentes, garde-toy bien de croire qu'il luy soit arrivé un grand mal:

ve.) Dans tous les accidens les plus fâcheux il faut regarder seulement si nous nous les sommes attirez par nos crimes. Car en ce cas il en saut gemir, & si c'est sans aucune injustice de nostre part, il ne faut pas nous en mettre en peine. Que si nous sous frons pour la justice, nous devons en estre ravis.

En quoy la societé peut-elle estre blessée.) Il n'y a que: l'injustice qui puisse blesser cette societé. L'impieté est

comprise sous le mot d'injustice.

XXXVII. Ne te laisse pas temerairement emporter à tes imaginations.) La compassion est un sentiment de douleur que la misere de nostre prochain excite dans nos cœurs. Elle peut estre vicieuse en deux manieres en lors qu'elle n'est pas proportionnée à l'objet qui la cause, & qu'en se laissant emporter à son imagination échantée & séduite, on prend pour mal ce qui ne l'est point; ou lorsqu'elle ne produit pas les secours dont il a besoin. Les stociciens condamnoient cette compassion our de & infructueuse; & c'est sur cela qu'Antonin sait cette maxime, qui est toute pleine de sens & de raison.

Et s'il a fais quelque perce en des choses indisserentes.) C'est à dire en des choses que les Philosophes ne mettent ni au nombre des biens, ni au nombre des maux. Les Stoïciens poussoient loin ces choses indisserentes: Carils appelloient generalement de ce nom tout ce qui est

bors de nous.

car en cela il n'y en a aucun. Imite dans ces occasions la conduite de ce bon vieillard qui en s'en allant demande à son petit enfant sa toupie, sachant bien que ce n'est qu'une toupie.

XXXVIII. Que fais-tu donc dans cette Tribune aux harangues avec tes beaux difcours & tes oraisons funebres, monami, ne te souviens-tu plus de ce que c'est? Je m'en souviens fort bien, mais je voy que ces cho-

Car il n'y en a autum.) Ce n'est pas la perte qu'il a faite qui le fait crier, mais l'opinion, qu'il en a.

Imite dans ces occasions la conduite de ce bon vieillard qui en s'en allant demande à son petit enfant sa toupie.] Cet endroit me paroît admirable. Ce sage Empereur ne pouvoit mieux marquer que par cette image, de quelle maniere nous devons compatir aux maux imaginaires de nostre prochain. Il ne faut pas se roidir contre luy ni vouloir luy arracher l'opinion qu'il a de ce qui luy est, arrivé; il faut au contraire parler son même langage & luy dire, qu'il est vray que son malheur est grand, Maisen même temps il faut se souvenir que ce malheur, qu'on appelle grand, est tres-perit, & imiter le vieillard qui demandoit à son petit enfant sa toupie, comme si c'eut este la plus belle chose du monde, & qui le souvenoit pourtant toujours que ce n'étoit qu'une toupie. Antonin avoit pris sans doute cer exemple dans quelque Comedie fort connuë de son temps.

XXXVIII. Que fais tu donc dans cette Tribune aux barangues avec tes beaux discours & tes oraisons fune-bres? ] Antonin avoit toujours esté fort exact à rendre à ses amis & à ses parens morts les derniers devoirs que la pieté & la coutume avoient établis. Un des principaux de ces devoirs estoit l'oraison funebre que l'on faisoit du dessur pour y celebrer ses louianges. Les Stoiciens,

## Reflexions Morales de l'Emp.

ses-là plaisent aux hommes, & qu'elles sont un des objets de leurs soins. Faut-il donc que tu sois sou, parce qu'ils le sont? N'est-ce pas assez de l'avoir esté?

XXXIX. A quelque heure que la mort vienne, elle me trouvera toujours heureux. Estre heureux; c'est se faire une bonne fortune à soy-même, & la bonne fortune, ce sont les bonnes dispositions de l'ame, les bons mouvemens & les bonnes actions.

RE-

qui condamnoient toutes sortes de discours publics, qui n'estoient faits que pour le salte & l'ostentation, n'avoient garde de pardonner à ces oraisons funebres, qu'ils regardoient comme des actions inutiles & vaines, plus capables de slatter l'orguëil & l'amour propre des hommes, que de leur donner une veritable amour pour la vertu. Antonin sait done cette sage ressexion dans une de ces occasions, où sa complaisance & sa facilité le porsoient encore à obesir à la courume contre ses propres lumieres & contre son inclination.

XXXIX. C'est sefaire une bonne foreune à soy. même.) La définition qu'il va faire de la bonne fortune, prouve qu'elle depend de nous : Sui cuique mores fortunam sin-

gunt.

162

Fin du premier Tome.

