## Notes du mont Royal Www.notesdumontroyal.com

Cette œuvre est hébergée sur « *Notes* du mont Royal» dans le cadre d'un exposé gratuit sur la littérature.

SOURCE DES IMAGES Google Livres



# REFLEXIONS MORALES

# L'EMPEREUR MARCANTONIN

AVEC DES REMARQUES.



A PARIS.

Chez CLAUDE BARBIN, au Palais, sur le second Perron de la sainte Chapelle.

M. DC. XCI.

Avec Privilege du Roy.

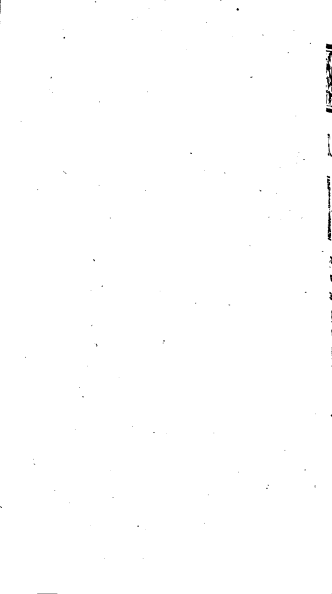
IAT Water .. iberes 9211 -. . 



A plupart des hommes jugent ordinairement tresmal de la Philosophie : ils s'imaginent qu'elle ne

consiste qu'à discourir, & qu'à disputer: mais ce n'est ni un jeu, ni une vaine science pour l'ossentation; c'est une profession d'une chose tres serieuse & tres-grave, c'est-à-dire de la Sagesse, & philosopher c'est agir.

Il est évident par là qu'il n'y a proprement que la morale qui merite ce nom, puisqu'il n'y a qu'elle qui donne des regles pour la conduite de la vie. Mais qu'est-ce que la morale? Si nous suivons les opinions des hommes, nous trouverons presque autant de morales differentes, qu'il y a





A plupart des hommes jugent ordinairement tresmal de la Philosophie : ils s'imaginent qu'elle ne

consiste qu'à discourir, & qu'à disputer: mais ce n'est ni un jeu, ni une vaine science pour l'ostentation; c'est une profession d'une chose tres serieuse & tres-grave, c'est-à-dire de la Sagesse, & philosopher c'est agir.

Il est évident par là qu'il n'y a proprement que la morale qui merite ce nom, puisqu'il n'y a qu'elle qui donne des regles pour la conduite de la vie. Mais qu'est-ce que la morale? Si nous suivons les opinions des hommes, nous trouverons presque autant de morales differentes, qu'il y a

d'hommes differents: car on a appellé morale ce qui n'est qu'usage, coûtume ou opinion; & l'on afait dans cette science ce que les Payens faisoient dans leurs sacrifices; quand ils n'avoient pas les victimes qui étoient agreables à leurs Dieux, ils en supposoient d'autres à qui ils donnoient le nom de celles qui leur manquoient. De même quand les hommes ont été privez de la verité, ils ont donné ce beau nom à leurs imaginations & à leurs caprices.

Avant toutes choses il est necessaire de revenir de cette erreur, & de separer ce qui est vague & incertain, d'avec ce qui est constant & toûjours le même.

Pour peu qu'on veuille se servir de saraison, il n'est pas dissicile de voir que la veritable morale doit être une regle insléxible, qui ne suive ni nos fantaisses, ni nos prejugez. Elle ne peut donc être qu'une explication des veritez conformes à la verité

éternelle, c'est-à-dire à la loy de Dieu; & par consequent la Loy de Dieu est le point fixe & indivisible, d'où il faut regarder tout ce qu'on appelle morale, si l'on veut en connoitre les beautez & les défauts.

Selon ce principe on conçoit d'abord que la morale est la sille de la Religion, qu'elle marche d'un pas égal avec elle. Es que la perfection de celle-cy est la mesure de la perfection de celle-là. Il nefaut donc chercher de morale parfaite que dans le Christianisme. Mais comme en tout temps il a plu à Dieu de se découvrir aux hommes, il n'y a rien de plus utile ni de plus ag reable, que de connoître jusqu'à quel point il a voulu se communiquer à ceux qui étoient les plus éloignez de son alliance.

Nous ne sçavons pas bien ce qu'étoit la morale des Payens avant le fiecle de Pythagore, & des Sages de Grece, car il ne nous reste rien de cette antiquité. Mais ce qu'on

a conservé des écrits, ou des maximes de ces Philosophes, nous apprend que de leur temps, qui étoit fort voisin de celuy de Salomon, la morale consistoit en des énigmes, ou des proverbes, qui pouvoient bien rendre les hommis sages, & les porter à la pratique de tous les devoirs, mais qui ne pouvoient leur expliquer les veritez fondamentales, & leur en donner une idée distincte: car le proverbe ne reçoit d'ordinaire ni définition, ni raisonnement.

į

ř.

Depuis le temps de Pythagore jufqu'à celuy de Socrate, il ne paroît pas que la morale ait été fort cultivée. Presque tous les Philosophes ne s'attachoient qu'à la science des Nombres, à la Physique, & à découvrir les causes de tout ce qui arrivoit dans les cieux. Socrate fat le premier qui connoissant que ce qui se passe hors de nous, ne nous touche point, & est plus curieux qu'utile, sit une étude plus particuliere de la

morale, & la traita plus methodiquement. Les Payens n'avoient avant luy que des idées confuses de Dicu, de la Loy & de la Justice : il débroüilla ce cahos de tenebres , & en tira une lumiere qui éclairatous les siecles suivans. Il fit voir la subordination qu'il y a dans la nature, & montra aux hommes la route qu'ils devoient tenir pour être veritablement heureux. Quand on juge de Socrate par les veritez qu'il a connuës, on ne se contente pas de dire qu'ilétoit grand Philosophe, on est presque tenté d'assurer qu'il étoit Prophète, & que Dieu luy avoit revelè des mysteres qui devoient ètre accomplis dans les derniers temps.

Comme sa dostrine étoit plus conforme à la vérité & à la justice, que tout ce qui avoit paru, les hommes accoururent en soule à cette lumiere. Mais parce qu'ils n'étoient pas tous également propres à en supporter l'étlat, il y en eut beauconp plus d'élat ; il y en eut beauconp plus d'é-

bloùis que d'éclairez; & cette Philosophie eut bientôt le sort de la veritable Religion; elle fut déchirée presque en autant de sectes, qu'il y eut
d'hommes qui entreprirent de l'expliquer. Voilà l'origine de toutes les
Philosophies qui ont regné depuis ce
temps là dans le monde. Elles ont toutes voulu avoir Socrate pour leur
chef, comme toutes les heresies se
sont piquées de n'avoir pour sondateur que Dieumème.

De tous ces Philosophes il n'y a en que les Stoiciens qui ayent suivi de prés l'esprit de Socrate, & qui ayent été les fideles dépositaires de la sageffe de la vertu. S'ils ont mèlé quelque dureté, & quelque rudesse aux fentimens de leur maître, ce n'étoit pas tant un effet d'une humeur sauvage & farouche, qu'un moyen que la prudence leur suggeroit: car connoissant la foiblesse qui est naturelle à l'homme, ils ont souvent poussé ses devoirs plus loin que la nature ne

peut aller, afin qu'en faisant tous ses efforts pour suivre leurs preceptes, il pût au moins s'arrêter au milieu, comme un arbre à qui on veut faire perdre son pli, & que l'on courbe du coté opposé. Il est vrai qu'après que l'Ecole des Stoïciens fût établie, il s'éleva des disciples de Zenon, qui prenant trop au pied de la lettre les opinions de ces grands hommes , tomberent dans des absurditez qui leur attirerent les railleries, & le mépris des honnêtes gens. Mais on ne doit non plus donner le nom de Stoiciens à ces Philosophes ridicules, que l'on donne celuy de disciples des Prophetes, & des Apôtres à ceux qui expliquant trop grossierement les écrits de ces hommes divins en tirent des sens contraires à l'esprit de Dieu, & à la foy de l'Eglise.

Pour rendre cela plus sensible, proposons quelque exemple des explications absurdes, que ces Sestateurs ignorans ont donné aux sages pre-

#### PREFACÉ.

1

D.

10

11

ú

ceptes de leurs maîtres.

Quand Zenon a dit que tous les pechezétoient égaux, il a vouluguerir les hommes de la malheureuse opinion où ils ne sont que trop, que pourvu qu'ils s'empechent de commettre de grands crimes, ils ne sont pastenus d'etre si fort en garde contre les petits pechez; & il a voulu leur persuader que le moindre peché devient incurable quand on le neglige, & que Dieu qui est la pureté meme n'entrouve point en nous qui ne merite lamort, si par la satisfaction & la penitence nous ne desarmons sa justice. Mais il vient un Chrysippe, qui prenant grossierement ce precepte, établit qu'il n'y a aucune difference eutre voler des choux dans un jardin, & commettre un sucrilege, entre ézorger son pere & tuer un chapon 5 & veut qu'on punisse ces deux a-Etions du même supplice, ce qui bien loin de retenir les hommes, leur lashe la bride, & les porte à commet-

tre les plus grands excez.

Quand il a dit que le Sage doit tere sans compassion, son dessin éroit de faire entendre que le Sage ne borne pas à l'attendrissement seul les secours effectifs qu'on doit à son prochain, & qu'il tache de le soulager sans aucune émotion, & sans aucun trouble: mais un Chrysippe tire de ce precepte une occasion de rompre tous les liens de la societé, & de fouler aux pieds la misericorde qui est un des caractères les plus essentiels de Dieu.

Quand il a dit que le Sage attend tout de luy-même, son but ésoit de faire connoître que nôtre veritable bonheur ne sçauroit dépendre de l'a-thion d'autruy, & de combattre l'indolence & la paresse de ceux qui trop abandonnez à la Providence, vou-loient attendre tout de Dieu, sans tacher d'attirer ses graces par leur travail, & par leurs bonnes œuvres. D'ailleurs comme il enseignoit que

l'ame étoit une partie de Dieu, & Dieu même, ce precepte que les hommes devoient tout attendre d'eux, ne significit autre chose, sinon qu'ils devoient attendre tout du Dieu qui les conduisoit. Mais un disciple aussi ignorant que superbe empoisonne ce precepte, & en tire cette pernicieuse consequence, que le Sage est au dessus de Dieu même, & fait son propre bonheur independamment de cet Etre souverain qui l'a formé.

Il en est presque de même de tous les autres passages dont on s'est servi dans tous les temps, pour rendre suspesse de odieuse la dostrine des Stoiciens. Ce n'est pas qu'elle soit parfaite, & que nous voulions la défendre en tout; nous avons déja dir qu'il ne faut chercher de perfetion que dans le Christianisme; & nous avons souvent combattu dans le cours de cet ouvrage les erreurs où ils sont tombez. Nous disons seulement qu'il n'y a point de morale qui

approche si fort de la morale de JEsus-Christ, que celle de ces Philosophes, comme les Peres même de l'Eglise l'ont reconnu.

Mais, dit-on . cette morale des. Stoiciens n'a aucun precepte qui obli-

geà aimer Dieu.

Elle ne luy demande pas la force de le suivre.

Elle ne propose pas aux hommes de

se hair.

Ellen'établit pas que l'homme est en mème temps la plus excellence & la plus miserable de toutes les creatures.

Elle n'enseigne pas l'humilité.

Elle ne fait pas remarquer, que rapporter tout à soy, & se mettre au dessus detous est un peché qui nous est naturel; elle ne nous oblige pas à y resister, & ne pense pas à nous en donner les remedes.

Ce sont les objections qu'un des plus sçavans hommes de nôtre siecle a faites, ou plûtost qu'il se disposoit à

faire aux Stoiciens, & à tous les Philosophes du Paganisme: mais si Diculuy avoit donne le tems d'achever son ouvrage, il auroit sans doute corrigé ce plan, & la lecture seule d'Antonin luy auroit fait connoître que Dicu n'avoit pas laissé des hommes si vertueux en des tenebres si épaisses.

Ce sage Empereur établit la necessité d'aimer Dieu, en établissant celle d'aimer tout ce qu'il nous envoye, quelque facheux qu'il nous paroisse, & en ne faisant consister la felicité de l'homme qu'à être bien

avec Dieu.

Non seulement il enseigne qu'il faut demander à Dieu la force de le suivre, il reconnoit de plus une vertu de Dieu qui agit en nous, & qui opere toutes nos bonnes assions, & tous nos bons desirs, & il fait voir que c'est Dieu qui éloigne de nous toutes les occasions, qui pourroient nous faire tomber dans le crime, ou

qui nous donne la force d'y resister.

Il nous apprend parto et à méprifer, & à hair notre corps qui est la
fource du peché, & qui resiste à l'esprit; & il veut qu'on le regarde
comme une prison, qui nous empéche
d'avoir une communication plus particuliere avec Dieu. La veritable
Religion ne nous commande pas de
nous hair d'une autre maniere.

Il prouve en beaucoup d'endroits que l'homme est la plus excellente de toutes les creatures à cause de son origine, & des perfestions que Dieu a daigné luy communiquer, & qu'en même tems il en est la plus miserable à cause de ses viçes qui luy font perdre tous ses avantages, & qui le rendent esclave en le separant de Dieu.

Pour ce qui est de l'humilité, on ne s'est pas contenté de dire que les Stoiciens ne l'ont pas connuë, on a ajouté que cette vertu étoit incompatible avec les autres vertus dont

ils faisoient profession. Quand on veut faire un reproche de cette nature à des Philosophes, il semble qu'on. devroit connoître à fond leurs princi-. pes, & toutes les consequences qui s'en tirent naturellement. Il est vray que ni l'Academie, ni le Portique n'ont jamais eu de mot qui signific proprement ce que nous appellons humilité: mais si cette vertu consiste à connoitre son neant devant Dieu, à croire que c'est luy-seul qui est l'auteur de tout le bien, & qui ne fait point de mal ; & à enseigner qu'il n'y a de veritable être que Dieu, & que toutes les autres choses sont viles, perissables, momentanées, & sujetes à corruption, ils l'ont connuë, & ce livre d'Antonin en est plein.

La derniere objection n'est pas moins injuste. Car Antonin a tres-solidement prouvé aprés Socrate, que l'amour propre qui porte l'homme à rompre les liens de la societé, à se separer.

parer des aucres hommes, & à vouloir faire comme un tout à part, est une revolte contre Dieu, & une desobéissance à la plus ancienne loy dumonde, qui a voulu que les choses les moins parfaites fussent pour les plus parfaites, & que les plus parfaites fussent les unes pour les autres, ce qui est l'unique fondement de la pieté & de la justice. Il nous exhorie àresister à ce malheureux penchant d'une ame corrompue, en nous convainquant, que la premiere & la principale condition de l'homme c'est d'aimer son prochain; & en nous fai-Sant voir que pendant que nous nous regarderons simplement comme une parcie de ce tout, & non pas comme un de ses membres, nous n'aimerons pas encore les hommes de tout nôtre cœur, & ne prendrons pas, à leur faire du bien, ce plaisir veritable & solide, qui resulte du sentiment de tout le corps ; & enfin il donne contre utte impieté un remede tres-salutai-

re, qui est l'amour de Dieu, dont l'amour du prochain n'est pas seulement la marque, mis l'accomplissement & la perfection.

Puisque nous avons entrepris de désendre la morale des Stoiciens contre les accusations de ce grand homme, nous n'oublierons pas la censure qu'il a faite de ce principe qu'ils ont établi, que puisque le desir de la vaine gloire fait tout entreprendre, le desir de la justice le peut faire aussi. Il soutient qu'il n'y a vien de plus vain, & de plus faux que ce raisonnement: ce sont, ditiil, des mouvemens sievreux que la santé ne peut jamais imiter.

Il veut dire sans doute que la raifon ne peut faire se que la passion
fait, parce que les effets des passions
dépendent des mouvemens violens es
involontaires, qu'il n'est pas au
pouvoir de la raison d'exciter quand
elle veut; es cela est vrai de la raiJon seule: mais la raison soûtenué,

& aydée par la grace, est plus forte que la plus violente passion, & telle a é: é la raison des Martyrs. La critique de ce sçavant homme est donc inutile, & le raisonnement des Stoiciens demeure tres-solide, tres-vray, & tres-conforme à cette parole de saint Paul: Je puis tout par la Phille, 4 vertu de celuy qui me soûtient.

Les reproches qu'on peut faire justement aux Stoiciens, c'est d'avoir cru la pluralité des Dieux : c'est d'avoir enseigné, que l'ame étoit une partie de la Divinité: c'est d'avoir ignoré le pechéoriginel, & ses funestes suites: c'est d'avoir soutenu, que le Sage pouvoir disposer de luy-même, & se donner la mort, quand il le jugeoit à propos.

Sion excepte ces erreurs, & un petit nombre d'autres qui même ne sont plus dangereuses aujourd'huy, iln'y a rien de plus parfait que leurs maximes; & après l'Ecriture sainte, rien ne merite davantage d'ètre en-

tre les mains des hommes, qui veuilent suivre la justice, & faire un bon usage de leur raison.

Nous n'avons des Stoiciens que les œuvres de Seneque, ce qu'Arrien a conservé d'Epictete, & les livres a' Antonin. Mais ce dernier est presque autant au dessus des deux autres par la beauté de ses écrits, qu'il l'étoit par la naissance, & par la fortune. Seneque a melé aux verius des premiers Stoiciens tout l'orqueil de leurs disciples : Epictete est plus simple, plus solide, & plus pur: mais il n'a ni grandes vûës , ni étenduë de genie, ni elevation. Antonin a toutes ses qualitez, & son esprit est plus vaste, & plus grand que son Empire. Il ne s'est pas contenté de recevoir, & d'expliquer folidement les preceptes de ses maîtres, il les a souvent corrigez, & leur a donné une nouvelle force ou par la maniere ingenieuse & naturelle dont il les a proposez; ou par les nouvelles dé-

convertes qu'il y a jointes.

Il arconnu que nôtre ame n'est pas sa lumiere à elle-même, & qu'elle ne sevoit que par la lumiere dont ilplait à Dieu de l'éclairer. Il explique toutes ses proprietez, & il nous enseigne qu'elle peut être plus visible que le corps, & qu'elle seule peut jouir des fruits qu'elle porte.

Il démontre tres solidement, que la justice n'est pas la sille de l'utilité, somme quelques Philosophes l'onteru, mais qu'elle dépend immediatement de Dieu, & est aussi ancienne que

sa sagesse.

Il montre que la charité est la vertu la plus propre & la plus convenable à l'homme, & qu'il n'y a de veritable bien que se qui est utile à la societé.

Il fait voir que tous les maux qui arrivent dans le monde, bien loin de nuire à la loy, n'en sont que l'accomplissement, & servent d'instrumens en à la bonté de Dieu, ou à sa justice.

Il prouve que la veritable forte, & le veritable sourage ne se trouvent que dans l'humanité & dans la bonté.

Il nous force à consentir à cette verité tres-importante, que le menfonze meme involontaire est une impieté, & que l'ignorance qui le fait sommettre n'est nullement excusable, parce qu'elle ne vient que du m'epris que nous avons fait des sceours, que Dieu nous a donnez, & que nous nous sommes mis volontairement en état de ne pouvoir discerner la verité d'avec le mensonge.

On n'auroit jamais fait si on vouloit recueillir icy tous les grands prinzipes, qu' Antonin a établis, & en tirer toutes les consequences, qui en sont les suites veritables, & necessaires. Le Lecteur le fera de luy-mème, & c'est à quoy nous souhaitons que nos remarques puissent l'aider. Par exemple quand Antonin nous dit, qu'on peut être en même tems

un homme divin, & un homme inconnu à tout le monde, qui est-ce qui ne
tirera pas de là cette consequence,
que le bruit, la gloire, & l'éclat ne
sont donc pas toujours les veritables
sarasteres de la Divinité? Et qui
s'étonnera de l'obscurité de J. C.
qui a été si grande, que les Historiens qui relevent souvent des particularitez peu importantes, & qui
tachent de n'oublier rien de considerable, l'ont à peine aperçû?

Quand il avance qu'on ne peut trouver son bonheur ni dans les sciences, ni dans le raisonnement, il n'est pas mal-aisé de faire cette reslexion, que les sciences & le raisonnement nous peuvent bien faire connoître. Dieu, mais qu'ils ne nous feront jamais connoître JESUS-CHRIST. Dieu & homme tout ensemble, ni démeler la granleur veritable de ce Sauveur, d'avec sa bassesse apparente, cela ne se voit que parla foy. Il n'y a donc que la foy qui puisse sauveur la son que la foy qui puisse sauveur.

ver, selon les principes même d'Antonin.

Tous les preceptes que nous donne ce Philosophe ne sont ni moins admirables, ni moins utiles; & l'on peut dire que personne n'a mieux donné les moyens de bien vivre, & de remplir les trois enzagemens qui nous lient avec Dieu, avec notre prochain, & avec nous-mêmes; & tout ce qu'ilenseigne sur cette matiere est tres-conforme aux regles de la veritable Religion.

La veritable Religion nous enseigne, qu'il faut être toujours soumis à Dieu, & être persuadé, qu'il ne fait rien que de juste. Elle nous ordonne de combattre nos passions, & de purger notre ame de tous ses vices, asin que nous puissions être agreables à Dieu qui ne souffre rien d'impur. Antonin le fait de même.

La veritable Religion travaille à nous faire voir notre neant, & celuy de toutes les chosts terrestres, & à

Hous

nous convaincre que la veritable grandeur ne consiste ni dans la gloire, ni dans la naissance, ni dans les Empires, mais dans la justice. Antonin le fait aussi.

La veritable Religion nous apprend à prier pour tous les hommes, à faire du bien à nos ennemis, & à fuivre l'exemple de Dieu, qui tous les jours donne son secours à des ingrats, & fait lever son Soleil sur les justes, & sur les injustes. Antonin nous l'apprend aussi; & tout ce qu'il dit sur cela est digne d'un Evangeliste.

La veritable Religion nous exborte à ne pas faire des jugemens temeraires, & à méprifer ceux qu'on fait de nous; à fouffrir patiemment les défauts de nôtre prochain, & à l'en reprendre avec modestie, quand la charité le demande; à nous pafser de tous les appuys du monde pour n'avoir d'autre appuy que Dieu; à renoncer à tous les discours inutiles,

É à toutes les vaines occupations du siecle, pour ne nous occuper que de ce qui nous est propre, & que Dieu demande de nous, & à être toûjours contents de nôtre condition. Antonin. nous y exhorte tout de même.

Enfin Antonin nous fait voir comme la veritable Religion, que le jouz, que Dieu nous impose est plus leger, & plus facile à porter, que celuy que nous imposent nos passions.

Outre tous ces grands preceptes qui sont communs pour tout le monde, Antonin en a de particuliers pour les Roys, à qui la morale est encore plus necessaire qu'aux personnes privées; carils sont hommes, érils conduisent des hommes.; Er comme c'est Dieu qui luy a donné ces lumieres, nous osons dire que la veritable Religion n'enseigne rien sur cela de plus parfait. Il fait voir aux Princes, que quand ils auroient conquistoute la terre, Er réuni en leur personne tout ce que les hommes ap-

pellent grand, s'ils sont injustes, & s'ils se rendent les esclaves de l'ignorance d'autruy, ils sont tres-petits; & il met par cette raison Alexandre, Cesar, & Pompée au dessous de trois Philosophes qui ont été, pour ainsi dire, le jouet des peuples. Comme la sagesse habite dans le confeil des Sages, il les avertit de ne rien entreprendre que par l'avis de gens habiles, & aprés une longue & meure déliberation. Il leur remontre, qu'ils ne doivent jamais regarder comme utile une chose qui les forcera un jour à manquer de foy; & qu'au lieu de rendre la: Religion esclave de la Politique, ils sont obligez de tenir la politique huliée sous la Religion. Il leur remet devant les yeux, qu'ils ne sont pas donnez aux peuples pour les opprimer, mais pour les soutenir, & pour les désendre; & il leur prouve que le soin même de leur Etat, & leur interêt particulier exigent d'eux-

qu'ils protegent les Sciences, parce que plus les peuples sont instruits, plus les Roys doivent en attendre de sidelité & d'obeïssance.

Comme la Philosophie doit avoir des preceptes non seulement pour les sages qui travaillent à s'instruire de bonne foy, mais aussi pour les insensez qui cherchent à étouffer leur raison, pour s'abandonner à leurs palsions, sans remords & sans crainte, Antonin ne se contente pas de prouver aux libertins, & aux Athées l'éxistence de Dieu, il leur montre que, quand même ils parviendroient à se persuader qu'il n'y en a point, ils ne pourroient trouver de bonheur solide & veritable dans l'accomplissement de leurs desirs; & par là on force le dernier retranchement de ces malheureux, qui pour se dérober à l'ausorité de la Religon, prenent le parti de la traiter d'invention humaine; Car on leur fait woir clairement par ce principe, qu'-

47,

Ils ne gagnent rien par là, puisque la nature seule & la raison ne demandent pas moins de sagesse & de moderation, que le Christiansme; & qu'il faut necessairement ou qu'ils renoncent à être hommes, & qu'ils descendent dans l'état des bêtes, ou qu'ils vivent selon les veritables regles, que la raison dicte, & qui ne sçauroient jamais être opposées à celles de la Religion.

Si la lecture seule d'un traité de Ciceron, qui n'étoit proprement qu'une exhortation à l'étude de la Philosophie, fit un si grand effet sur le cœur de saint Augustin, luy donna des vûës & des pensées toutes nouvelles, & le porta à adresser à Dieu des prieres tres-differentes de celles qu'il faisoit auparavant, de maniere que méprisant les vaines esperances du siècle, il n'eut plus d'amour que pour la beauté incorruptible de la veritable sagesse; Que ne doit-on point attendre de la lecture

de ces reflexions d'Antonin, qui établit si clairement de si grandes veri tez, qui va fouiller jusqu'aux plus cachez replis du cœur, pour en déraciner l'orgueil, la curiosité de la concupisience, sources funesses de tous nos prochez, de qui combat toutes ces passins par le raisonnement, comme la Religion les combat par l'autorité?

Ce Livre seul pourroit nous rendre si pieux & si justes, que nous n'aurions plus qu'un pas à faire, pour être de veritables Chrétiens, si nous apportions seulement de nôtre coté de la docilité, & de la patience: mais malheureusement les veritez ne font dans nôtre esprit que ce que les objets sont dans une glace de miroir; leur image s'y imprime jusqu'au moindre trait. Ces objets sont-ils passez, il n'en reste plus rien, & la glace demeure vuide.

D'ailleurs ce n'est pas l'homme qui instruit l'homme. Socrate &

Platon avec toute leur sagesse, & toute leur éloquence, n'ont jamais pù porter un petit nombre de gens éclairez, & naturellement religieux à n'adorer que le vray Dieu. Tout te que David, Salomon, & les Prophetes en ont dit, pour le faire entre-voir aux Payens, a été inutile. Il afallu un homme Dieu pour dissiper l'aveuz lement du cœur humain, & pour vaincre l'opiniatreté qui luy ust naturelle, & qui resiste aux preuves les plus claires, & aux plus évidentes démonstrations.

Sans ce secours nous sçavons que tes tresors de sagesse seront inutiles. Ceux même qui liront ces restexions avec le plus de plaisir, & qui les entendront le mieux, n'en prositeront pas davantage, & ne s'en serviront pas pour s'élever à la connoissance de la verité. Car, s'il est permis de se s'en saint Augustin a si bien employée, Comme ils tourneront le dos à la lu-

miere celeste, ils ne la verront que sur le livre qui en sera éclairé, érils demeureront dans les tenebres. Mais ce n'est pas à nous à prevenir les desseins de la Providence; Notre devoir est de travailler sans relache à ce qui est bon, & utile. C'est ce qui nous afait enfinre soudre à entreprendre la traduction de cet ouvrage d'Antonin, & à y joindre des remarques, pour en rendre la lecture plus facile, & si on l'oze dire, plus agreable.

Nous n'avons pas trouvé de mediocres difficultez dans ce dessein: le stile des Stoiciens est dur, obscur, & peu proportionné à la portée des hommes. Comme ils craignoient les paroles inutiles, ils n'employoient pas toûjours les necessaires; & pourvû qu'ils donnassent à leurs discours de la force, ils negligeoient souvent la clarté. Cette obscurité qui étoit commune à tous ceux de cette Seste, est encore plus grande dans les rése-

xions de cet Empereur, qui ne s'explique souvent qu'à demy, parce qu'il n'écrivoit que pour luy-même.

De plus il y avoit plusieurs endroits corrompus, & un grand nombre d'autres, dont le sens étoit trescaché, parce qu'on avoit joint mal à propos deux articles, ou qu'on en avoit separé un en deux.

Si on joint toutes ces difficultez à celles de la matiere qui est tres souvent fort abstraite, & qu'Antonin a encore rendu plus abstraite par la sublimité de ses vûës, on tombera d'accord qu'il n'étoit pas aisé de reüssir, & on en sera plus disposé à excuser les fautes, que nous aurons faites.

Nous n'avons rien oublié, pour donnner à la traduction la clarté qui manque à l'original, & pour faire en sorte que chaque Article soit un tableau, qui de quelque côté qu'on le regarde, se trouve dans son point de vuë, & soit toujours éga-

lement éclairé. Si nous n'en sommes pas venus à tout, au moins osonsnous promettre, qu'on n'y trouvera pas de grandes obscuritez, ni beaucoup d'embaras.

Pour ce qui est des remarques, nous ne nous y sommes proposé que d'éclaireir le texte, sans entrer dans aucune discussion de critique. La critique est inutile, & c'éplacée, où il ne s'agit que des mœurs. Notre unique desscin a été de faire de ce Livre un livre de pieté. Pour cet effet, lorsque les maximes d'Antonin son entierement veritables, ce qu'elles ne peuvent être, sans être Chrétiennes , nous les confirmons par l'autorité de la Religion, & nous tachons de faire honte à quelques Chrétiens, d'etre aujourd'huy moins persuadez de ces veritez, que les Payens m'eme.

Lorsqu'elles sont fausses dans sa bouche, & qu'elles peuvent ètre vrayes dans la notre, comme quand

#### PRE'F' ACE.

il dit que nous avons un Dien qui habite dans nos cœurs, & qui y est consacré comme dans un Temple, nous refutons l'erreur dusens qu'il y donne, en enseignant que l'ame est un Dieu, & une portion de la Divinité, & nous faisons voir la solidité de celui que nous luy donnons, en disant qu'elle est l'ouvrage de Dieu, & que le saint Esprit y habite, afin que nous soyons ses temples spirituels.

Lorsque ses maximes sont vrayes dans un sens, & qu'elles en souffrent en meme temps un plus important, & plus veritable, nous proposons l'un & l'autre comme dans ce
bel endroit, où il dit que c'est une
honte que l'ame se rebute,
quand le corps ne se rebute pas;
Et dans ce: autre où il enseigne que
dés qu'on a perdu le souvenir
de ses pechez, il est inutile de
vivre.

Lorsqu'elles ne contiennent qu'une

verité obscure, & mèlée ou de douté ou de fausseté, comme quand il parle de la resurrestion des Morts, de l'immortalité, & de la nature de l'ame, nous tachons d'aider cette verité à sortir du fond de ces tenebres, & nous appellons à son secours la lumiere de la veritable Religion.

Lorsqu'elles renferment quelque exemple d'une profonde humilité, & d'une douceur d'esprit capables de nous édifier, & de nous instruire, nous le relevons autant qu'il est possible: comme quand il dit que toute savie n'est qu'un service continuel, qu'il doit à ses Sujets; & quandil remercie la terre de ce qu'elle luy a fourni si liberalement les biens dont il avoit besoin, & qu'il se reconnoit presque indigne de la fouler aux pieds, après avoir abusé de ses presens en mille manieres.

Enfin quand elles sont absolument fausses, nous en montrons la fausset,

de ces erreurs, pour faire voir les veritez qui leur sont contraires.

Nous n'avons plus douté que ce ne fût la conduite qu'il falloit tenir en donnant au Public les livres des Payens, quand nous l'avons vû apuyée fur l'autorité d'un tres-sçavant homme, qui nous édifie par sa pieté, & nous instruit par ses beaux envrages. Car dans la seconde partie de l'Education d'un Prince, il a eu la même idée, & a fait voir que la seule bonne méthode étoit de rendre ces livres Chrètiens par la maniere de les expliquer.

C'est une verité constante que la vertu ne consiste pas dans la persuasion, mais dans l'action; & que pour être un veritable Philosophe il ne suffit pas de parler, il faut agir: comme pour être un veritable Magistrat ce n'est pas assez de sçavoir la loy, il faut la suivre. Nous aquens donc cru que le moyen le plus

für de rendre tres-utile la lecture de ces maximes, c'ésoit d'y joindre la vie d'Antonin: car on verra qu'il n'a écrit que ce qu'il a suivi luy-même; & que ses preceptes nés de la pratique, & non pas d'une speculation toujours sierile, sont à proprement parler des preceptes anumez.

Un Ancien a dit que le spectacle le plus agreable à Dieu, étoit de voir un homme vertueux lutter contre la mauvaise fortune.Mais il y en a un autre infiniment plus rare, & qui luy est plus agreable sans comparaison; c'est de voir ce que nous avons le bonheur de voir aujourd'huy, un grand Roy resister 🄌 sa bonne fortune, & vaincre tous les obstacles que sa propre grandeur oppose à ses genereux desseins. Quelque sage qu'ait é:é un Philosophe, on peut croire qu'il n'a foulé aux pieds les plaisirs & les pompes du monde que par impuissance, &

7

Ų,

ķ

ij

qu'il a cherché à se vanger de la Fortune en la méprisant, comme ceux qui médisent d'une femme, dont ils nont pû se faire aimer. Il n'en est pas de même d'un Roy, comme il peut tout, il n'y a rien de plus admirable, & de plus beau que de luy voir regler sa puissance par la just:ce; & il a besoin d'une plus grande mesure de vertus que les particuliers. C'est par là qu'Antonin doit être mis au dessus de tous les Phitosophes de l'Antiquité, nous le mettrions même au dessus de Socrate, si Socrate en séelant parsa mort la verité qu'il avoit soutenue pendant sa vie, n'eût rempli par là l'espace infini, que la nature avoit mis entre sa condition & celle de cet Empereur. Car la vertu d'un homme ne se mesure pas par des saillies, & par des efforts, qui peuvent avoir souvent de mauvais principes, elle se mesure par ce qu'il fait ordinairemene. Toute la vie est necessaire pour

former l'homme de bien, & ce n'est que le dernier soupir qui l'acheve.

Nous avons une vie d'Antonin faite par un Espagnol, qui a voulu nous persuader, qu'il l'avoittraduite du Grec. C'est une chose étonnante, & qu'on auroit de la peine à croire, si on ne la voyoit, que dans un sujet aussi grave, aussi serieux, aussi plein de grandes instructions qu'est la vie de cet Empereur, il se soit trouvé un homme assez ignorant, assez vain, & assez insense pour mépriser la verité, & n'avoir recours qu'à la fiction, & au mensonge: & encore à quel mensonge, & a quelle fiction? Rien n'est ni plus mal imaginé, ni plus puerile; Antonin y est entierement désigaré. S'il y a quelque verité par ci par là, c'est comme uu grain d'or dans un abime de sable. Pour donner une juste idée de cet ouvrage, il suffit de dire, qu'il ne paroît pas que son Auteur ait jamais ouy parler des. reflexions

Ų

ģ

ŀ

reflexions d'Antonin. Il n'y en a pas un seul mot dans tout son livre.

Nous n'avons pas cru devoir rien prendre de tout ce que cet Auteur a écrit, & qui ne se trouve point ailleurs.; & nous n'avons rien avancé que ce qu'Antonin a écrit luy-même, ou ce que les Historiens nous ont appris de ses actions, ou ce que nous avons tiré des monumens qui en ont censervé la memoire.

Cegrand homme avoit fait luymème sa vie, afin qu'elle servite
d'instruction à son fils. Si nous l'avions aujourd'huy, nous pourrions
nous assurer d'avoir le veritable
portrait de ce Prince: car il n'étoit
pas d'humeur à se flater, comme on
peut le voir par quelques endroits
de ses ouvrages. La Fortune nous
a envié ce bonheur. Elle n'a pas
voulumème que ce que les bons Historiens en avoient écrit, parvint entier jusqu'à nous. Ce que nous en

avons ne peut passer que pour des memoires fort peu exalts, fort imparfaits, & fort peu suivis. Carils nous laissent dans une ignorance presque entiere de tout ce qui se passarenement à l'Empire, & ne nous aprenent qu'en gros ses plus memorables altions, & les plus grands évenements de son regne. Cela ne baisse pas d'être tres pretieux, & on en peut tirer de grands secours pour former un bon Prince.

Nous n'avons plus qu'à répondre à la critique de certains esprits inquiets qui trouvent que dans ces reslexions Antonin use de trop de redites. Malheureuse delicatesse des bommes! Les redites les blessent pas. Il faut donc les prier de se souvenir qu'une des differences essencieles qu'il y a entre les livres qui sont faits pour l'instruction: c'est que dans les pour l'instruction: c'est que dans les

premiers les redites font vicieuses, & qu'on les évite avec soin, parce que l'esprit ne pouvant se contenter de ce qu'on luy a déja dit, cherche toujours' quelque chose de nouveau qui puisse le satisfaire, & qu'on ne peut l'entretenir dans ce vuide qu'en flatant sa curiosité, qui seule l'empeche de se reconnoctre, & de rongir de ses vaines occupations. Mais dans les livres qui sont faits pour nous corriger, & pour nous apprendre quelque chose de bon & d'honne. te, bien loin que les redites soiens vicieuses, elles sont necessaires, parce qu'outre que nous retombons continuellement dans les mêmes fautes, & qu'ainsi nous avons souvent befoin qu'on nous reprene, nos passions ont jétté de si profondes racines dans nos cœurs, qu'il n'est pas possible de les arracher du premier coup, ilfaut les attaquer à diverses reprises. Il en est des maladies de l'ame comme de celles du corps. Dans les unes com-

me dans les autres un malade se rendroit aussi ridicule qu'incurable de ne vouloir pas user deux fois des mêmes remedes, parce que les premiers ne luy auroient pas redonné la santé. D'ailleurs quand il s'agit d'expliquer des veritez qui sont ou obscures, ou dures à digerer à cause de l'aversion que nous avons pour tout ce qui nous contredit, ou qui nous gene, les redites servent merveilleusement à nous faire entendre ce qui nous étoit échapé, ou à nous rendre familier ce qui nous avoit paru trop austere. Emfin celles d'Antonin ne sont pas ennuyeuses, comme les redites le sont ordinairement: car elles ont presque toûjours un air nouveau par le tour, ou par les nouvelles lumieres dont elles brillent, de sorte qu'il est même étannant, que sans aucun soin des termes, Antonin ayt dit souvent les mêmes choses avec une si merveilleuse varieté.



# LAVIE

MARC AURELE
ANTONIN

MONSEIGNEUR

# DE HARLAY

PREMIER PRESIDENT.



ONSEIGNEUR,

La Traduction, & la Vie d'Antonin ont non seulement

#### LAVIE

été entreprises, parce que vous l'avez desiré; elles ont été commencées & finies dans cette agreable maison où vous avez la bonté de nous souffrir quelquefois, & où vous allez bien moins pour vous délasser des penibles fonctions de la Justice, que pour les y continuer. Permettez nous donc, Monseigneur, de satisfaire au premier, & au plus juste de tous les devoirs, qui est celuy de la reconnoissance, & recevez des fruits qui vous ap-partiennent si legitimement. Le souhait le plus avantageux que nous puissions saire, c'est qu'on ne les trouve pas indignes de vous être offerts, & qu'ils ne fassent point de honte au terroir qui les a vû naître. On a dit de l'Egypte qu'elle produit beaucoup de bonnes choses parmi beaucoup de mauvaises, le Parc du Mesnil a cet avantage, qu'il

n'y croît rien que d'excellent; & ce qui y vient le mieux depuis que le grand Chancelier de Bel-liévre l'a cultivé, & que vous en prenez soin, ce sont les fruits de la raison & de la sagesse. C'est un grand bonheur pour nous d'avoir pû travailler à cet ouvrage dans un si beau lieu, où nous avons vû à toute heure des exemples de tous les preceptes d'Antonin. Personne n'a jamais mieux connu que ce Prince les justes servitudes des grands em-plois, ni mieux enseigné à s'en acquiter sans reproche. Pour bien entendre ce qu'il a écrit, nous n'avons eu qu'à étudier ce que vous faites; & cette étude, Monseigneur, nous a souvent forcez d'admirer la felicité de ceux qui demeurent cachez dans l'azyle d'une vie privée; pour être justes, ils n'ont qu'à veiller sur eux-mêmes, & à re-

#### LAVIE

gler leurs desirs; au lieu qu'à un premier Magistrat, combien de choses indispensablement necessaires! Un profond sçavoir qui ne soit charge de rien d'inutile; une éloquence saine & naïve, pleine de vigueur, de noblesse & de verité; une application infatigable qui supplée à tout; une grandeur d'ame, & une fermeté dépouillées de toute sorte d'opiniâtreté & d'orgueil; une amour de la patrie qui le tienne toûjours dans la disposition de tout sacrisser pour elle; une gravité pleine de simplicité & de modestie; un desinteressement, que rien ne puisse ébranler, & une humanité aussi éloignée de la dureté que de la foiblesse.

Voilà les qualitez, que doivent avoir ceux qui veulent remplir tous les devoirs d'une Charge come la vôtre, & faire un bonusage

de leur autorité. La Justice ne sçauroit subsister sans elles, & elles se trouvent toutes en vous.

Antonin nous exhorte à avoir toûjours presentes les vertus de nos contemporains; & il assûre que de tous les tableaux, ce sont les plus divertissans & les plus utiles. Si nous suivions ce precepte, Monseigneur, nous n'aurions qu'à considerer vos mœurs & vos actions, elles nous fourniroient seules une varieté admirable de ces rares tableaux qui enservant d'instruction aux uns, & de modele aux autres, nous donneroient incessamment à tous de nouveaux plaisirs. En effet quelle vue plus agreable & plus instructive que celle d'un homme, qui convaincu que l'ambition est une injustice, n'a jamais recherché les premieres Dignitez; & qui content de faire son devoir dans une Charge.

#### LAVIE

į

dont il a augmenté le lustre, ne songeoit qu'à passer d'une bonne action à une autre bonne a-&ion, lorsqu'il a été appellé par le plus sage de tous les Roys à la tête du plus auguste Parlement, & qu'il est monté à cette premiere place, que ses Ayeux avoient si dignement occupée? Qu'y a-t-il qui merite plus d'at-tirer nos yeux, qu'un homme qui rapporte au bien du Public toutes ses pensées, & toutes ses actions, & qui considere son autorité non pas comme un moyen de dominer les sujets du Roy, mais comme un engagement plus fort à les servir, & à veiller pour eux sans cesse. Nous aurions de la peine à nous retenir icy, Monseigneur, si nousne nous souvenions quela Justice qui est la mere de toutes les vertus, & qui fait vôtre caractere, parce qu'elle fait seule l'homme de bien, & le grand

homme, ne se nourrit que des actions qui partent d'elle, & ne connoît point d'autre prix. D'ail-leurs quelque justes que soient vos louanges, vous trouveriez qu'elles s'accorderoient mal avec des reflexions où Antonin travaille avec tant de soin à faire voir la vanité de toutes les louanges en general, & à confondre également ceux qui les reçoivent, & ceux qui les donnent. Nous ne vous parlerons donc plus que de la vie de cet Empereur: mais n'apportez point icy, Monseigneur, ce goût exquis, & se jugement sin & de-licat, qui vous font d'abord sentir toutes les beautez, & tous les défauts des productions de l'esprit; quittez les idées que vous ont donné les ouvrages des grands hommes de l'Antiquité, dont vous faites vos delices, & oubliez fur tout les graces infi-

#### LAVIE

nies de Plutarque, que nous n'avons jamais trouvé si beau, ni si inimitable, que quand nous avons voulu l'imiter.

L'Empire Roma'n avoit é-prouvé sous les Triumvirs, sous les Nerons, & fous Domitien ·les funestes effets de l'insolence, · & de la cruauté des plus injustes Tyrans, & goûté sous Auguste, sous Vespassen, sous Trajan, fous Adrien, & sous Antonin le Pieux, les doux fruits de la justice, de la clemence & de la pieté des meilleurs Princes. Il sembloit donc avoir eu dans l'un & · dans l'autre de ces deux états des -modeles achevez de vertus & de vices. Mais Dieu qui donne les · Roys selon qu'il veut abatre, ou relever les Peuples, sit bien voir que les vertus des premiers Cesars n'étoient que de foibles crayons de celles qui éclaterent - dans Marc Aurele. En effet on

peut dire que la Providence proportionna la sagesse de ce Prince aux fleaux dont elle voulut affliger son regne. Jamais Rome ne s'étoit vû tout à la fois battuë de tant d'orages, & pour la sauver il ne falloit pas moins que la sagesse de cet Empereur. Que ceux qui liront sa vie, ne s'attendent pas d'y voir regner les intrigues de Cour, & les artifices de la policique : c'est le regne d'un Prince Philosophe, c'est à dire d'un Prince orné de simplicité, de ve-, rité, de religion, & de modestie, & qui ne soûmet ses volontez qu'à la justice & à la raison.

La famille de Marc Aurele étoit une des plus nobles, & des plus illustres de l'Italie. Du côté de son pere Annius Verus, il descendoit de Numa: son Bisayeul fut Preteur, & Senateur, & son Ayeul trois sois Consul, & Gouverneur de Rome. Son

#### LA VIE

pere mourut dans la Charge de Preteur, & laissa deux enfans, Annia Cornificia, & Annius Verus, qui est le même que Marc; Aurele, dont la tante Annia Galeria Faustina sût mariée à l'Empereur Antonin le Pieux. Voilà tout ce qu'on peut sçavoir de la famille de Marc Aurele du côté de son pere. Sa mere Domitia Calvilla Lucilla, descendoit d'un Prince des Salantins. Elle étoit fille de Calvisius Tullus qui avoit été deux fois Consul, & petite fille de Catilius Severus qui avoit aussi été deux fois Consul, & Gouverneur de Rome.

Marc Aurele nâquit à Rome fur le Mont Celius le 25. d'A-vril fous le second Consulat de son grand pere maternel, & sur appelle Catilius Severus. Adrien l'appella en suite Annius Verifsimus en saisant allusion à l'a-

i

mour qu'il avoit pour la verité. Mais ayant pris la robe virile, il reprit le nom de sa Maison, & fut appellé Annius Verus, jusqu'à ce qu'ayant passé dans la samille des Aureliens, par l'adoption d'Antonin le Pieux, il prit le nom de son pere adoptif, & fut apellé Marc Aurele. Il perdit son pere fort jeune, & fut élevé dans la maison de son grand pere, qui prit tant de soin de son éducation, que dés qu'il fut hors des mains des femmes, il luy donna un gouverneur d'une vertu consommée, & d'un merite generalement reconnu, & luy choisit tous les plus habiles maîtres. Euphorion luy montra à lire; Geminus excellent Comedien luy enseigna à prononcer; Andron fut choisi pour luy appren-dre la Musique, & la Geome-trie. Il eut pour Grammairiens

dans la Langue Grecque Alexandre, & dans la Latine Trofius Aper, Pollion, & Eutychius Proculus Afriquain. Ses maîtres pour l'Eloquence Grecque furent Annius Marcus, Caninius Celer, & Herode; & pour l'Eloquence Latine, Cornelius Fronto. Mais comme il avoit un esprit mâle & droit, & qu'il n'aimoit que la verité, il ne s'amusa pas long-tems à ces sortes d'études, il passa de bonne heure à une science plus relevée, & plus necessaire, & s'attacha uniquement à la Philosophie des Stoïciens. Il eut pour cet effet pres de luy Sextus de Cheronée petit fils de Piutarque, Junius Rusticus, Claudius Maximus, Cinna Catulus, qui étoient les plus habiles Stoiciens de ce tems là. Il eut aussi ungrand Philosophe Peripateticien appellé Claudius Severus.

Il conserva toûjours pour ses Precepteurs toute la reconnoissance qu'ils pouvoient attendre d'un Prince qui connoissoit par-faitement le prix de leurs travaux; & cette reconnoissance alla si loin, qu'il sit dresser des statuës à Fronton, & à Rusticus, qu'il éleva au Consulat ce même Rusticus & Proculus, en se chargeant de fournir aux frais ausquels cette Charge engageoit cedernier qui n'étoit pas riche; & qu'il fit toûjours l'honneur à Rusticus de le saluer avant son Capitaine des Gardes. Il fit plus encore; sçachant que les biens perissables ne sont pas suffisans pour paver les biens solides, c'est-à-dire les vertus que les preceptes de ces grands hommes avoient ou fait naître, ou cultivées en luy, il voulut que le public fût informe de tout ce qu'il devoit à leurs soins; & c'est par

#### LA VIE

cet aveu qu'il commence les admirables reflexions qu'il nous a laissées. Rare espece de reconnoissance qu'il n'imita de per-. sonne, & que personne n'aimitée depuis. Quand les hommes, ont quelques vertus, il leur estnaturel de croire qu'ils ne les. tiennent que d'eux-mêmes, & ils croiroient en perdre la meilleure partie, ou en ternir l'é-, clat, s'ils avouoient qu'ils les dûssent à un travail étranger. Marc Aurele étoit l'ennemi déclaré de cer amour propre, austiregarda-t-il toûjours ses Maîtres comme ses Dieux: car aprés leur mort il leur fit faire des, statuës d'or, qu'il plaça parmi celles de ses Dieux domestiques. il visita souvent leurs tombeaux, y fit des sacrifices, & les couvrit de toutes sortes de fleurs.

斯斯斯 軍犯 軍事軍 即一天里 野野

Comme tout le bien qui se tire de la Philosophie revient à ceux

qui la pratiquent, on peut dire que cette science ne suffit pas aux Princes, si ellen'est accompagnée de la justice, dont les fruits netendent qu'à l'utilité du public. Marc Aurelene negligea pas une science si importante, & qui est la source de la prosperité des Etats. Il la cultiva avec beaucoup de soin: car il apprit le Droit sous L. Volusius Mecianus le plus habile Jurisconfulte de ce tems-là.

Des sa plus tendre ensance, il s'attira la bienveillance d'A-drien qui voulut l'avoir toûjours prés de luy, & qui le sit Chevalier à six ans; honneur qu'on n'avoit jamais fait à cet âge.

Comme c'étoit alors la coûtume des jeunes gens de qualité de passer par le Sacerdoce avant que de monter aux Charges, il sut fait à huit ans Salien, c'est

#### LAVIE

à dire Prêtre de Mars, & bien. loin de s'aquiter de cet employ, comme les jeunes gens s'aquitent ordinairement des Charges qu'ils ne regardent que comme un passageà des dignitez plus considerables ausquelles ils se voyent assûrez de parvenir, il en remplit toutes les fonctions, & tous les devoirs avec autant d'assiduité & d'exactitude, que ceux qui avoient borné là toute leur ambition. Il fut Intendant de la Musique, & chef de l'Ordre. Et tous ceux qui de son tems entrerent dans ce corps, ou qui en sortirent, il les reçut, & les congedia, sans qu'on luy lût les Formules sacrées, qu'il sçavoit toutes par cœur. Aussi étoit-ce une de ses maximes de ne rien faire qu'avec la derniere exactitude; & comme il disoit luymême, sans y employer toutes les regles de l'art. Ce fut dans

cet Ordre qu'il reçut le premier augure de son élevation à l'Empire: car comme tous les Prêtres jettoient des couronnes de fleurs, selon la coûtume, sur le petit lit où étoit la statuë de Mars, celle que Marc Aurele jetta se trouva justement posée sur la tête du Dieu, comme si on l'y avoit mise avec la main, & il n'appartenoit qu'à l'Empereur de couronner cette statuë.

Il prit la robe virile à quinze ans, & fiança par l'ordre d'Adrien la fille de L. Cejonius Commodus. Peu de tems aprés on luy confia le gouvernement de Rome pendant que les Confuls allerent au Mont d'Albe, pour y celebrer les fêtes Latines. Il s'aquita de cet employ comme un des plus graves Magistrats auroit pû faire, & tint la table de l'Empereur avec beaucoup de sagesse & de dignité.

Il donna à sa sœur Annia Cornissicia, qui étoit mariée à Numidius Quadratus, tous les biens de la succession de son pere, & permit à sa mere de luy donner aussi les siens, asin, ditil que son mari n'eût aucun reproche à luy faire.

Il eut quelque goût pour la peinture, & travailla sous Diognetus qui étoit en même tems, & grand Peintre, & grand Phi-

7

losophe.

Il aima beaucoup la lutte, la course, la paume, & la chasse, qu'il ne regardoit pas tant comme des divertissemens, que comme d'innocens remedes, que la Nature ordonne pour conserver la santé: il étoit même persuadé comme Socrate & Aristipe, que l'exercice du corps n'est pas inutile pour acquerir la vertu. Avant que ses fatigues, & ses occupations continuelles eussent

DE MARC ANTONIN. alteré sa santé, on le vit souvent à la chasse attaquer seul les plus grands Sangliers, & en venir heureusement à bout. Mais la passion qu'il est pour la Philosophie, l'emporta sur toutes les autres. Cette passion fut si forte dés son enfance, qu'à douzeans il avoit déja l'habit des Philosophes Stoiciens, pratiquoit leurs austeritez, & couchoit à terre sur son manteau, & que sa mere eut toutes les peines du monde à obtenir de luy, qu'il couchât sur un bois de lit couvert d'une simple peau. La Nature l'avoit formé, pour être le restaurateur de cette Philosophie qui avoit toûjours été la plus fidelle depositaire de la vertu : car il avoit tant de constance & de gravité, que dans son enfance même, ni la joie, ni la tristesse ne purent jamais luy fai-

rechanger de visage. Mais cette gravité n'avoit rien d'incommo-

#### LAVIE

de pour ses amis, ni pour ceux qui l'approchoient, elle étoit sans tristesse: comme sa sagesse étoit sans orgueil, & sa complaisance sans bassesse.

Adrien ayant perdu Cejonius Commodus qu'il avoit adopté, chercha à remplir cette place, & jetta les yeux sur Marc Aurele, mais l'ayant trouvé trop jeune, car il n'avoit pas encore dixhuit ans, il adopta Antonin le Pieux, à condition qu'il adopteroit Marc Aurele, & L. Verus fils de celuy qui venoit de mou-An. de rir. Marc Aurele fut donc adopté à l'âge de dix-huit ans. Il songea la veille qu'il avoit les épaules, & les mains d'yvoire, & qu'ayant voulu essayer si elles pourroient porter degrands fardeaux, illes trouva plus fortes que de coûtume.

> La nouvelle de son adoption ne sit que l'affliger, & ses domestiques

mestiques luy ayant demandé pourquoy un si grand honneur le rendoit si triste, il les entretint long-tems des maux qui sont inseparables de la Royauté.

Quelques jours après son adoption, Adrien alla au Senat, & y demanda pour luy une dispense d'âge pour la charge de Quesseur. Ce sut la derniere grace, qu'il reçût de cet Empereur qui mourut bientôt après à Baïes. Marc Aurele luy sit des funerailles magnisiques, qui furent suivies d'un combat de Gladiateurs.

Après la mort d'Adrien, Antonin le Pieux rompit le mariage que Marc Aurele, pour obéir à ce Prince, avoit contracté avec la fille de Lucius Commodus, & luy offrit sa fille Faustine, qu'il avoit siancée à Verus, lequel n'étoit pas encore en âge d'être marié; & il sit monter son pré-

# LA VIE

tendu gendre de la charge de Questeur au Consular contre l'usage, luy donna le titre de Cefar, le sit Colonel d'une des six Compagnies de Chevaliers, assissa aux jeux qu'il sit avec ses collegues, l'associa malgré luy à tous les honneurs de l'Empire, & le reçut dans le College des grands Prêtres par un decret du Senat.

Marc Aurele accablé de tous ces honneurs qu'il n'avoit pas fouhaitez, & obligé d'assister à tous les Conseils pour se rendre capable de gouverner seul un jour, n'en avoit que plus de passion pour la Philosophie, à laquelle il donnoit tout le tems qu'il pouvoit dérober à ses occupations. L'Empereur Antonin le Pieux ne contribuoit pas peu à l'entretenir dans l'amour qu'il avoit pour l'étude de la sagesse: car outre qu'il l'y engageoit de

plus en plus par son exemple, il fit venir pour luy d'Athenes Apollonius de Chalcis celebre Philosophe Stoïcien, dont le commerce ne fut pas inutile à ce ieune Prince. On ne peut s'empêcher de rapporter icy une particularité, qui sert à faire connoître le caractere du Philosophe, & celuy de l'Empereur. Dés qu'Apollonius fût arrivé à Rome, Antonin le Pieux luy manda qu'il n'avoit qu'à venir, & qu'on luy donneroit son disciple. Le Storcien répondit, que c'étoit au disciple à aller trouver le maitre, & non pas au maitre à aller trouver le disciple. On rapporta sa réponse à l'Empereur qui dit en riant, Apollonius a en moins de peine à venir d'Athenes à Rome, qu'il n'en a 's venir de son bôtelerie au Palais, & luy envoya Marc Aurele.

Ce fut environ dans ce tems-



#### LA VIE

là que ce l'rince perdit son Gouverneur. Il sut si touché de sa mort, qu'oubliant sa constance ordinaire, & sa fermeté, il ne put s'empêcher de verser des larmes; & comme les Courtisans l'en railloient, l'Empereur leur dit: Souffrez qu'il soit homme, car ni la Philosophie, ni l'Empire n'òtent point les passions.

ر اکت

II

10.

مراجع ماسم

٠٠٠ ا الد

TO.

は、京は、日本

10

Il épousa Faustine deux ans a
princesse étoit d'une tres-grande beauté, mais d'une humeur
trop galante pour faire le bonheur d'un mary; elle suivit l'exemple de sa mere, & peu touchée de la sagesse de ce jeune
Prince, elle chercha des gens
qui ne comptassent pas pour rien
les apas dont elle se voyoit pourvûë. Marc Aurele en eut une
fille la premiere année de son
mariage, & il sut honoré en

même tems de la puissance du

Tribunat, & du titre de Proconsul, qui étoient ordinairement attachez à la Majesté de

l'Empire.

Le Senat ajoûta à ces dignitez un honneur, qu'onavoit in-venté pour Auguste, & que les siecles suivans avoient extremement augmenté. Tous les decrets du Senat ne se faisoient que sur le rapport du Consul qui prési-doit, & qui seul avoit le droit de rapporter. Les Consuls se démirent de ce droit en faveur d'Auguste, à qui par un decret solennel ils donnerent le pouvoir de faire un raport tous les jours de Senat, c'est-à-dire de proposer chaque jour au Senat une affaire telle qu'il voudroit, & de quelque nature qu'elle fût. Des que la flaterie a porté les hommes à donner atteinte à leurs privileges, il est bien difficile qu'ils y gardent quelques

## LA VIE

ŭ.

7....

JC.

ŭ (

3;

T.

. 3

ð J

١, ١

Ĭ°;

11/2

2

7

Š

ù.

¢

mesures, & qu'ils trouvent où s'arrêter. Ce qu'on avoit accordé à Auguste pour un rapport, sut ensuite accordé aux autres Empereurs pour trois, pour quatre, & pour cinq, & ce sut ce dernier privilege, qu'on donna à Marc Aurele. Privilege d'une si vaste étenduë, & d'un pouvoir si immense, qu'il sussi, soit seul pour rendre inutiles toutes les assemblées du Senat.

Marc Aurele ne se servit pas de cette autorité pour se rendre plus absolu, il ne l'employa qu'à maintenir la liberté, & qu'à augmenter la felicité du peu-

ple.

Il n'abusa pas non plus du credit qu'il avoit auprés de l'Empereur, qui n'avançoit que ceux qui luy étoient recommandez de sa part: car il eut toûjours un tres grand soin de ne luy proposer que des gens dignes des pla-

ces, qu'il vouloit leur procurer.

A mesure que son pouvoir augmentoit, sa soumission pour luy devenoit plus grande: il·luy rendoit toûjours les mêmes respects, que s'il n'avoit été que simple particulier, & il sembloit que l'amour qu'il avoit pour luy, croissoit de jour en jour : car pendant vingt-trois ansqu'il fut dans son Palais, il ne le quitta point, & ne coucha que deux fois dehors

Cette grande assiduité, & toutes ces marques de tendresse a-voient si fort touché Antonin le Pieux, qu'il n'écouta jamais les discours de ceux qui tâchoient de luy donner des foubçons contre Marc Aurele, & de luy faire douter de la sincerité de son affection. Un jour un de ses Courtisans se promenant avec luy dans un jardin, & voyant Lu-cille mere de Marc Aurele à ge-

# LA VIE

noux devant une statuë d'Apollon dans un lieu écarté, luy dit à l'orcille: Que croyez-vous que Lucille demande à ce Dieu de si bon cœur? Elle luy demande que vous mouriez, & que son fils regne. Ce mot, qui sous un Tyran auroit été funeste & à la mere & au fils, fut méprisé de l'Empereur qui étoit trop assuré de la bonne foy, & de la probité de Marc Aurele, pour rien croire, qui luy fût desavantageux. L'union de ces deux Princes dura entiere & parfaite jusqu'à la mort d'Antonin, qui étant tombé malade à Lorium, & se voyant hors de toute esperance de guerir, sit entrer ses amis, ses Capitaines des Gardes, & ses principaux Officiers, confirma en leur presence l'adoption qu'il avoit faite de Marc Aurele, le nomma seul son successeur sans parler de Verus, & le Tribun étant venu

i i

: 10

1

Ţ

: }

4

No.

.1

à l'odre, il luy donna pour dernier mot l'équanimité, comme pour dire, qu'il n'avoit plus rien à desirer, puisqu'il laissoit un tel successeur à l'Empire, & sur le moment même il sit porter de sa chambre dans celle de Marc Aurele la statuë d'or de la Fortune, qui comme un gage afsûré de la felicité publique étoit toûjours dans la chambre des Empereurs.

Aprés la mort de ce Prince An. de le Senat obligea Marc Aurele à prendre les rênes du gouvernement Mais. la premiere marque que ce nouvel Empereur voulut donner de son autorité, sur de la partager avec Lucius Verus, Le sixa il luy donna la puissance Tri-xiéme d'Avril, bunicienne, le nomma Empe il avait regué un reur, & voulut gouverner con-moistout jointement avec luy. Ce su la seul, premiere sois que Rome se vit regie par deux Souverains, spe-

## LA VIE

Cacle bien surprenant pour une Ville qui avoit vû souvent verser presque tout le sang de ses citoyens pour le choix d'un Maître.

Le même jour Marc Aurele prit le nom d'Antonin, & le donna à son Collegue, en luy faisant fiancer sa fille Lucille, & pour mieux témoigner la joye qu'ils avoient de ce mariage, & de leur union, ils établirent un fonds considerable pour l'entretien des nouveaux citoyens qui évoient en fort grand nombre. Au sortir du Senat les deux Empercurs allerent ensemble vifirer les Compagnies des Gardes, & donnerent einq cent écus à chaque Soldat, & aux Officiers à proportion. Après ocla ils firent les funerailles de heur pore, qu'ils porterent dans le tombeau d'Adrien. Ils ordonnerent des sêtes pour celebrer 13 A

Ü

le deuil, & procederent ensuite selon la courume à la ceremonie de fa consecration qui se passa de cette maniere: On sit une statuë de cire tres ressemblance au mort; on la mit sur un lie d'yvoire couvert d'étofes d'or, & fort exhaussé, qu'on dressa à l'entrée du Palais. Tous les Senareurs vêtus de robes noires étoient assis à la gauche; & à la droite étoient les Dames de la premiere qualité en simples habits blancs sans pierreries, & sans aucune pa-rure. Cela continua de même sept jours entiers pendant lesquels an vayour entrer & fortie des Medecins, qui alloient comme pour visiter le malade, & qui à chaque visite dissient que son mal empiroit, & qu'il alsoit mourir. Enfin aprés qu'ils eurent annoncé sa mort, les plus nobles, & les plus jeunes des

# LAVIE

<u>'h</u>

2

3.

3 ;

. 7 (

110

I.

30

\$ 9

1.7

7

Ţ

B

Senateurs, & des Chevaliers porterent le lit sur leurs épaules le long de la ruë sacrée, & le poserent au milieu de l'ancienne place où les Magistrats se demettoient de leurs Charges. Aux deux côtez de la place il y avoit deux échafaux : sur l'un étoit un chœur de jeunes garçons, & sur l'autre un chœur de jeunes filles, tous enfans de la premiere qualité, qui chantoient des hymnes, & des cantiques en l'honneur du mort', fur les tons les plus lugubres. Les cantiques finis, les mêmes Senateurs & Chevaliers reprirent le lit, & le porterent hors de la Ville dans le champ de Mars au milieu duquel on avoir fait un petit bâtiment de bois à plusieurs étages, & en forme de piramide; le premier étage étoit quarré, & comme une espece de petite chambre qui

S

e

r

٠

étoit remplie de toutes sortes de matieres combustibles, & garnie par dehors d'étofes d'or, de statues d'yvoire, & de rares Tableaux: le second étoit un peu plus petit de la même figure, & orné de même avec cette seule difference, qu'il étoit ouvert des quatre côtez. Sur celuy-là il y en avoit un troisiéme plus petit, qui étoit suivi d'un quatrieme sur lequel il y avoit encore quelques autres étages toûjours plus petits, de maniere que le dernier finissoit en pointe. On mit le lit & la statue de cire dans le second étage, qu'on remplit de toutes sortes d'aromates, de gommes, d'herbes, & de plantes odori-ferantes: les villes, les peuples, & les particuliers se piquant.à l'envi d'honorer leur Prince de ces derniers presens. Les, Chevaliers firent des courses de

chevaux autour de cette pirac a mide, en bon ordre, & en te- iz glant leur marche à l'harmonie 11: de plusieurs instrumens militai- 10 res. A cette espece de Tournoi e succederent des courses de chariots sur lesquels étoient monrobes bordées de pourpre avec a des masques qui representoient au naturel le visage des plus fameux Capitaines, & des plus grands Empereurs.
Ces courses finies, les succesgrands Empereurs. seurs à l'Empire s'approcherent du bucher, & y mirent le seu avec des flambeaux ; les Confuls, les Senateurs, & les Chevaliers firent ensuite la même chose cha-

avec des flambeaux; les Consuls, les Senateurs, & les Chevaliers firent ensuite la même chose chacun de son côté. Tout sut embrasé dans un moment, & en même tems on vit partir du haut du bucher un aigle qui s'envola, & qu'on perdit d'abord de vûë. Les peuples croyoient

que c'étoit cet aigle qui portoit au Ciel l'ame de l'Empereur, à qui dés ce moment on rendoit le même culte qu'aux Dieux immortels.

Aprés cette ceremonie, les deux Empereurs firent chacun l'oraison funebre de leur pere, luy établirent un grand Prêtre, qu'ils prirent dans sa famille, instituerent à son honneur une societé de Prêtres, qu'ils appellerent Aureliens, & finirent ces funerailles par des combats de Gladiateurs.

Antonin n'eut pas plûtôt achevé l'apotheose de son pere, qu'il se vit accablé d'une infinité de requêtes, que luy presentoient incessamment les Prêtres Payens, les Philosophes, & même les Gouverneurs de Province, pour obtenir de luy la liberté de persecuter les Chrêtiens, que la clemence d'Adrien

## LA VIE

& d'Antonin le Pieux avoiené défendus long-tems contre leurs poursuites. L'Empereur qui n'étoit pas moins ennemi de la violence, & de l'injustice que son pere, & que son ayeul, & qui d'ailleurs vouloit gouverner son Etat selon leurs maximes, s'opposa fortement à cette rage aveugle; & pour en garentir les Chrêtiens qui vivoient dans les Provinces les plus éloignées, il écrivit à l'assemblée generale d'Asie, qui se tenoit cette année là à Ephese, cette lettre admirable, qu'Eusebe nous a conser-

Je suis persuadé que les Dieux auront soin de faire que les Chrètiens ne puissent se cacher à leurs yeux. Il est plus de leur interêt que du vôtre de punir ceux qui refusent de les reconnoître. Les persecutions que vous leur faites en les traitant d'impies, ne servent qu'à les forti-

fier davantage dans leurs sentimens ; & puisqu'ils croyent mourir pour leur Dieu, la mort ne leur doit-elle pas paroître plus agreable que la vie? C'est par-là qu'ils sont toûjours vainqueurs, aimant mieux mourir que de se soûmettre à vos ordres. Pour ce qui est des tremblemens de terre qui sont arrivez, & qui arrivent encore, il est bon de vous avertir de faire une serieuse & juste comparaison de l'état où vous étes dans ces rencontres, avec celuy où ces gens là sont : la confiance qu'ils ont en Dieu augmente à mesure que le danger est plus grand, & vous, vous perdez d'abord courage. Ils s'humilient alors plus profondement devant Dieu, & vous, vous étes si ignorants, & si aveugles, que vous ne vous contentez pas d'oublier tous vos Dieux, & le culte que vous devez au Dieu Immortel, vous persecutez encore, & poursuivez jusqu'à la mort des

Chretiens qui le servent, & qui l'a-. dorent. Plusieurs Gouverneurs de Province ont souvent écrit sur le sujet de ceux de cette Secte à nôtre Pere d'immortelle memoire, qui leur a toûjours répendu de ne leur faire aucun trouble, à moins qu'ils ne fussent convaincus de quelque entreprise contre l'Etat. En me conformant donc à ses maximes, j'ai fait la meme réponse à ceux qui m'en ont écrit; & si quelqu'un continue de les inquieter sous pretexte qu'ils sunt Chrétiens, j'ordonne que les accusez, quoyque reconnus Chrétiens, soient absous, & les accusateurs. punis. Cette Lettre fut publice à Ephese au Temple commun de l'Asie.

10

37

.

3;

I

VII.

On obeit à cet ordre, la paix & le calme regnerent dans tout. l'Empire, & le commencement de ce regne fut aussi heureux, & aussi tranquille, que si l'esprit d'Antonin le Pieux eût pas-

sé à ses deux enfans. Cependant il n'y avoit rien de plus opposé que les humeurs, & les inclinations de ces deux Princes.

Marc Antonin étoit constant, & modeste; grave & complaifant; clement & juste; aussi in-dulgent pour les autres, que se-vere pour luy; insensible à la vaine gloire; inébranlable dans ses desseins, qu'il formoir toûjours aprés y avoir bien pense, & jamais par passion, ni par caprice; ennemi des délateurs; pieux sans affectation; moderé en toutes choses; toûjours égal; toûjours le maître de luy-même; toûjours soûmis à la raison; incapable de déguisement; toûjours en garde contre l'amour propre; jamais ni impatient, ni inquiet; tres prompt à pardonner les plus grandes fau-tes, quand elles ne regardoient que luy-seul, & inexorable, quand la derniere necessité, c'est à dire l'interêt du public, le forçoit à les punir; Il avoit des loix égales pour tout le monde, & laissoit une entiere liberté à ses Sujets; Il avoit toûjours en vûë le bien de l'Etat en tout ce qu'il faisoit, & jamais ni son plaisir, ni son interêt, ni sa gloire particuliere; Ensin ne pensant qu'à faire du bien aux hommes, & à être soûmis à Dieu, il suivoit en tout la justice, & ne disoit jamais que la verité.

Lucius Verus n'avoit aucunes de ces qualitez; il étoit emporté, & dissolu, & la plus
grande de ses vertus, c'étoit de
n'avoir aucun de ces vices atroces qui font d'un Prince legitime un veritable Tyran. Mais
cette opposition d'humeurs ne
parut pas les premieres années;
le respect qu'il ne pouvoit s'empêcher d'avoir pour son frere,

ou la reconnoissance l'obligerent à cacher ce naturel vicieux, pendant qu'il fut prés de luy. Il fit semblant même de vouloir se conformer entierement à ses mœurs, & imiter la sagesse de sa vie; il se gouvernoit en tout de maniere qu'on auroit dit que Marc Antonin étoit seul Empereur: car Verus avoit pour luy les mêmes déferences, ou plûtôt les mêmes foûmissions qu'un Lieutenant avoit pour un Proconful, ou un Gouverneur de Province pour l'Empereur même. Mais il est bien difficile que le vice soit long-tems contraint; cette violence ne sert qu'à l'irriter: aussi ce Prince ne perdit-il pas la premiere occasion que le hazard luy offrit de le faire paroître.

Commode vint au monde sur la sin de cette premiere année du regne d'Antonin. La nais-

#### LAVIE

7...

3,

 $Z_{i}$ 

٤,

Ť.

Ò

Ŀ

×

i.

sance de ce Prince, dont la vie devoit deshonorer la Nature, fut signalee par tous les sleaux les plus terribles. Le Tibre com-mença les calamitez publiques par une inondation qui renversa une grande partie de Rome, entraîna quantité de bestail, ruina toute la campagne, & causa une tres-grande famine. Les deux Empereurs remedierent promptement à ces maux en di-stribuant par tout les secours dont on avoit besoin. Cette inondation fut suivie de tremblemens de terre, d'embrase. mens de Villes, & d'une corruption generale de l'air, qui produisit tout d'un coup une infinité d'insectes qui ravagerent ce que les eaux avoient épargné, & tout l'Univers retentit du bruit des guerres qui éclaterent presque en même tems. Les Parches sous la conduite de

leur Roy Vologese surprirent l'armée Romaine qui étoit en Armenie, la taillerent en pieces, & entrerent dans la Syrie, d'où ils chasserent Attilius Cornelianus, qui en étoit Gouverneur. Les Cattes porterent le fer & le feu dans l'Allemagne, & dans le pays des Grizons, & les Anglois commencerent à serevolter.

Calpurnius Agricola fut envoyé contre les Anglois, Aufidius Victorinus contre les Cattes, & l'expedition contre les Parthes fut reservée à Verus qui partit quelques jours aprés.

Marc Antonin, que la prudence, & la necessité des affaires obligeoient de demeurer à Rome, accompagna ce Prince jusqu'à Capouë, suy sit toutes sortes d'honneurs, & suy donna ses amis, & ses principaux Ossiciers pour le suivre, soit qu'il voulût s'assurer de sa conduitp

## LAVIE

par ce moyen, ou qu'il n'eût d'autre dessein que de rendre la Cour de ce jeune Prince plus magnifique, soit enfin, ce qui est même plus vray-semblable, qu'il voulût par là luy donner un frein, & retenir, ou corriger par un reste de pudeur les mauvaises inclinations qu'il voyoit en luy. Mais toutes ses precautions furent inutiles: Verus qui étoit las de se contraindre, ne fit aucun conte des amis, que Marc Antonin luy avoit donnez. Des qu'il l'eût perdu de vûë, & que n'etant plus retenu par le respect, ni par la crainte, il pût suivre sonnaturel, il oublia la défaite des Legions Romaines, ne se souvint plus que la Syrie étoit en état de se revolter, se plongea dans toutes sfortes d'infames d'bauches; & fit de si grands excez, qu'il tomba dangereusement, malade à Canuse .

.

Canuse. La nouvelle de cette maladie étant portée à Rome, Antonin qui ne faisoit que d'y arriver, repartit aussi-tôt pour l'aller voir, & avant son départ sit en plein Senat des vœux, qu'il accomplit religieusement dés qu'il fût de retour, & qu'il sçût que Verus s'étoit embarqué.

La maladie que ce jeune Prince avoit euë à Canuse, ne le corrigea point; il continua ses débauches en chemin, & il ne sur pas plûtôt en Syrie, qu'il s'oublia entierement à Daphné un des fauxbourgs d'Antioche, dont l'entrée étoit comme défendue aux honnêtes gens depuis que la bonté de son climat, & la beauté de ses bois, de ses sleurs, & de ses sont aines, y eurent fait placer le trône de l'impureté. Verus augmenta même la corruption de ce lieu par des

# LA VIE

excez, qui jusqu'alors avoient été inconnus à ses habitans, peuple le plus débauché de la terre.

Ţ

į

An. de I. C. 163

Cependant ses Lieutenans firent la guerre aux Parthes avec beaucoup de succez. Statius Priscus soumit Artaxate: Cassius, & Martius Verus mitent en fuite Vologese, prirent Seleucie, brûlerent, & ravagetent Babylone & Ctesiphonte, & raserent le superbe Palais des Parthes. Leurs troupes qui venoient de temporter de si grandes, victoi+ res, & qui avoient défait des armées de cinq cent mille hommes, eurent à combattre à leur retour la faim & les maladies, qui en emporterent plus de la moitié. Cassius ne ramena en Syrie qu'une petite partie de son armée. Cela n'empêcha pas que Verus enflé de ses victoires, ne prît d'abord le nom superbe

de vainqueur de l'Armenie, & des Parthes, comme s'il l'avoit legitimement acquis au milieu

de ses voluptez.

Cependant Marc Antonin qui feignoit d'ignorer ses débau-ches, crut que le plus sûr moyen de l'en retirer étoit d'achever son mariage. Il remit donc sans differer entre les mains de sa sœur sa fille Lucille qui ctoit une des plus belles Princesses du monde, la fit partir pour la Syrie, & l'accompagna julqu'à Brindes. On dit qu'il avoit resolu de la mener luy-même à Verus, mais qu'il en fut détourné par les bruits qu'on sema, qu'il n'alloit en Syrie que pour s'attribuer l'honneur d'avoir terminé cette guerre. Avant que de quitter Brindes, il vit embarquer la Princesse, & écrivit aux Proconsuls, & aux Gouverneus des Provinces,

# LAVIE

pour leur défendre d'aller au devant d'elle, & de faire pour sa reception les ceremonies pratiquées en ces occasions, & qui ne servoient, disoit-il, qu'à fouler les peuples.

Verus qui avoit cru que Marc Antonin menoit luy-mème sa fille, & qui craignoit, qu'il n'apprît là ses desordres, partit pour l'aller recevoir à Ephese, d'où il repartit peu de jours aprés la celebration de son mariage, & retourna à Antioche avec l'Imperatrice qui y mena bientôt une vie peu disserte de celle de son mari, & fort conforme aux exemples que luy avoit donnez sa mere Faussine.

And Après que Verus eût donné

1. C. 167 un Roy aux Armeniens, & entierement subjugué les Parthes,
il revint à Rome, & partagea
l'honneur du triomphe avec

ま のこれとの

Marc Antonin. Son retour pensa être funeste à tout l'Empire, car il porta la peste dans tous les lieux où il passa. On marque l'origine de cette peste; & l'on conte que dans le sac de Baby-lone des soldats étant entrez dans le temple d'Apollon pour le piller, trouverent dans un endroit souterrain un petit cofre d'or qui ne fut pas plûtost ouvert, qu'il en sortit un air empoisonné qui s'étendit jusques dans les Gaules, & porta par tout la mortalité. Mais il y a plus d'apparence que c'étoit une suite des maladies qui avoient affligé l'armée de Cassius au retour de le défaite des Parthes.

A peu prés dans ce même tems là les Allemans se revolterent, & firent une irruption dans l'Italie, où ils ravagerent tout ce qui se trouva sur leur chemin. Pertinax homme d'une

valeur éprouvée, mais dont les envieux avoient rendu la fidelité suspecte, & qui par tout le credit de ses amis n'avoit pû parvenir qu'à commander quelques troupes auxiliaires, fut choisi, contre l'attente des Courtisans avec Claudius Pompejanus son meilleur ami, pour aller s'opposer à ce torrent qui menaçoit Rome. Antonin les fit l'un & l'autre ses Lieutenans, & voulut qu'ils partageassent avec luy l'honneur de cette expedi-tion. Pertinax qui sentit le prix de cette grace, & de cette con-fiance, n'oublia rien pour faire que l'Empereur n'eût pas sujet de s'en repentir, & ne donna pas moins de marques de sa sidelité, que de son experience, & de son courage. On attaqua brusquement les ennemis qui attendirent de pied ferme, & qui se battirent avec beaucoup

de resolution. Le combat fue long & opiniâtre: mais enfin ils furent taillez en pieces, & parmi leurs morts, on trouva beaucoup de femmes armées qui avoient été tuées en combattant, prés de leurs maris, & de leurs enfans. Quelque grande que fur cette victoire, & quelque plai-sir qu'elle sist à l'Empereur, il eut pourtant la force de resister à ses Troupes victorieuses, qui le prioient d'augmenter leur paye. Il leur répondit, que de leur donner de l'argent pour cet heureux succez ce seroit leur faire des liberalitez aux dépens du sang de leurs peres, & de leurs parens, dont il devoit rendre compte à Dieu qui est le seul juge des Princes. & en quelques dangers qu'il se trouvât, il eut toûjours tant de sagesse & de fermeté, que ni la crainte, ni la complaisance ne purent ja-

mais l'obliger à passer en rien les bornes de la plus exacte justice. Il fut proclame Imperator pour la cinquieme fois, les victoires de Verus luy, ayant déja fait donner quatre fois le même titre. La nuit avant le combat on luy amena dans sa tente un Espion, qu'on avoit pris dans le camp. L'Empereur voulut l'interroger, mais il répondit: J'ay si grand froid, que je ne sçaurois parler, c'est pourquoy si vous voulez apprendre quelque chose, ordonnez auparavant, qu'on me donne quelque robe, si vous en avez. Antonin ne se fâcha point de cette hardiesse, & sit ce qu'il demandoit.

Ž,

. (

. .

Il ne faut pas oublier icy l'action d'un Soldat, qui étant de garde une nuit sur le bord du Danube, & ayant entendu de l'autre côté la voix de quelques Soldats Romains, que les ennemis

nemis avoient pris, passale sienve à la nage tout armé, délivra ses camarades, & les ramena par le même chemin dans le

camp.

L'année suivante il s'éleva une guerre plus dangereuse que celles qu'on venoit de terminer: les Marcomans, & les Quades peuples tres belliqueux, prirent les armes, & jetterent l'épou-vante dans l'esprit de tous les Romains qui se voyoient peu en état de resister à des ennemis si puissans pendant que la peste ravageoit la campagne & les villes, & remplissoit presque toutes leurs places de monceaux de morts. L'Empereur fut le seul qui ne desespera pas de la protection du Ciel: son premier soin sut de l'appaiser par des sa-crisices: il sit des processons autour de la Ville; les statues des Dieux surent servies ed adoà

NEW LIKE WALL WILLIAM rées sur leurs lits pendant sept. jours; & de peur d'oublier le service qui leur étoit le plus agreable, il fit pratiquer tous les cultes etrangers, & fit venice pour cet effet de tous côtez des Sacrificateurs, & des: Prêtres. Mais ce qui est encore plus éton-

nant, il rétablit les ceremonies d'Isis qui avoient été désenduës du tems d'Auguste, & il ne sit pas difficulté d'adorer une Deefse, dont on avoit abattu le temple sous le regne de Tibere. brûlé les ornemens, jetté la statuë dans le Tibre, & fait mourir les Prêtres. On immola en cette occasion tant de victimes. que les railleurs, dont augunt calamité ne feauroit lier la langue, s'en moquoient ouvertement, & dissient que si'Empereur revenoit victorieux, il ne trouveroir plus de bœufs dans des Dianx furent iniqual mos

Quand il eut satisfait à sapie: Anido té, il partit, & enmena avec luy Verus, qui auroit bien vou-lu demeurer seul à Rome pour y continuer ses débauches, ce qu'Antonin voulut empêcher. Les deux Empereurs prirent donc ensemble le chemin d'Aquilee: ils n'y furent pas plû-tôt arrivez, qu'ils marcherent contre les Marcomans, qui n'é-toient pas campez loin de-là, les chasserent de leurs retranchemens, & en firent un grand carnage. Furius Victorinus Capi-taine des Gardes fut tué dans ce combat avec une partie des meilleures troupes. Cela n'empêcha pas les deux Empereurs de continuer leurs attaques avec beaucoup de vigueur : ils presserent si vivement les ennemis; qu'enfin la division se mit dans leur armée: la plûpart de leurs alliez retirerent leurs troupes.

## LAVIE

tuerent les Auteurs de la revolte, & demanderent la paix. Verus content de leurs soûmissions, & soupirant aprés les plaisirs de Rome, pressoit Antonin de leur accorder leurs demandes, & de s'en retourner: Quel plus grand avantage pouvezvous esperer, luy disoit-il, que celuy qu'on vous offre? Voulezvous reduire vos "memis au deses. poir, & les forcer à connoître notre foiblesse? Profitons de leur ignorance & de leur frayeur, & Jouf. frons qu'ils pensent plutôt à la retraite, qu'à la vangeance. Mais Antonin luy representoit qu'il n'y avoit aucune confiance à prendre sur les démarches de ces Barbares; qu'ils ne faisoient semblant de rentrer en leur dewoir, que pour éloigner l'orage qui alloit fondre sur cux; qu'il falloit profiter de leur desordre. & ne pas leur donner le tems de

\*

Te reunir aprés que l'armée Romaine seroit encore plus affoi-blie, & en même tems il ordonna aux troupes de marcher.

Les deux Émpereurs passerent les Alpes, poursuivirent les ennemis, les battirent en plusieurs rencontres, les dissiperent en-tierement, & revinrent sans avoir fait aucune perte considerable. L'hiver étoit déja avance, & ils avoient resolu d'en attendre la fin à Aquilée: mais la peste les obligea d'en partir avec peu de troupes. Dans ce voyage Verus fut frappé d'a-poplexie rés d'Altinum, où on le porta, & où il mourut; son corps sut conduit à Rome par Antonin, qui luy rendit les derniers devoirs de la mêmemaniere, qu'il les avoit rendus à son pere, & qui ne fut pas ap-parament faché d'en faire un Dieu. Il étoit même juste, qu'il c\*iij

eût de la joye de cette mort, & cela convenoit parfaitement à la sagesse dont il faisoit profession, & à la tendresse, qu'il avoit pour ses peuples. Mais ce qu'un Historien ajoûte, qu'il la témoigna publiquement dans le re-merciment qu'il fit au Senat, n'est nullement vray semblable, & ne merite pas d'être cru. Il dit que l'Empereur insinua, que La guerre contre les Parthes n'avoit été si heureuscment terminée que par ses conseils; & qu'il déclara, que n'ayant plus à partager la Souveraineté avec un homme noyé dans les delices, il alloit commencer un regne nouveau. Antonin étoit trop modeste, & trop sage pour parler ainsi, & celane s'accorde ni avec ses maximes, ni avec le portrait qu'il fait de Verus dans son premier Livre, ni enfin avec le sujet d'un discours, qu'il ne faisoit au Senat, que pour le re-

mercier d'avoir ordonné la consecration de Verus. Ses ennemis firent sans doute coutir ce bruit pour donner quelque couleur à la calomnie, qu'ils semerent en même tems, que l'Empereur ayant découvert, que Verus avoit refolu de l'empoisonner, fe hâta de le prevenir, & l'em-poisonna, ou qu'il gagna son Medecin qui le sit mourir par une saignée; un soupçon de de cette nature ne peut jamais tomber sur Marc Antonin; aufli la plûpart le firent tomber sur Faustine, & l'on publia que cette Princesse au desespoir que Verus eût découvert à Lucille le commerce criminel qu'il avoit avecelle, se vangea de sa persidie en l'empoisonnant. Mais l'opinion la plus generale fut que cette mort étoit l'ouvrage de Lucille, qui ne pouvant souffrir la passion que Verus avoit pour c\*iiij

3

sa propre sœur Fabia, & moins jalouse de la tendresse de son mary, que de l'autorité de sa belle fœur, qui avec une insolence proportionnée à son crime, abusoit du credit qu'elle avoit auprès de son frere, & la traitoit avec mépris, aima mieux faire tomber sa vangeance sur luy que sur sa rivale: car elle jugea par son humeur altiere, qu'elle la puniroit davantage en la précipitant ains du faîte de la grandeur où cet inceste l'ayoit élevée, & en la reduisant à l'état d'une simple particuliere, qui privée de tout appuy, ne pourroit plus s'égalerà la fille, & à la veuve d'un Empereur.

Après la consecration de Verus, Antonin craignant que les affranchis qui avoient gouverné ce Prince en Syrie, & qui avoient été les ministres de ses

débauches, ne portassent à Rome une peste plus contagieuse que celle dont on sentoit encore de si tristes essets, prit le parti de les éloigner de la Cour, & pour le faire d'une maniere qui ne blessat pas si ouvertement la memoire de son frere, il les dispersa, en leur donnant des Charges considerables, qui sous le nom specieux de recompenses, n'étoient qu'un veritable, mais honnête exil: il ne retint qu'Eclectus seul, dont il étoit plus assuré.

Le desordre & la licence des guerres reveillerent la ragedes Payens, qui oubliant les ordres de l'Empereur, recommence-rent à persecuter les Chrêtiens dans les Provinces éloignées. Saint Polycarpe fut la premiere victime immolée à leur fureur, & les flâmes de son bûcher furent comme le signal

qui fit rallumer la persecution dans les Gaules & en Asie: On prétend mesme qu'Antonin y donna les mains; car le Gouverneur des Gaules luy ayane écrit pour luy demander ce qu'il vouloit ordonner de quelques prisonniers Chrêtiens, il luy repondit qu'il n'avoit qu'à faire mourir ceux qui confesseroieni, & à relacher les autres. Mais son intention n'étoit pas que l'on condamnât à la mort ceux qui avouëroient qu'ils étoient Chrêtiens, il vouloit seulement qu'on fist mourir ceux qui ne pourroient nier les crimes dont on les accusoit. Car ces Magistrats & ces Officiers voyant que le seul moyen de les opprimer & de surprendre l'Empereur étoit de rendre leur innocence suspecte, les avoient accusez des crimes les plus atroces, qu'ils expliquoient dans leurs requê-

tes où ils avoient joint les dépositions de quelques esclaves, qui intimidez par des menaces, ou gagnez par des promesses avoient avoisé dans les tourmens tout ce qu'on avoit vou-lu. Ainsi cet ordre obtenu sur un faux exposé, & conceu en termes generaux fut expliqué à leur fantaisse, & pris dans le sens qui lâchoit la bride à leur fureur. Soûs les meilleurs Princes, les Gouverneurs, les Officiers d'armée, & les Magistrats n'ont-ils pas souvent abusé de leur pouvoir dans les Provinces, sans qu'on doive imputer leurs violences & leurs injustices aux ordres des Empereurs? Qu'on examine d'un côté les circonstances des temps & des lieux; & que l'on considere de l'autre les mœurs d'Antonin, sa charité, sa justice, sa ferme-té, on ne croira jamais qu'il ait

autorisé la persecution après l'avoir long-temps defendue, & qu'il l'ait autorifée lors qu'il regnoit seul, & pendant une peste & une guerre qui épui-soient tout l'Empire. Comment accordera-t-on cette pretenduë persecution avec la maxime de cet Empereur, que ceux qui sont privez de la verité le sont malgré eux, & doivent attirer la compassion & non pas la haine? Enfin une marque tres-sure qu'Antonin ne persecuta jamais les Chrêtiens, c'est que pendant son regne Rome ne vid pas verser le sang d'un seul Martyr dans l'enceinte de ses murailles.

Avant que l'année du deüil Acciso de Verus fût finie, Antonin remaria sa fille Lucille à Claudius Pompeianus, qui étoit déja vieux, & fils d'un simple Chevalier; mais qui avoit tou-

tes les qualitez qui peuvent rendre un homme considerable, & l'élever aux plus grands hon-neurs; la fidelité, la probité, le courage, l'ancienne severité, l'experience, &, ce qui n'accompagne pas toûjours le merite, une tres-grande reputation. Cela obligea l'Empereur à le preferer aux plus grands Seigneurs: car il ne cherchoit que la vertu qu'il mettoit infiniment au dessus des richesses & de la naissance. La jeune Imperatrice & sa mere ne furent pas trop contentes de ce maria: ge; mais Antonin ayant conlervé à sa fille toutes les marques de sa premiere grandeur, elles se consolerent l'une & l'autre. Il sembla à Faustine que sa fille ne perdoit rien, puisqu'elle conservoit toûjours le rang d'Imperatrice; & Lucille qui vouloit continuer de vivre

à sa fantaisse, trouva quelque douceur à penser qu'elle avoit épousé plûtost un esclave qu'un mari.

Aprés ce mariage Antonin, 1,0.170 délivré du soin de sa fille, partit pour aller finir la guerre contre les Marcomans, qui reünis avec les Quades, les Sarmates, les Vandales, & autres peuples revenoient plus fiers & plus formidables qu'auparavant. Les guerres contre Annibal & contre les Cimbres n'avoient pas paru plus terribles. L'Empereur eut du desavantage dans les premiers combats, car il y a de l'apparence que ce fut pendant cette guerre qu'il perdit cette bataille considerable qui pensa estre suivie de la perte d'Aquilée, ce qui arriva de cette forte.

dont Lucien a écrit la vie, é-

toit alors en si grande reputation, qu'on le regardoit comme un Dieu. Il eut l'insolence d'envoyer à l'Empereur cet Oracle:

Que \* deux Esclaves de Cybele, lions, Avec tout ce que l'Inde a de parfums divers

Soient au Dieu du Danube inces-

La villoire à ce prix remplira l'Univers

Des fruits & des douceurs d'une paix eternelle.

Antonin obeit à cet Oracle par superstition, ou pour prositer de l'ardeur que cette promesse dans le sleuve deux lions
avec quantité d'herbes, d'aroi
mates, & de sleurs. Les lions
n'eurent pas plûtost traversé le
Danube, qu'ils surent assommez par les Ennemis. La bapaille écant donnée ensure les

Romains furent si mal traites qu'ils perdirent plus de vingtcinq mille hommes, & que les Barbares les poursuivirent jusques à Aquilée, qu'ils auroient prise si l'Empereur n'eût rallié ses Troupes. L'affront qu'elles venoient de recevoir ranima leur courage; elles battirent les ennemis, & les chasserent enfin de la Pannonie.

Quelques Hi-**Roriens** mettent cette guerre d'Egypte Plutoft

Pendant qu'il étoit occupé à cette guerre les Maures ravagerent l'Espagne, & les Pastres d'Egypte, qui étoient alors une deux ans espece de bandits, prirent les armes, & sous la conduite d'un Prêtre nomme Isidore, homme de main, surprirent une garnison Romaine. Car s'étant deguisez, & ayant pris les habits de leurs femmes, ils firent semblant de vouloir remettre quelque argent entre les mains de l'Officier qui commandoit dans

la Place. Cet Officier trop credule ayant donné dans le piege, fut égorgé avec toute sa garnison. Enslez de ce premier succés ils immolerent un pri-sonnier, & sur ses entrailles sumantes, qu'ils mangerent ensuite, confirmerent par des sermens leur revolte, & promirent de ne s'abandonner jamais. Ils battirent ensuite plusieurs. fois les troupes Romaines, & ils auroient pris Alexandrie si Antonin n'eût rappellé Cassius d'A-sie, où il commandoit, & ne l'eût envoyé contre ces Pastres. Cassius n'avoit pas assez de troupes pour attaquer ces Barbares qui étoient en fort grand nombre, qui se battoient en desesperez, & qui avoient un Chef d'une valeur extraordinaire; mais il fut assez heureux pour mettre la division dans leur Camp, & il sçut si-bien profi-

ter de leur desordre, qu'il les désit & les dissipa.

Les Maures ne furent pas mieux traitez en Espagne, les Lieutenans de l'Empereur en tuerent une grande partie, & chasserent les autres.

Cependant Antonin continuoit à repousser les rebelles du Nord, qu'il fatigua si fort par les avantages considerables qu'il avoit tous les jours sur eux, qu'il les reduisit à recevoir les conditions qu'il voulut leur imposer, & s'en retourna à Rome où il celebra les Decennales selon la coûtume, & sit les vœux ordinaires en ces occasions.

Pendant la paix il s'occupoit tout entier à corriger les desordres des Loix & de la Police. Afin que ceux qui seroient d'une naissance libre eussent toûjours le moyen de faire leurs preuves, il ordonna que cha-

que Citoyen de Rome iroit au tresor du Temple de Saturne, où se gardoient tous les Actes publics, déclarer tous les enfans qui luy naîtroient, & dans les Provinces il établit des Notaires pour tenir les Registres de toutes les naissances.

Il défendit sagement qu'aprés cinq ans on fist aucune re-cherche sur l'état & sur la condition des morts. Et afin que les crimes ne demeurassent pas impunis, & que les particuliers ne souffrissent plus tant du retar-dement que les jours de sêtes apportoient aux procés, à l'exemple d'Auguste, il augmenta le nombre des jours de Palais; de sorte qu'il y en eut deux cens trente: en quoy il fit deux grands biens tout à la fois. Car en hâtant ainsi l'expedition des affaires, il retranchoit au peuple une grande partie des oc-

casions qui ne font que l'entretenir dans la paresse & dans la débauche.

Il pourveut à la sureté des

pupilles, en établissant un Preteur qu'on appelloit Tutelaire, parce qu'il donnoit les Tuteurs, & qu'il connoissoit de toutes les . affaires qui concernoient les Tu-\*Lato telles. Il reforma \* la Loy, qui ne donnoit des Curateurs aux Mineurs que pour cause de démence ou de débauche, & il voulut qu'on en donnât à tous

> fans exception. Il cut toûjours un si grand soin d'empêcher les mariages illegitimes & au degré défendu, qu'il rompit celuy d'une femme de qualité qui avoit épousé fon oncle depuis plusieurs années, mais il legitima les enfans. On trouve encore le rescript qu'il luy envoya par un affranchi; il est écrit au nom

DE MARC ANTONIN. de Verus & d'Antonin, & merite bien d'avoir icy sa place. Nous sommes touchez de la longueur ?" temps qu'il y a que vous estes avec votre oncle, & du nombre de vos enfans. D'ailleurs nous considerons que vous avez été mariée par vôtre ayeule dans un âge où vous ne pouviez pas encore être instruite de nos Coûtumes & de nos Loix. Toutes ces raisons jointes ensemble nous portent à confirmer l'état des enfans que vous avez eus de ce mariage contracté depuis plus de quarante ans, & à les legitimer comme s'ils étoient nez d'un mariage permis.

Il modera les dépenses publiques, & diminua le nombre des spectacles & des jeux, pour empescher ses sujets d'être trop attachez à des divertissemens frivoles, & de se ruiner en frais inutiles & superflus, & dont il naissoit souvent des inimitiez ca-

pitales entre les meilleures Familles. Il regla aussi le salaire des Comediens.

Il eut un tres-grand soin de pourvoir à l'entretien des ruës & des grands chemins. Il reforma tous les desordres des encans & des usures. Il adoucit extrémement la loy du vingtième denier que devoient payer les Etrangers qui recevoient des legs & des successions, quoy que cette loy eût été déja fort adoucie par Trajan. Il ordonna que les enfans succederoient à leurs meres mortes sans Testament

Il reforma l'Ordonnance, qui pour engager ceux qui n'étoient pas originaires d'Italie, & qui briguoient les Charges de Rome, à regarder cetté Ville & toute l'Italie comme leur patrie, les obligeoit à mettre le tiers de leur bien en fonds dans l'Italie même; Antonin se

DE MARC ANTONIN. contenta qu'ils y en employassent:

le quart.

Il fit au Senat tous les honneurs dont il put s'aviser. Car non seulement il luy renvoya beaucoup de causes qui devoient être jugées dans son Conseil; mais il voulut qu'il les jugeât souverainement & sans appel. Il reservoit d'ordinaire les Charges d'Ediles & de Tribuns pour ceux de cet ordre qui étoient les plus pauvres, & qu'on ne pouvoit accuser de leur pauvreté. Il ne receut jamais personne dans ce Corps que du consentement de tous les Senateurs, & aprés l'avoir bien exa-miné. Toutes les fois qu'il s'agissoit de la vie de quelqu'un d'eux, il instruisoit luy-même l'affaire avec un tres-grand soin, la rapportoit ensuite au Senat, & empêchoit les Chevaliers d'assister au Jugement de ces sor-

1.

.00

tes de causes. Il ne manquoit jamais de se trouver à ses assemblées autant qu'il le pouvoit, quoy qu'il n'eût rien à rapporter; Et lors qu'il avoit quelque rapport à faire, il prenoit la peine de s'y rendre de la Campanie même. La pluspart des Administrateurs ou des Curateurs qu'il donnoit aux Villes, il les prenoit dans le Senat, & il étoit persuadé, comme Auguste, que tout ce qu'un Prince peut faire pour honorer & pour augmenter la dignité des premiers Magistrats, releve d'autant sa puissance & affermit son autorité, qui ne peut & ne doit être fondée que sur la justice. Ce qu'il faisoit pour le Senat n'empêchoit pas qu'il n'étendît ses bontez sur tous les autres ordres de Magistrature, & sur tous les particuliers. Personne de quelque condition qu'il fût, ne

ne luy paroissoit indigne de ses soins, il les porta jusques sur les Gladiateurs, & sur les Danseurs de corde: car il ordonnaque les premiers ne combattroient qu'avec des épées sans pointe, ou avec des fleurets; & il sit mettre sous les autres des lits de plume, & des matelas, pour prevenir les dangers de leur chute: au lieu de matelas on mit ensuite pendant longtems des toiles & des rets.

Il fit des loix tres-severes pour empêcher qu'on ne violât la sainteté des tombeaux. Il ordonna aussi que les pauvres seroient enterrez aux dépens du Public. Mais voicy une marque bien singuliere de son indulgence. Une troupe de voleurs cherchant à piller Rome, leur Capitaine pour en faire naître l'occasion s'avisa de monter sur un figuier sauvage qui étoit au champ de

Mars, & aprés avoir entretent quelque tems le peuple de plusieurs prodictions, il lui die que le même jour qu'on le verroit tomber de ce figuier, & se changer en eigogne, le feu tomberoit du Ciel, & consumeroit ke monde. Le peuple toûjours superstitieux & credule, ne manqua pas do recevoir cette prophotie avec étonnement, & avec respect: ils accouroient rous les jours en foule autour du figuier, pendant que les camarades du devin profitoient de leur credulité, & de leur absence. Enfin le jour de la metamorphose si attenduë, & si terrible étant venu, le fourbe se laissa tomber du figuier, & en tombant lâcha une cigogne qu'il avoit dans le sein, & se perdit dans la foule. Le peuple étonné de ce miracle. & croyant deja voir le Ciel en feu, remplit Rome de

The state of the s

## de Marc Antonin.

tumulte, & deconfusion, L'Empereur averti de cette avanture, se sit amener le Prophete, & aprés avoir tiré de luy la verité, sous promesse qu'il luy pardon-neroit, n'en sit que sire, & luy

tint parole.

Il tâcha par toutes sortes de voyes de corriger les desordres des femmes & des jeunes gens, sans connoître l'interêt qu'il y avoit luy même. Car il ignora toûjours les déreglemens de Faustine, comme on le peut voir par des lettres qu'il luy écrivoit peu de tems avant sa mort; & d'ailleurs il n'y a nulle apparence que s'il les eût connus, il eût plûtost pris le parti de les dissimular, que celuy d'y apporter les remedes necessaires, il étoit incapable d'une indulgence si honteuse, & que les loix punissoient même dans les particuliers. Un Historien rapporte

pourtant, qu'il répondit un jour à quelques-uns de ses amis qui luy conseilloient de repudier Faustine pour sa mauvaise conduite: Il faudroit donc luy rendre sa dot, & ce mot a plû à une infinité de gens.

ж і.

Il n'y a rien que l'on doive tant craindre, que d'opposer son sen-timent particulier à un consente-ment géneral, & à une approbation publique. Mais comme il n'y a qu'un seul Historien qui le rapporte, & un Historien même, dont la bonne foy, le jugement, & l'exactitude ne sont pas trop recommandables, on peut fort bien croire, que ce mot doit moins son heureux succez à son propre merite, qu'au peu de reflexion qu'on y a faite en le recevant. En effet il semble que quand même l'Empire aurois été veritablement la dot de Faustine, comme il faut le suppo-

fer pour sauver l'Historien, cetate réponse auroit toûjours été froide, & indigne d'Antonin, qui n'étoit pas capable d'achepter l'Empire de tout le monde par une lâcheté: mais il est si peu vray que l'Empire sût la dot de Faustine, qu'il avoit été destiné à ce Prince independament de cemariage; & qu'Adrien en le faisant adopter, l'avoit obligé de siancer la sille de Lucius Commodus.

La plaisanterie que firent les Comediens devant luy sur le nom de Tertullus galant de Faustine, ne prouve rien; An-une Piece col un atonin pouvoit expliquer cela deur pour d'autres que pour luy. demandoit à un

Adrien avoit déja défendu d'al-autre: ler en carosse, en litiere, & à se nemme cheval dans les villes. Antonin de salant

luy ci répondoit comme en cherchant, Tullus, Tullus, Tullus, Le premier impatient d'entendre le veritable nom, le pressoit en luy disant: Comment dites-vous? Et l'autre répondit ensin, Dist, Tertullus Ce qui signific, je vous l'ai dis trisfois, Tullus. & je vous ai dit que s'est Tertullus.

renouvella cette défense sous des peines tres-expresses: car il ne pouvoit souffrir qu'on employât à un usage ordinaire une chose dont Cesar & Auguste ne s'étoient servis que pour leurs triophes, ou dans les jours de quelque ceremonie extraordinaire.

Il étoit persuadé qu'un des plus grandsmaux que les Princes puis-sent faire, c'est de donner les charges de Magistrature à des gens indignes; & prenant toutes les précautions possibles pour s'empêcher de tomber dans ce malheur, il refusoit sans peine ce qu'on luy demandoit injustement. Un homme d'une tresmauvaise reputation luy ayant demandé une Charge, & reçu cette réponse: Purgez-vous auparavant des manvais bruits qui courent de vous, luy repartit sans balancer: Je vois des Preteurs qui ne sont pas plus honnetes gens que

1

1

ij

1

ح إنا

ı.

'n

moy. L'Empereur ne s'offensa pas de cette liberté, il travailla sculement à ne s'attirer plus de

pareils reproches.

Quand il trouvoit des gens qui servoient utilement le Public, il leur donnoit les louan+ ges qui leur étoient dûës, & s'en servoit toujours dans les choses où ils avoient si bien reuli, & il disoit, qu'il ne dépend pas d'un Prince de rendre ses Sujets tels qu'il voudroit, mais qu'il dépend de luy de s'en servir utilement, en les employant à ce qu'ils sçavens faire. Au-cune consideration ne pouvoit l'empêcher de traiter chacun selon son merite, & selon les qualitez qu'il reconnoissoit en luy. Jamais Prince n'a plus aimé à enrichir ses amis: il élevoit les uns aux principales dignitez; & ceux à qui le genre de vie qu'ils avoient choiss, ne





permettoit pas de prendre le chemin des emplois, & des charges, il les combloit de presens, & leur donnoit des pensions qui pouvoient les consoler du parti que leur peu d'ambi-tion leur avoit fait prendre : mais en même tems il avoit un tres-grand soin de ne faire jamais tomber ces pensions que fur ceux dont l'Etat pouvoittirer quelque utilité: car il avoit retenu cette sage maxime de son. pere Antonin le Pieux, qui disoit, qu'il n'y a rien de plus honteux, ni même de plus injuste que de faire manger la Republique à des gens qui ne contribuent point à l'enrichir par leur travail. Les pauvres ne recouroient jamais à luy en vain; & il prenoit tant de plaisir à les assister, qu'il regardoit comme un des plus grands bonheurs de sa vie, de n'avoir jamais manque de fonds

şç

. .

فنلأ

liz.

. 1

17

P.

ü

1

pour le faire, & qu'il en remercioit Dieu de tout son cœur.

Dans la punition des crimes, il adoucissoit les peines ordon-nées par les Loix. Il étoit si exact à faire rendre la justice, fur tout dans les procez criminels, qu'un jour il reprit severement un Preteur qui avoit mal jugé quelques personnes de qualité, & les avoit condamnez avec trop de precipitation, & qu'il l'obligea à revoir le procez, en luy disant: C'est la moindre chose que puisse faire un Magistrat établi pour rendre la justice au peuple, que de se donner la patience d'entendre des accusez de cette condition. Un autre Preteur ayant mal versé dans une affaire importante, l'Empereur au lieu de le priver de sa Charge, se contenta de transferer pour quelque tems son autorité, & toute sa jurisdiction à l'autre Pre-



۵1

13

: 17"

ŧŝ

ĬĬ.

ZĮ

Çi İ,i

reur. Enfin il tâchoit par toutes fortes de voyes de décourner les hommes du mal, & de les porter au bien: il recompensoit leurs bonnes actions, & couvroit autant qu'il pouvoit, leurs mauvaises par son indulgence; ou les corrigeoit par des châtimens plus salutaires, que rigonreux.

Comme toutes les actions des Princes ne sont jamais indisserentes, & qu'elles sont aux peuples ou beaucoup de bien; ou beaucoup de mal, l'attachement que Marc Antonin eut pour la Philosophie pensa être fort nuisible aux Romains: car il sit naître tout d'un coup tant de Philosophes, qui, pour surprendre les biensaits du Prince, prirent l'habit de la Philosophie sans en avoir les vertus, que non seulement ils surent à charge aux particuliers, mais à

l'état même. L'Empereur corrigea ce desordre, des qu'il s'en
fût apperçu: car il n'accorda
plus les immunitez, & les grates aux Philosophes, qui ne l'étoient que de nom, mais seulement à ceux qui l'éroient en
effet, & qui aprés une pratique
constante de toutes les vertus, avoient plùtôt merité, que choisi ce titre.

Il disoit souvent qu'un Em-pereur ne doit jamais rien faire avec precipitation, & comme avec precipitation, & comme en passant, & que la plus petite negligence est capable de luy attirer sur les choses les plus essentielles des reproches fâcheux. Quand on plaidoit devant luy, il donnoit aux Avocats tout le tems qu'ils demandoient: car il trouvoit qu'il y a de l'imprudence, & de la temerité à vouloir prescrire un certain tems à des causes dont

on ignore l'importance, & l'étenduë, sur tout puisque la patience est une partie de la justice, & qu'il vaut bien mieux souffrir que les Avocats disent des choses inutiles, que de les empêcher de dire les necessai-res. Il examinoit les moindres affaires avec autant d'exactitude & de soin, que les plus importantes, persuadé de cette ve. rité, que la justice étant toute entiere par tout, il n'y a rien que de grand dans tout ce qui la regarde : aussi employoit il souvent dix, & douze jours à une même affaire, faisoit durer d'ordinaire le Conseil jusqu'à la nuit, & ne sortoit jamais du Senat qu'aprés que le Consul avoit congedie l'assemblée selon la coûtume, & prononcé ces paroles: Nous ne vous retenons plus. Et ce qui doit rendre cette patience, & cette

DE MARC ANTONIN.

assiduité plus remarquables, il étoit d'une santé si insirme, qu'il ne pouvoit suporter le moindre froid, ni faire qu'un leger repas, qu'il faisoit même toûjours la nuit, il ne prenoit le jour qu'un peu de theriaque pour son estomac. Mais rien n'étoit capable de l'empêcher de faire ce qu'il croyoit devoir à ses Sujets, & de remplir toutes les obligations qu'impose necossairement, comme il le disoit

gisteur, & de Roy.

Il auroit crû commettre une impieté, que de perdre en choses vaines & inutiles un seul de ses momens; ceux même qu'il donnoit par complaisance aux jeux & aux spectacles, n'etoient pas entierement perdus: car il lisoit toûjours, ou il écrivoit.

Dans ses voyages, & dans ses expeditions, au milieu des affai-

luy-même, la condition de Le-

res les plus difficiles il mettoit à profit tout le tems que les hommes perdent ordinairement à se divertir, ou à se delasser: caril l'employoit sans relâche à s'entretenir avec luy-même, & à se demander un compte exact de sa conduite, de ses pensées, & de ses desseins; & c'est à ce soin laborieux que nous devons l'ouvrage admirable qu'il nous a laifsé. La date des deux premiers Livres nous apprend que l'un fut écrit à Carnunte, & l'autre dans le Camp au pays des Quades pendant la plus cruelle guerre qu'ait eu Antonin. Des mo-ments si bien menagez avoient produit plusieurs autres ouvrages qui se sont perdus. Les Commentaires de la vie, qu'il laissa à fon fils pour fon instruction, font ceux, dont on doit le plus regreter la perte.

Îlétoit persuadé que la force

des Etats consiste principalement dans le conseil des Sages; c'est pourquoy il n'entreprenoit jamais rien d'un peu important, ni dans la guerre, ni dans la paix sans consulter non seulement ses Conseillers ordinaires, mais oncore ceux qui avoient la reputation d'être les plus habiles, & qu'il choisissoit à la Cour, à la Ville, & au Senat; & bien loin d'avoir la fausse ambition de vouloir les entraîner dans ses sentimens, il étoit ravi de se rendre aux leurs, & il disoit toujours: Il est bien plus juste que je suive le conseil de tant de grands Personnages qui sont tous mes amis, qu'il ne l'est, que tant de grands personnages suiven: les miens. Er pour guerir ce pernicieux prejugé ou l'on est d'ordinaire, qu'il est honteux de changer d'avis, il avoit fait une de ses maximes de cette importante ve-



rire, que l'homme n'est pas moins libre, quand il se rend aux conseils des autres, que quand il demeure ferme dans son opinion, & que ce changement est un pur esset de son jugement, & de son esprit.

Il étoit religieux observateur de sa parole; & pour s'empécher d'écouter jamais les sausses raisons de ces politiques, qui soûtiennent qu'un Prince prudent & habile n'est pas obligé de la tenir quand elle blesse ses interêts, & qu'il peut mêmes'en servir comme d'ûn appas pour saire tomber dans ses pieges ceux à qui il la donne, il sit cette maxime digne de toute l'attention des Princes, & de nôtre admiration: Garde toy bien d'estimer jamais comme utile une chose

Il changeoit souvent selon les besoins de l'Etat les Gouverne-

qui te forcera un jour à manquer de

foy.

mens

mens des Provinces, en prenant pour luy quelques-unes de celles qui étoient gouvernées au nom du Senat, & du Peuple par des Proconsuls, & en donnant en échange quelques-unes des siennes qui étoient conduites par des Propreteurs, ou des Lieutenans; c'est à dire qu'il donnoit au Peuple selon la sage maxime d'Auguste, celles dont il n'avoit rien à craindre, & prenoit pour luy celles dont il vouloit s'as-sûrer.

Il s'informoit tres-exactement de ce qu'on disoit de luy, non pas pour punir ceux qui en par-loient avec trop de liberté, mais pour connoître ce qu'on approuvoit, ou desaprouvoit dans sa conduite, afin de profiter de la censure du Public, en se corrigeant du mal, & de ses loüanges, en continuant de faire le bien. Toutes les sois qu'on par-

. 1

2

14

ŭ,

Ĭ,

ĭ

2,

7

ì

700

loit mal de luy, & qu'on l'accufoit de quelque défaut, ou de
quelque vice qu'il n'avoit pas,
il répondoit ou par lettres, ou
de vive voix à ses accusateurs,
bien moins pour se justifier, que
pour les desabuser, & pour les
instruire.

Il ne voulut jamais recevoir les titres ambitieux, qu'on avoit donnez aux autres Princes, ni fouffrir qu'on luy élevât des temples & des autels, persuadé qu'il dépend de la vertu seule d'égaler les Princes aux Dieux, & non pas des suffrages, & des flateries des peuples; & qu'un Roy qui regne avec justice, a toute la terre pour Temple, & tous les gens de bien pour Prêtres, & pour Ministres.

Les Marcomans qui n'avoient fongé qu'à endormir l'Empereur par leurs hommages, & qu'à l'éloigner pour profiter de son ab-

sence, reprirent les armes avec plus de fureur qu'auparavant. Ils étoient même d'autant plus redoutables, qu'ils avoient attiré dans leur parti tous les Feuples depuis l'Illyrie jusqu'au fond des Gaules. L'Empereur qui voyoit ses armées affoiblies par la peste, & par les pertes qu'il avoit fai-tes dans un si grand nombre de combats, & son Tresor entiere. ment épuisé partant de guerres, se trouva dans un embarras, qu'il n'avoit encore jamais éprouvé. Il remedia au premier de ces maux en faisant enroller les Gladiateurs, les bandits dè Dalmatie, & de Dardanie, & les Esclaves, ce qui n'avoit pas été pratiqué depuis la seconde guerre Punique. Mais une chole qui paroît tres-remarquable. c'est que les Romains ne pouvoient souffrir que l'Empereur voulût assûrer leur repos aux f \* ij

dépens de leurs plaisirs. Ils redemandoient leurs Gladiateurs, & on n'entendoit dans toutes les ruës que des seditieux qui difoient avec infolence: L'Empereur prétend donc nous rendre tous Philosophes, & nous priver de nos spe-Etacles, & de nos jeux? Antonin ne fut pas fort émû de tous ces murmures: car il connoissoit l'esprit des peuples, & il sçavoit que celuy qu'ils regardent aujourd'huy comme une bête feroce, ils le regarderont demain comme un Dieu, s'il suit toûjours la raison pour guide.

Il n'étoit pas si aisé de remedier au mauvais état des sinances pour un Prince comme Antonin. L'expedient qui luy parut le plus propre, & le plus prompt pour faire les sonds necessaires, sut de suivre l'exemple de Nerva & de Trajan, & de vendre les meubles de l'Empire. Mais

comme il n'étoit pas permis aux particuliers d'avoir des meubles aussi magnifiques que l'Empe-reur, & de se servir de vaisselle d'or & d'argent : pour faciliter cette vente, Antonin fut obligé de donner cette permission aux personnes de qualité. On fit ensuite un encan de tout ce qu'il avoit de plus precieux, & on vendit en détail ses pierreries, ses tableaux, ses vases, ses tapisferies, sa vaisselle d'or & d'argent, ses cristaux, les meubles, & les habits d'or & de soye de l'Imperatrice, & les perles qu'il avoit trouvées en grand nombre dans le cabinet d'Adrien. Les Romains qui n'avoient point d'argent pour secourir un si bon Prince dans une guerre où ils a-voient autant d'interêt que luy, n'en manquerent pas pour ache-pter ses meubles. Cette vente dura deux mois, & produisit un

fonds si considerable, que l'Empereur eut abondament de quoy fournir à tous les frais de la guerre. Aprés son retour il sic connoître qu'on luy feroit plaissir de luy rendre au même prix ce qu'on avoit acheté, & n'usa d'aucune contrainte contreceux

qui voulurent le retenir.

Avant son départ il perdit son second fils Verus Cesar âgé de sept ans, qui mourue d'un abcez à l'oreille, que ses Medecins percerent mal à propos. Il supporta courageusement cette perte, désendir que les sêtes de Jupiter, qui se rencontrerent alors, fussent interrompaës par un deuil public, confola luymêne ses Medecins, & leur sit des presens, se contenta de fai+re decerner des statuës à son fils, & ordonna qu'on porteroit en pompe sa statuë d'or aux jeux du Cirque, & qu'on insereroit

ii.

DE MARC ANTONIN.

fon nom dans le Poëme des Siliens; aprés quoy cherchant des
confolations dignes de luy, dans
le foin de la Republique, il reprit ses occupations, implora
l'affistance des Dieux par des Sacrifices, & par des prieres, &
marcha contre les ennemis.

Cette expedition fut plus longue, & plus difficile que toutes les autres. L'Empereur s'étant rendu à Carnunte dont il sit sa place d'armes, passa le Danube sur un pont de bateaux à la tête de ses troupes, alla attaquer les ennemis, les battit en plusieurs rencontres, brûla leurs granges & leurs maisons, & reçut plusieurs Chefs de leurs alliez, quirétonnez de la rapidité de ses victoires, venoient se rendre à luy. Un jour qu'il cherchoit luymême un gué le long d'un fleu-ve qui s'opposoit à son chemin, & qui servoit de rempart aux

Barbares, les frondeurs des Ennemis qui étoient de l'autre côté, firent pleuvoir sur luy une si grande quantité de pierres, qu'il en auroit été accablé, si ses Soldats ne l'eussent couvert de leurs boucliers. Cette insulte ne servic qu'à animer davantage ses troupes, elles passerent le seuve avec impetuosité, & fondirent sur les ennemis dont elles firent un fort grand carnage. L'Empereur alla ensuite visiter le champ de bataille, non pas pour y voir les marques de sa victoire, & pour y repaître ses yeux d'un spectacle hideux & cruel, mais pour y donner des larmes de compassion à la misere des hommes, & pour sauver ceux qui seroient encore en état de recevoir du secours, & avant que de continuer sa marche, il sit des sacrifices fur le même lieu.

Les Quades jugeant bien, qu'ils

qu'ils seroient poursuivis, 24 voient laissé quelques compa-gnies d'Archers soûtenues de quelque Cavalerie comme pour escarmoucher contre les Romains, & pour faire semblant de leur disputer le passage. Les Romains marcherent en cette occasion avec plus d'ardeur que de conduite, chose assez ordinaire dans les heureux succez. Ils attaquerent brusquement ces Archers qui lâcherent le pied selon l'ordre qu'ils en avoient, & par leur fuite precipitée les attirerent entre des montagnes séches & arides où ils furent enfermez de tous côtez. Comme ils ne connoissoient pas encore tout le danger qui les menaçoit, & qu'ils croyoient tout possible à leur courage, ils combat-tirent d'abord avec beaucoup de vigueur malgré le desavantage

du lieu: ils étoient même d'autant plus acharnezau combat, que les ennemis, qui ne vouloient pas mettre au hazard ce qu'ils attendoient du tems, ne faisoient que se défendre au lieu d'attaquer; les Romains ne comprirent les raisons de cette conduite qu'aprés que la chaleur excessive qui étoit renfermée entre ces montagnes, la lassitude, les blessures, & la soif, les eurent entierement abatus. Ils connurent alors, mais trop tard, qu'ils ne pouvoient plus ni se retirer, ni combattre, & qu'ils alloient ou mourir de la mort la plus cruelle, ou devenir la proye de leurs ennemis. Dans cette extremité où la rage même, & le desespoir étoient un secours inutile, Antonin plus touché de leurs maux que des siens, couroit par tous les rangs, & tâchoit en

vain de relever leurs esperances par des sacrifices ausquels ils ne croyoient plus. Leurs ennemis se disposoient à les attaquer aprés que le Soleil auroit achevé d'épuiser leurs forces. N'atten-dant donc plus rien ni de leur courage, ni de la fortune, ni de leurs Dieux, ils se regardoient comme des victimes prê-tes à être immolées: on n'entendoit de tous côtez que cris, & que gemissemens, & on voyoit par tout des marques de la de-folation la plus horrible, lors que tout d'un coup des nuées venant à s'épandre, & à s'épaissir, couvrirent d'abord le Soleil, & verserent ensuite dans leur camp une pluye tres-abon-dante. Ces pauvres gens qui res-sembloient plûtost à des spectres qu'à des hommes, & qui n'a-voient pas la force de se soûte-nir, ranimez par la vuë de ces g\* ij

duës; & croyant qu'elles tomboient plus abondamment dans les lieux où ils n'étoient pas, couroient occuper la place que leurs compagnons avoient quittée; & tous avec une égale avidité presentoient en même tems au Ciel leur bouche, leurs casques, & leurs boucliers.

Pendant qu'ils ne pensoient tous qu'à se desalterer, & que leur camp étoit en desordre, les Barbares ne voulant pas laisser échaper une occasion si favorable les attaquerent de tous côtez. Les Romains combattoient sans cesser de boire, la plûpart même avalloient le sang qui couloit de leurs blessures, & qui se mêloit avec l'eau dont ils avoient fait provision.

Le secours que le Ciel venoit de leur envoyer alloit leur être inutile, & rien ne pouvoit plus

les défendre de la fureur de leurs ennemis : mais par un bonheur encore plus surprenant que celuy qui leur étoit déja arrivé, des mêmes nuages qui faisoient tomber sur les Romains une pluye si bien-faisante, on vit sortir contre les Barbares une grêle épouvantable accompagnée de tonneres & de feux. Pendant que les premiers se rafraîchissoient, & se desalte. roient tranquillement, les autres étoient consumez par un feu que rien ne pouvoit éteindre. On raporte que quand ce même feu tomboit par hazard sur les Romains, il étoit sans effet, au lieu que la pluye qui venoit à tom-ber sur les Barbares augmentoit leur feu, de maniere qu'ils cherchoient de l'eau au milieu des caux; on ajoûte même que la phipart se faisoient de larges blessur tâcher d'éteindre

avec leur sang le feu qui les devoroit, & que beaucoup d'autres alloient se rendre aux Romains avec leurs femmes & leurs enfans, pour avoir part à cette merve lleuse pluye, qui ne de-venoit salutaire qu'en leur faveur. Pendant qu'Antonin recevoit favorablement ceux qui se rendoient à luy, ses Soldats en-core plus irritez de l'affront qu'ils avoient receu, que du souvenir du danger qu'ils venoient d'échaper, taillerent en pieces tout ce qui osa leur resister, mirent le reste en fuite, & firent beaucoup de prisonniers.

7

On parla diversement de cette délivrance; les uns dirent que l'Empereur avoit employé en cette occasion un Magicien d'Egypte nommé Arnuphis, qu'il avoit avec luy, & qui attira cet orage par ses enchantemens. Car quel moyen que parmi tant

de Payens entêtez de leurs superstitions & de leurs folies, il ne s'en trouyât pas un grand nombre qui voulussent faire honneur de ce miracle à leur Religion & à leurs Dieux? Mais ce sentiment est assez combattu, par ce que Marc Antonin nous apprend luy mesme dans son premier Livre, qu'il n'avoit aucun commerce avec les Charlatans & les Enchanteurs, & qu'il ne croyoit rien de tout ce qu'on dit des conjurations des demons & de tous les autres sortileges de cette nature.

Les autres prévenus favorablement pour l'Empereur, comme témoins de sa pieté & de sa vertu, attribuerent ce secours à ses seules prieres. On rapporte mesme qu'il dit, en levant les mains au Ciel: Seigneur, qui donnez la vie, j'implore votre secours, & je leve vers vous ces mains qui



n'ont jamais versé le sang de per-

Tt i

11

Ic

: %

ă.

in

1.

٠<u>٠</u>

2

Ce soin que les Payens curent de s'attribuer touté la gloire d'un évenement si extraordinaire & si merveilleux sert au moins à en prouver la verité: mais cette verité est d'ailleurs confirmée par tous les monumens qui peuvent conserver le plus surement à la posterité la memoire des actions des hommes. Sans craindre donc le reproche, ou d'estre trop credu+ les, ou de vouloir appuyer la Religion Chrétienne sur l'erreur & sur le mensonge, fondemens qu'elle n'a jamais connus, nous dirons qu'on ne peut avoir aucune raison solide pour rejetter le témoignage de ceux qui ont écrit dans ce mesmetemps, que le Capitaine des Gardes ayant averti l'Empereur que Dicune refusoit rien aux Chrê-

tiens, qu'il y en avoit un grand nombre dans la Legion de Melitene, Ville de Cappadoce, & qu'il devoit essayer si leurs prieres ne luy procureroient pas la délivrance qu'il n'attendoit plus d'ailleurs, l'Empereur les sit assembler, & qu'ils invoquerent tous en mesme-temps avec succès le seul veritable Dieu à qui les foudres & les vents obessissent, & qui avoit délivré leurs peres d'une infinité de dangers aussi pressans.

Antonin écrivit sur cela au Senat en faveur des Chrêtiens, & luy ordonna de punir de mort ceux qui les accuseroient; preuve tres convainquante que c'étoit à leurs senses prieres qu'il croyoit devoir le secours que le Ciel venoit de luy envoyer. Tertullien & d'autres Auteurs parlent de cette Lettre, mais elle ruinoit trop ouvertement les

prétentions des Payens, pour n'avoir pas été supprimée. C'est uniquement à cet esprit d'erreur & de mensonge qu'il faut imputer la perte d'une Lettre si glorieuse aux Chrêtiens. Celle qu'on trouve dans les Ouvrages L'Empe. de saint Justin Martyr est visireun'é blement supposée, long-temps au senat avant Eusebe la veritable Let-

3.1

٠,٠

1.7

tre d'Antonin ne subsistoit plus. Ceux qui ont écrit que cette melme Legion de Melitene fut appellée à cause de ce miracle la Legion fulminante, se sont fort trompez. Cette Legion fulminante avoit été creée par Auguste, & on luy avoit donné ce nom à cause de la foudre qu'elle portoit sur ses boucliers.

I.C.174.

L'ar née Romaine donna alors pour la septiéme fois le titre d'Imperator à Antonin, qui contre sa coûtume le receut, sans attendre qu'il luy fût décerné DE MARC ANTONIN. par le Senat 3 l'Imperatrice Faustine fut aussi honorée du titre de Mere des Armées.

Mater Caftro-

La nuit mesme d'une si heu- "". reuse journée Antonin retirases troupes d'un lieu si desavanta-geux, & se saissit des meilleurs postes où il se fortissa. Il donna ensuite quelques jours à rafraîchir son armée, & après a-voir eu par ses coureurs des nouvelles seures de la marche & de la contenance des ennemis, il tint conseil, & se mit à les poursuivre. Il les trouva campez au delà d'une riviere, entre des Villages qui fermoient leur Camp. Ses troupes passe-rent la riviere malgre la resistance des frondeurs & des gens de trait, & chargerent vivement les Barbares, qui aprés avoir soûtenu le premier effort & perdu leurs meilleurs hommes, lâcherent le pied. Les

. ....

žž:

 $\mathfrak{X}_{i}^{l}$  :

盟,

έt

÷(

٦,

i.

50 :: H

1, 8

. .

ો

Romains en firent un meurtre épouvantable, la campagne étoit semée de morts, & la plus grande peine qu'eut l'Empereur en cette occasion, sut d'arrêter la fureur du Soldat, qui en se vangeant se délassoit de toutes ses fatigues. On sit un grand nombre de prisonniers, & on amena à Antonin des Rois chargez de chaînes avec leursfemmes & leurs enfans.

Aprés cette victoire l'Empereur mena son armée vers le fleuve Granua, qui separe les Quades d'avec les Sarmates Jazygiens, les plus belliqueux de tous les Barbares, & se mit en en état de le passer. Après ce fleuve il y en avoit encore un autre, & les Sarmates occupoient le terrein qui étoit entre deux. La Legion fulminante sut commandée la premiere; elle passa sur un pont de batteaux,

renversa les Sarmates qui s'opposoient à son passage, & qui furent la pluspart ou noyez ou tuez, & planta ses Etendarts sur le bord du second fleuve. Cependant l'armée acheva de pasker, & Antonin àprés avoir fait un sacrifice marqua l'enceinte de son Camp entre les deux rivieres, & sit travailler aux retranchemens. Les Barbares étonnez luy envoyerent des Ambassadeurs, mais leurs propositions n'ayant pas été trouvées ju-stes, Antonin sit sonner la charge, & mena ses troupes au combat. La Legion Fulminante passa encore la premiere le second fleuve en presence de l'Empereur, & fondit avec tant d'impetuosité sur la Cavalerie des Jazygiens, qu'elle la mit en déroute. On fit le dégât dans toute la campagne, & l'on ramena un grand butin d'hommes &

de bétail. Les habitans de tous les lieux circonvoisins envoyerent faire des soumissions à Antonin & luy demander la paix. Il receut tous leurs ôtages, & fur l'avis qu'on luy donna que les principaux du Païs tenoient Conseil, selon la coûtume de ces Barbares, dans des lieux écartez, il s'avança, & fit tant de diligence qu'il les surprit avant qu'ils pussent estre avertis de sa marche. Ces Barbares étonnez d'une venuë si inopinée & plus remplis d'admiration que de frayeur, se jetterent à ses pieds. L'Empereur les envoya dans fon Camp, & avec ses meilleures troupes alla attaquer leur armée, qui étoit campée entre un marais couvert de roseaux & une forest. Le combat fut opiniâtre, & les Romains se porterent en cette occasion avec tant de fureur, qu'a-

Ľ,

. )

1

prés avoir rompu les Sarmates, en avoir tué beaucoup, fait un grand nombre de prisonniers, & mis en seu toute la campagne, ils alloient encore chercher avec des flambeaux ceux qui étoient cachez dans les bois & dans les marais. Antonin fit en cette occasion une chose qui luy doit faire encore aujourd'huy plus d'honneur que sa victoire, il alla luy mesme dans le bois, & dans les roseaux pour sauver ces miserables qu'il exhortoit à venir éprouver sa clemence, en se rendant à luy.

Tous ces avantages ne mettoient pas sin à la guerre, il falloit une victoire plus complete pour la terminer. Mais il étoit difficile de la remporter sur ces Barbares, qui ne combattant jamais avec toutes leurs forces, se reservoient toûjours des ressources contre l'Ennemi.

Antonin qui se voyoit déja dans la mauvaise saison, n'oublioit rien pour venir promptement à bout de ces peuples: c'est pourquoy sans s'arrêter aux Deputez qu'on luy envoyoit de toutes parts, plûtost pour l'amuser, que pour se rendre, il tâ-choit de penetrer jusques dans les lieux où ils avoient assemblé leurs plus grandes forces, - & retiré tous leurs biens. Cette entreprise étoit d'autant plus hazardeuse, qu'il y avoit une longue marche à faire, beaucoup de lieux difficiles à traverser, que ses troupes étoient continuellement harcelees par les Barbares, & qu'on n'osoit marcher que fort lentement de peur de donner dans quelque embuscade & de s'engager mal à propos en un pays inconnu. Mais enfin toutes ces difficultez furent heureusement surmontées à

ťű

ا داد

t le

i.

N,

Ţ.

Ġ

montées; Antonin arriva dans le lieu où les Sarmates s'étoient fortifiez entre le Danube qui étoit gelé & un grand bois. Et aprés avoir déliberé de la maniere dont on devoit les attaquer dans un poste si avantageux, il mit ses troupes en bataille. Les Barbares rangerent aussi les leurs. La charge sonnée, les Romains lancent leurs javelots & fondent sur les Ennemis, qui les reçoivent avec beaucoup de courage. Le combat fut long & cruel, les Ro-mains honteux de trouver tant: de resistance redoublent leurs efforts, & pressent si vivement la Cavalerie des Sarmates, qu'elle tourne enfin le dos & se jette sur le Danube. L'Infanterie de l'Empereur s'y jetta en mê-me-temps. La mêlée recommença beaucoup plus âpre qu'auparavant; les Ennemis esperant

que les Romains qui n'étoient pas si accoûtumez qu'eux à combattre sur la glace, & qui avoient beaucoup de peine à se soûtenir, ne pourroient tenir ferme, se rallierent, & tomberent sur eux de tous côtez. En effet l'Infanterie d'Antonin fut ébranlée dés le premier choc, & elle étoit perduë entierement, si les Soldats ne s'étoient servis de leurs boucliers d'une maniere fort nouvelle: ils les mirent sur la glace pour y appuyer un pied. Raffermis par cemoyen ils firene tête à leurs ennemis; & prenant le frein de leurs chevaux, & se jettant avec fureur sur leurs boueliers, & fur leurs lances, ils les serroient de si près, qu'ils les renversoient de cheval. Car ces barbares étant armez à la legere, ne pouvoient resister aux Romains qui étoient pesamment armez. De tout ce grand nom-

bre de Sarmates il n'en échapa qu'une petite partie qui se tetira dans les forts des retranchemens, ou qui se sauva dans la forêt. L'Empereur sans s'amuser à poursuivre les suyards, sit attaquer ces sorts; ils surent emportez malgré la vigoureuse resistance des ennemis qui les défendirent comme leur dernier azyle.

Aprés cette victoire, Antonin mit ses troupes en quartier d'hiver, & se retira à Syrmium qui étoit le lieu le plus commode, & le plus voisin. Pendant le sejour qu'il y sit, il écouta les plaintes que Demostratus, & Praxagoras luy porterent de la part des A- c'étoit theniens contre Herode, & celce ce celebre Rheteur, les qu'Herode luy sit contre ces qui avoit eté PreEnvoyez. Ceux-cy accusoient cepreur de Marc Antonia nie, & sur l'étroite liaison qu'il sè de Ven qu'il eue avec Verus, ils vou-

.

1

**\*** 

loient le faire passer pour complice de la pretendue conspiration que ce Prince avoit faite d'empoisonner Antonin. Et Herode accusoit Demostratus, & Proxagoras d'avoir soûlevé contre luy le peuple. Les ennemis d'Herode étoient secretement appuyez par les Quintiliens qui commandoient en Grece, qui avoient beaucoup de credit, & qui ne cherchoient qu'une occasion de se vanger de ce qu'Herode en parlant des honneurs dont Antonin les avoit comblez, & en faisant allusion à leur païs, car ils étoient originaires de la Troade, avoit dit: Ce Jupiter d'Homere n'est pas supportable d'aimer tant les Troyens. Ce mot nuisit beaucoup plus à son auteur, qu'à ceux contre lesquels il l'avoit dit. La protection des Quintiliens ne fut pas inutile à Demostratus, & à Praxagoras,

L'Empereur & l'Imperatrice leur donnerent plusieurs fois au-diance, & les traiterent avec tant de distinction, qu'Herode s'en aperçut, & ne douta plus qu'Antonin ne favorisât les Atheniens par complaisance pour Faustine, & pour une de ses filles qui s'interessoient pour eux. Un matin donc, la jalousie d'un côté & de l'autre, la vive douleur qu'il sentit d'un accident qui venoit de luy arriver, la foudre ayant tué deux belles esclaves qui le servoient, & qu'il appelloit ses filles, le troublerent si fort, que plein de rage il alla chez l'Empereur, s'emporta extremement, & luy dit avec insolence: Voilà les beaux fruits que je tire du commerce de Verus que vous avez envoyé chez moy. Appellez-vous rendre justice que de me sacrifier à la passion d'une femme & d'un enfant? Le Capitaine des

Gardes se mit en état de l'arrêter, ou de le tuer, mais Antonin l'en empêcha; & sans changer de visage, ni donner la moindre marque d'émotion, il se tourna vers ses Atheniens, & leur dit : Vous n'avez qu'à plaider votre cause, quoy qu'Herode ne soit pas presentement d'humeur à vous entendre. Demostratus parla avec tant de force, qu'il arracha des larmes à l'Empereur, qui tourna toute sa colere contre les affranchis d'Herode, qu'il trouva les plus coupables, & qu'il punit pourtant, selon sa coûtume, avec beaucoup de moderation. Il remit entierement la peine au pere de ces deux filles qui avoient été tuées de la foudre, & il dit qu'il étoit assez puni par ·la douleur que cette perte luy devoit causer.

T.

在 明明 好 的 明

Ceux qui ont écrit qu'Herode fut relegué en Epire, ont

pris sans doute pour un exil le sejour qu'une longue maladie l'obligea de faire à Oricum à son retour de la Pannonie. En effet comment accorder cet exil avec une lettre qu'Herode écrivit quelque tems aprés à l'Empereur, & où il se plaint de ce qu'il ne luy faisoit plus l'honneur de luy écrire, & luy demande qu'étott devenu le tems où dans un même jour il recevoit jusqu'à trois Courriers de sa part. Comment l'accorder encore avec la réponse d'Antonin qui l'appelle fon ami, & qui aprés avoir dit un mot de ses quartiers d'hiver, donné quelques larmes à la mort de sa femme qu'il venoit de per-dre, & parlé de sa mauvaise santé, ajoûte: Je souhaite de tout mon cœur que vous vous portiez bien, que vous ne doutiez pas de la continuation de ma bienveillance, & que vous n'ayeez point dans l'esprit que je vous

aye fait injustice en faisant punir quelques coupables, que j'ay même traitez plus favorablement, qu'ils ne meritoient. Je vous prie de n'en etre pas faché; & si je vous ay offensé en quelque autre chose, ou donné le moindre chagrin, demandez-m'en raison dans le Temple de la grande Minerve à Athenes aux mysteres des initiations: car dans le plus fort même de la guerre, le plus grand de tous mes souhaits a été d'y être initié. Dieu veuille que vous en fassiez la ceremonie. On n'écrit pas de cette maniere à un homme qu'on a banni.

ij

Z

, i

. 1

,

Ţ

3

1)

1

ìd

ij

Le Printemps ne fut pas plûtôt venu, qu'Antonin qui ne vouloit pas donner aux Barbares le tems d'assembler de nouvelles forces, se mit en campagne pour les prevenir. Il passale Danube, & battit plusieurs fois les ennemis, qui perdant ensin toute esperance de pouvoir resister à un

DE MARC ANTONIN. à un Chef qui joignoit la dillgence, & la vigilance au courage, & à la sagesse, luy envoye-rent offrir des ôtages, & luy de-mander la paix. Il n'étoit plus occupé qu'à répondre à leurs Envoyez, & à recevoir plusieurs Roys qui venoient eux-mêmes luy rendre hommage. Celuy des Sarmates luy rendit seul cent mille prisonniers qu'il avoit fait sur les Romains, & luy donna huit mille hommes de ses troupes, dont on envoya la meilleure partie contre les Anglois. L'Empereur imposoit à ces peu-ples des conditions plus ou moins dures, selon qu'ils avoient plus ou moins de pente à la revolte, & ils étoient tous en état de subir ce qu'il luy plairoit d'ordonner, de sorte que les terres des Marcomans, des Qua-

des, & des Sarmates alloient de-

An: de

la nouvelle de la revolte de Casa I.C. 169 sius, qui s'étoit fait déclarer Empereur en Syrie, ne fût arrivée dans ce tems-là. Cette nouvelle surprit l'Empereur, & releva le courage des Barbares, qui se prevalant de cette occasion, & toûjours plus jaloux de leur liberté que de leur parole, obligerent Antonin à leur remettre la plus grande partie des charges qu'il leur avoit imposées, & à faire de nouveaux traitez de paix, bien moins avantageux pour luy, que ceux qu'ils avoient jurez; & c'est sans doute par cette raison que contre sa contume il ne specifia pas les conditions de cette paix dans la lettre qu'il écrivit au Senat pour luy rendre compte de sa conduite.

> Le dessein de s'emparer de l'Empire ne pouvoit jamais être fait par un homme plus capable

.

5. F. C. C.

ŗ

que Cassius de le faire reussir. Car il avoit pour cela toutes les qualitez necessaires. Les victoires qu'il avoit remportées en Armenie, en Arabie, & en Egypte luy avoient acquis l'estime & l'amour des Soldats. Il avoit de l'audace & de la fermeté; il étoir patient dans les travaux & dissolu dans les plaisirs, prodigue de son bien, & avide de celuy des autres; il sçavoit selon les occasions être doux & severe; impie & religieux; & en fortifiant par le travail un naturel plein de finesses & de ruses, il avoit acquis une adresse merveilleuse à cacher les vices qui étoient en luy, & à faire paroître les vertus qui n'y étoient pas. C'étoit luy qui avoit rétabli la discipline dans les troupes, & il y étoit si severe & si exact, qu'il ne pardonnoit pas la moindre faute, & qu'il s'appellait i\*ij

luy-même un second Marius.

Il faisoit mourir sans quartier les soldats qui avoient pris quelque chose par force dans les lieux où ils étoient en garnison. Pendant qu'il commandoit l'armée en Allemagne, quelques Compagnies auxiliaires ayant surpris sur les bords du Danu-be un corps de trois mille Sar-mates sort en desordre, l'attaquerent, & le taillerent en pieces: mais Cassius au lieu de recompenser les Capitaines de ces Compagnies, les sit mettre tous en croix, en disant qu'ils ne devoient pas combattre sans ordre: car que sçavoient ils si ce n'é-toit point là des embûches des ennemis, & s'ils n'exposoient pas les armes Romaines à recevoir un tres-grand affront. Cette cruauté excita une furieuse sedition dans les troupes. Cassius qui entendit le bruit des Soldats

mutinez, sortit nud du lieu où il s'exerçoit; & s'adressant aux plus hardis, leur dit d'un ton ferme, & avec un visage menaçant: Tuez votre General, si vous l'osez, & à la licence ajoûtez le crime. Cette hardiesse intimida les Soldats, qui ne craignent que quand ils ne sont pas craints, & fit perdre courage aux ennemis, qui jugeant qu'une armée où l'on observoit une discipline fi exacte & si rigoureuse, qu'on punissoit même des Vainqueurs, étoit invincible, ne chercherent plus qu'à faire la paix Cassius fue encore le premier qui sit couper les mains ou les jarets aux deserteurs, & qui défendit aux foldats de porter d'autres pro-visions, que du lard, du biscuit & du vinaigre. Il faisoit luy-mê-me toutes les semaines la revûë de ses soldats, visitoit leurs armes, & leurs habits, & leur fai-

soit faire l'exercice : car il disoit que c'étoit une bonte de faire exercer des Athletes & des Gladiateurs, & de ne pas faire exercer des Soldats qui trouvent le travail bien plus supportable quand ils y sont accoûtumez. Il leur désendois sut toutes choses les superfluitez & les delices; & quand il en surprenoit quelqu'un en faute, il le faisoit camper tout un hyver. Cette severité pour la discipline avoit obligé Antonin de luy donner les legions qui s'étoient corrompues en Syrie pendant le voyage de Verus. Voicy une Lettre que l'Empereur écrivit sur cela à un de ses Lieutenans.

tr u

Fay donné à Cassus les Legions que les débauches de la Syrie, & de Daphné avoient entierement corrompuës, & que Cesonius Vestilianus avoit trouvé comme noyées dans les bains chauds. Je croy que vous

approuverez ma conduite, sur tout connoissant vous-même Cassius pour un komme de la severite, es de la discipline des anciens Cassins. Car ce n'est que par-là que les Soldats peuvent être gouvernez. Vous sça-vez ce Vers st celebre d'un bon Poë-Ennius. te: La discipline ancienne, & l'ancienne severité sont les seuls soûtiens de l'Empine. Faites seulement que les convois ne manquent pas à mon armée; & si je connois bien Cassius, je wous réponds qu'ils ne seront pas perdus.

La réponse que ce Lieucnant fit à l'Empereur fert encore à faire connoître les moeurs :, & la reputation de Cassius : la

voicy.

Vous avez tres bien fait de donner les Legions de Syrie à Cassius: car rien n'est plus necessaire à des Soldats torrompus par les delices des Grecs, qu'un General un peu severe, il leur auta bieneut retran-

ché leurs bains chauds, & arraché les essences & les fleurs dont ils se parfument. Les vivres pour l'armée sont prêts, rien ne manque sous un bon Capitaine: car on ne demande & on ne dépense que peu.

ō

Zij

Ce Cassius avec ses mœurs severes étoit pourtant Syrien, fils de cet Heliodore, qui à cau-se de sa grande habileté dans la Rhetorique étoit parvenu à être Secretaire d'Adrien, & avoit été en suite Gouverneur d'Egypte.

Mais la fortune qui ne sçauroit changer la naissance des hommes, leur donne d'ordinaire l'envie de la deguiser. Cassius ne se vit pas plûtôt dans quelque élevation, qu'il s'avisa de se faire descendre de cet ancien Cassius qui conjura contre Cesar: car la conformité des noms fait souvent plus des deux tiers de la preuve. Aprés avoir sondé sa genealogie sur cette confor-

DE MARC ANTONIN. mité, il voulut l'établir, & la confirmer, en imitant celuy dont il se disoit descendu: comme luy il avoit une haine fecre-te contre le nom d'Empereur, & disoit qu'il n'y avoit rien de plus insuportable que ce nom qui ne pouvoit jamais être éteint : car celuy qui l'éteignoit le faisoit toûjours revivre; & il se piquoit comme luy, de vouloir retablirl'ancienne Republique: Que les Dieux favorisent seulement le bon parti, disoit-il d'ordinaire, les Cassius rendront encore à la Republique toute son autorité. Cette haine fortifiée par une ambition demesurée, & flatée par quelques predictions de Devins, qui ne manquent jamais dans ces rencontres, avoit pensé éclater dés le tems même d'Antonin le Pieux; Cassius, quoy qu'alors fort jeune, avoit conspiré contre luy: mais Heliodore, hom-

me plein de sagesse, & de gravité étoufa cette conspiration des sa naissance, esperant que fon fils deviendroit plus lage, & se corrigeroit avec le tems; Cassius pendant la vie de son pere sit semblant d'avoir prosité de ses avis, mais cette contrainte ne sit qu'irriter sa passion qui devint enfin si forte, qu'il ne pouvoit presque plus la cacher. L'Empereur Verus fut le premier qui s'en aperçut dans son voyage de Syrie, & ravi d'avoir trouvé cette occasion de perdre un homme, qui par ses grands exploits avoit excité sa jalousie, il en écrivit en ces termes à Antonia.

٢.

 $w_{i}$ 

1.58

1...

Ĺ,

ÅD.

. i j.,

û

117

ă,

Cassius aspire à la Royauté, comme cela m'a paru, & comme cela avoit déja paru sous le regne de mon Ayeul votre perc. Je vous prie donc de le faire observer, tout ce que nous faisons luy déplait, & il

amasse de grandes richesses: il se moque ouvertement de l'amour que nous avons pour l'étude, & nous apelle, vous, une vieille Philosophie ridée, & moy, un petit débauché. Voyez donc ce que vous avez à faîre, je n'ay aucune haine contre luy: mais prenez bien garde que vous & vos enfans ne vous trouviez mal un jour d'avoir souffert dans vos armées un homme que les Soldats écoutent volontiers, & qu'ils voyent avec plaisir.

Antonin imputa ce soubçon à la jalousie de Verus, ou à quelque haine particuliere, & luy

répondit.

J'ai lu votre Lettre qui est plus digne d'un homme soubçonneux & timide que d'un Empereur, & qui fait tort à notre regne: si les Dieux ont resolu de donner l'Empire à Cassius, il n'est pas en notre pouvoir de l'empecher; vous sçavez le mot de votre ayeul Adrien: Per-

sonne n'a jamais tué son successeur ; & si c'est contre l'ordre des Dieux qu'il aspire à la Royanté, il se perdra luy-meme, sans que nous devenions cruels. Ajoûtez a cela, qu'il n'est pas aisé de faire le procez à un homme que personne n'accuse, & qui, comme vous dites, est si aime des Soldats. D'ailleurs dans les crimes de leze-Majesté, le Public croit presque toùjours, qu on fait injustice à ceuxmêmes qui en sont visiblement convaincus. Avez-vous oublié ce qu' Adrien disoit sur cela: Il n'y a rien de plus malheureux que la condition des Princes: on ne croit jamais qu'on ait conspiré contre eux, que quand on les voit assassinez. Domitien est le premier qui a dit ce beau mot, mais j'ai mieux aimé vous le citer d'Adrien, parce que les mots des Tyrans n'ont pas tant de poids & d'autorité que ceux des bons Princes. Que Caf-

a.

1

i Ai t

:: ]

in

Ľ,

100

sus ait donc ses mœurs & ses mainieres, sur tout puisqu'il est grand Capitaine, severe, vaillant & necessaire à l'Etat. Car pour ce que vous insinuez dans votre Lettre, que sa mort peut seule mettre mes enfans en sureré, que mes enfans perissent, si Cassius merite plus qu'eux d'ètre aimé; & s'il est plus expedient pour la Republique que Cassius vive que les enfans d'Antonin.

L'évenement seul sit connoître à l'Empereur que Verus avoit bien jugé des desseins de Cassius, & qu'il l'avoit mieux connu que luy: mais il est ordinaire à la vertu de juger toûjours savorablement des autres,

L'amour que les Peuples avoient pour Antonin rendoit bien difficile l'execution des desseins de Cassius; & quelque appuyé qu'il fût des peuples d'Egypte & de Syrie, il n'en se-

..g.

Ŀ

3

3(

å.

ij

ţ.,

Ü

roit jamais venu à bout, s'il ne. s'étoit servi de la fausse nouvelle qui courut de la mort d'Antonin. On a prétendu même qu'il avoit supposé cette nouvelle, & que Faustine voyant son mary vieux & cassé par les maladies, & par les fatigues, & son fils Commode trop jeune pour luy succeder, & craignant elle-mê-me de tomber du Trône, étoit d'intelligence avec luy, & par un trait de politique fort extraordinaire, avoit reveillé son ambition en luy offrant son lit avec l'Empire qu'elle prétendoit conserver par ce moyen à ses enfans. Mais il n'y a pas d'apparence que Faustine eût pris de si fausses mesures, & il ne faut que le caractere seul de Cassius pour la justisser. Quoy qu'il en soit il publia la nouvelle de cette mort avec toutes les marques d'un affliction tres-

sincere, & il y ajoûta que l'armée de Pannonie ayant trouvé Commode trop jeu-ne pour être Empereur, l'a-voit nommé en sa place. Il n'en fallut pas davantage pour se faire confirmer ce titre; & aprés avoir disposé des principales Charges de l'armée qu'il donna à ses amis, il songea à s'assurer de tout ce qui pouvoit luy faire tête, & soûmit en peu de tems tout le Pays dépuis la Syrie jusqu'au mont Taurus, En même tems il écrivit à son fils qui étoit Gouverneur d'A-oui son lexandrie cette Lettre qui étoit Druncia comme une espece de manifeste. Il n'y a rien de plus miserable qu'un Etat qui nourrit dans son scin ces sortes de gens, que toutes les richesses du monde ne pourroient assouvir. Marc Antonin est assurement un tres-bon homme, mais pour un vain titre de clemence il souffre

1

i.

L ;

1 1

l.

: 2

.

.

ceux dont il n'approuve pas luymème la vie. Où est ce Cassius dont nous portons inutilement le nom? Où est Caton le Censeur? Où est la discipline de nos Ancètres? Elle est morte, avec ces grands hommes, & aujourd'huy on ne la cherche meme plus. Antonin s'amuse à philosopher; il recherche quelle est la nature des élemens, & celle de l'ame, il parle tout le jour de ce qui est honniete & juste, & n'a aucun soin de la Republique. Vous voyez donc que pour luy faire reprendre son ancienne forme, il faut necessairement employer le fer & le feu. Quoy je souffrirois ces Gouverneurs de Provimce, s'il faut appeller Gouverneurs & Proconsuls des gens qui croyent que le Senat & Antonin ne leur ont donné les Provinces qu'afin qu'ils s'y enrichissent, & qu'ils y vivent dans les plaisirs. Vous avez ouy dire que le Capitaine des Gardes de nôtre Philo-Sophe

fophe n'étoit qu'un miserable la veille de son élevation à cette dignité, & que tout d'un coup il est devenu fort riche. D'où pensezvous que viennent ces richesses si ce n'est des entrailles de la Republique, & des biens des particuliers?
Mais à la bonne heure qu'ils soient si opulents, le Tresor public s'enrichira de leurs dépoüilles. Que less Dieux favorisent seulement le bon parti, les Cassius rendront encore à la Republique toute son autorité.

Martius Verus Lieutenane. General qui, comme je l'ay déja dit, avoit eu beaucoup de part aux victoires que Cassius avoit remportées en Armenie, & qui commandoit alors en Cappadoce, dépêcha des Courriers à Antonin. Ce Prince craignant que Cassius ne trouvât moyen de se faisir de Commode, ou de s'en défaire, écrivit d'a-

bord secretement à Rome pour le faire venir, & tâchoit cependant de cacher cette nouvelle à ses troupes: mais dés qu'il sçût qu'elle étoit divulguée, que le camp en étoit émû, & que les Soldats faisoient des assemblées. il les fit appeller, & leur parla en ces termes. Mes Compagnons, je ne viens icy ni pour me facher, ni pour me plaindre: car que sertil de se facher contre la Providence qui dispose de tout comme il luy plait? Peut-êire que les plaintes pourroient être plus permises quand on souffre injustement comme je fais. En effet n'est-il pas bien facheux d'être incessament jetté comme par des tempestes, dans de nouvelles guerres ? Et bien horrible de se voir engagt à une guerre civile? Mais n'est-il pas encore & plus facheux, & plus borrible de voir qu'il n'y a plus de fidelité parmi les bommes, & qu'un de ceux que

ä,

Ò,

1

i,

Ţ

Ġ

4

ij

1

# de Marc Antonin.

je croyois le plus dans mes interèts s'est soulevé contre moy sans que je luy aye jamais fait la moindre injustice, & que j'aye manqué es quoy que ce soit à son egard? Où est desormais la vertu qui pourra être en suresé? où est l'amitié qu'on trouvera fidelle? La bonne foy n'est-elle pas morte, & que peut-on esperer des hommes après cela? Si ce danger ne regardoit que moy-seul, je ne m'en mettrois pas fort en peine, car je ne suis pas immortel; mais comme c'est une revolte publique, nous sommes tous menacez également. Je voudrois bien que Cassus voulut venir ity, & que nous vuidassions tous nos differends devant vous, ou devant le Senat dans les formes ordinaires de la justice. Car sans combat de tout mon cœur je luy cederois l'Empire, si on jugeoit que ce fat une chose utile à l'Etat. Ce n'est que pour l'Etat que je supporte vani de travaux depuis fi long-tems, & que je m'expose à tant de fatiques. Ce n'est que pour luy que je vis depuis si long-tems éloigné d'Italie, vieux & infirme comme je suis, & que je ne prends ni un seul repas sans chagrin, ni un seul moment de sommeil tranquille. Mais Cassius ne consentiroit jamais à cette proposition: car comment se fieroit-il à moy aprés sa noire perfidie? Cependant mes Compagnons, prenez courage, les Ciliciens, les Syriens, les Egyptiens, & les Juifs n'ont jamais été, & ne feront jamais si vaillants que vous, quand ils servient autant au dessus de vous en nombre, qu'ils sont presentement au dessous ; Cassius luymème, tout grand Capitaine qu'il est, & aprés toutes les grandes a-Etions qu'il a faites, ne doit être compté pour rien: car que peut faire un aigle qui ne mene au combat que des colombes, & un lion qui ne mene que des biches? D'ailleurs

i n

Ġ,

1

Ţ

iş,

ŧ,

ce n'est pas Cassius qui a viincu les Arabes & les Parthes, c'est vous. Et quelque reputation qu'il ait acquise dans cette guerre, n'avez-vous pas Martius Verus qui ne luy cede en rien, & qui a autant ou plus contribué, que luy à toutes nos victoires? Mais à l'heure qu'il est Cassius a peut-être appris que je suis en vie, & s'est re-penti de sa temerité: car s'il ne m'avoit crû mort, il n'auroit jamais fait cette entreprise. Et quand il y persisteroit encore, dés qu'il apprendra que nous marchons contre luy, la crainte & la honte luy feron: également tomber les armes des mains. La scule chose que j'apprehende, mes compagnons, c'est que Cassius n'ayant pas le front de soutenir notre presence, & de paroitre à nos yeux, ne se tuë luymême, ou que quelqu'un sçachant que nous allons le combattre, ne pous rende ce méchant office. & ne

me ravisse le prix le plus glorieux que je puisse attendre de ma victoire. Quel est donc ce prix? De pardonner à un ennemi; de témoigner de l'amitié à un homme qui a violé tous les droits de l'amitie, & de demeurer sidele à un perside. Cela vous paroitra peut-ètre incroyable, mais vous ne devez pas laisser d'en etre persuadez: car enfin tout ce qu'il y a de bien n'a pas entierement quitté la terre, & il nous reste encore quelques traces de l'ancienne vertu. Si les Dieux me font la grace de mettre une heureuse fin à ces desordres, j'aurai la satisfa-Hion de vous faire voir ee qui vous paroit presentement impossible, & je tirerai au moins ce bien de ce grand mal, c'est que je convaincrai les hommes de cette importante verité, qu'on peut faire un bon usage, meme des guerres civiles.

i

3

i n

11

ig

3

Ę

Ìĝ

2

1,1

Il écrivit la même chose au Senat, qui déclara Cassus en

nemi public, & confisqua tous ses biens au profit de la Ville, l'Empereur n'ayant pas voulu que ce sût au sien. Commode 10.179 arriva cependant à l'armée; Antonin luy donna d'abord la puissance du Tribunat, & aprés avoir tout disposé pour la marche des troupes, il alla en Italie pour prendre l'Imperatrice, & ses autres enfans, qu'il vouloit mener à ce voyage. Etant arrivé au mont d'Albe, il écrivit ce billet à Faustine.

Verus m'écrivoit la verité, quand il me donnoit avis que Cafsus vouloit usurper l'Empire. Je croy que vous avez où p arler de ce que les Devins luy ont predit. Venez donc au mont à Albe où je vous attens, afin que sous le bon plaisir des Dieux nous parlions de nos affaires, & ne craignez rien.

Faustine luy sit cette réponse. l'irai demain au Mont d'Albe.

comme vous me l'ordonnez: cependant je vous exhorte, si vous aimez vos enfans, à exterminer tous ces rebelles; c'est une méchante coûtume à laisser prendre aux Capitaines & aux Soldats, qui vous oppriment ensin immanquablement, si vous ne les prevenez.

r

2

19

4

ľ

ł

Faustine n'ayant pû partir pour aller au Mont d'Albe, Antonin luy écrivit de se rendre à Formies où il devoit s'embarquer, mais la maladie de leur sille aînée l'ayant retenuë à Rome; elle luy écrivit cette

Lettre.

Dans la revolte de Celsus l'Imperatrice Faustine ma mere exhortoit Antonin notre pere à avoir,
premierement de la pieté pour les
siens, & ensuire pour les étrangers:
car un Empereur ne peut pas se dire
pieux, quand il n'a pas soin de sa
femme, & de ses enfans. Vous
voyez l'age & l'état de notre fils
Commode;

Commode; nôtre Gendre Pompeja: nus est vieux & étranger. Voyez donc ce que vous avez à faire de Cassius, & de ses complices. N'épargnez point des traîtres qui ne vous ont point épargné, & qui n'auroient épargné ni moi, ni nos enfans, s'ils étoient venu à bout de leur entreprise. Ie vous suivrai incessament. La maladie de Fadille m'a empêché d'aller à Formies, mais si je ne puis vous y aller trouver, j'espere de vous joindre à Capouë; le bon air de cette ville nous remettra moy & mes enfans. Ie vous prie d'envoyer à Formies vôtre Medecin Soteridas : car je n'ai aucune confiance en Sositheus qui ne sçait pas traiter un enfant.

Calphurnius m'a rendu toutes vos lettres bien cachetées: j'y ferai réponse, si mon départ est retardé, & je vous enverrai notre fidele Cœcilius, qui aura ordre de vous apprendre de bouche tout ce que la

femme de Cassius, ses enfans, & fon gendre disent de vous, & que je ne puis écrire.

Cassius qui étoit trop habile pour ne pas fçavoir que les grands crimes voulent être executez promptement, travailloit à attirer la Grece dans son parti pour s'ouvrir plus surement le chemin d'Italie. Prevoyant donc que le credit, & l'éloquence d'Herode luy seroient utiles à ce dessein, il n'oublioit rien pour le gagner, & pour reveiller dans son esprit tout le ressentiment qu'il croyoit, qu'il avoit eu contre Antonin. Mais Herode sans écouter ses propositions, & sans achever de lire ses lettres, luy fit cette reponse & la scule qu'il meritoit,

3

Ţ

į.

ï

1

Ģ

14

cune ville considerable, ni acti-

rer à son parti que des hommes perdus de debtes, & de vices. Ce mauvais succez commença à le décrediter parmi ses Soldats, & enfin après avoir plûtost son-gé qu'il étoit Empereur, que l'avoir été effectivement, il fut tué trois mois & six jours aprés sa revolte. On porta sa tête à l'Empereur, & elle luy fut presentée dans le tems qu'il passoit à Formies. comme on peut le voir par la réponse qu'il sit à la lettre que Faustine luy avoit écrite aprés qu'elle eût reçu la nouvelle de la mort de Cassius. On ne peut témoigner, ma chere Fauftine, plus de tendresse & de pieté que vous en faites paroitre pour may, & pour nos enfans. Fai lû & relû & Formies la lettre par laquelle vous m'exhoriez à punir les complices de Cassius. Mais pour moy j'ai resolu de pardonner à ses enfans, à sa 1\* ij

femme, & à son gendre; & je vass écrire au Senat, asin que leur profcription ne soit pas trop dure, ni leur punition trop severe. Car il n'y a rien qui rende si recommandable un Empereur Romain, que la clemence. C'est elle qui a élevé Cesar & Auguste au rang des Dieux, & qui a fait meriter le nom de Pieux à notre pere. Ensin si cette guerre avoit pû se terminer selon mes souhaits, Cassius même n'auroit pas été tué. Soyez donc en repos. Les Dieux prennent soin de mov.

C'est un Les Dieux prennent soin de moy, Vers d'Horà. Es ma pieté leur est agreable. Fai nommé nôtre gendre Pompejanus Consul pour l'année prochaine.

Cette clemence étoit admirée des uns, & condamnée des autres. Un de ces derniers ayant pris la liberté de demander à Antonin ce qu'il pensoit qu'eût fait Cassius s'il eût vaincu, il luy sit cette réponse: Nous n'avans pas si mal servi les

İ

٦,

j.

Dieux, & nous n'avons pas vécu de maniere, que nous ayons dù craindre que Cassius nous vainquit.

Il compta ensuite les Princes qui avoient été chassez ou défaits par des rebelles, ou tuez par leurs sujets, & montra qu'-. ils s'étoient attiré leur malheur. par leurs cruautez, ou par leur. mauvaise conduite. En effet, ditil, Neron, & Caligula ont ét**é** les seuls Auteurs de leur infortune; Othon & Vitellius n'ont pas eu le. courage de regner ; & Galba s'est. perdu par son avarice. Il ajoûta, qu'on ne trouveroit presque pas de bon Prince qui eut eu un parcil sort, & cita pour exemples Auguste, Trajan, Adrien, & Antonin le Pieux, qui avoient triomphé de leurs ennemis domestiques, dont la plûpart avoient, été tuez contre les ordres du vainqueur, ou à son insçu. Il feroit à souhaiter que cette ma-

ķ

Ą

1797

1

dq

Ř ()

6

(43)

. .

· Lit

ű j

177

10

30

21

74

xime fût vraye: mais on n'a que trop éprouvé dans les siecles suivans, qu'elle ne l'est pas toûjours. Antonin écrivit ensuite au Senar, & voicy ce qui nous reste de sa lettre; Enfaveur donc de ma victoire, vous avez donné à mon gendre Pompejanus vôtre agrément pour le Consulat. Il y a deja long tems que son age auroit du être honort de cette dignitt, s'il ne s'étoit presente des hommes d'un tres grand merite, envers lesquels il étoit juste que la Republique s'aquitat de ce qu'elle leur devoit. Pour ce qui regarde la revolte de Cassius, je vous prie, & je vous conjure de vous départir de vôire severité ordinaire, & de ne pas faire ce tort à ma piete, & à ma clemence, ou plûtost à la vôtre, de condamner personne à la mort. Qu'aucun Senateur ne foit puni, qu'on ne verse le sang d'aucun homme noble: Rappellez les exilez, & que

les proscripts jouissent de leurs biens. Plut à Dieu pouvoir aussi retiren du tombeau ceux, qui sont morts? Car je n'approuve nullement la vangeance qu'un Empereur prend de ses injures particulieres : elle paroit toùjours trop grande, quelque juste qu'elle soit. C'est pourquoi vous pardonnerez aux enfans de Cassius, à sa femme, & à son gendre. Mais, que dis-je, vous pardonnerez? Eb, ils n'ont rien fait : qu'ils vivent donc en repos, & qu'ils sentent qu'ils vivent sous le regne de Marc Antonin. Qu'on leur rende le bien de le ur famille, qu'ils ayent leur or, leur argent, & leurs membles; qu'ils soient riches sans craime, & dans un entiere liberté ; & que par tout où ils iront, ils y portent des marques de ma pieté, & de la vôtre. Ce n'est pas une grande clemence que de pardonner aux enfans, & aux femmes des proscripts, je vous prie de faire davantage pour l'as mour de moy; delivrez de la mort, de la proscription, de la crainte, de la haine, de l'infamie; en un mot mettez à couvert de toutes sortes d'injures tous les complices qui sont du torps des Senateurs, & des Chevaliers, & donnez cela à mon regne, asin que dans le crime de leze-Majesté on approuve, ou du moins que l'on excuse ta mort de ceux qui ont été tuez dans le desordre de la guerre.

La lecture de cette lettre fut suivie de mille acclamations, & de mille benedictions. Cependant l'Empereur aprés avoir fait enterrer la tête de Cassius, & témoigné la douleur qu'il avoit de sa mort, continua son voyage pour achever d'appaiser cette revolte, & de faire rentrer dans leur devoir les peuples, & l'armée d'Orient. Il commença par l'Egypte, & pardonna à toutes les Villes qui avoient pris le par-

ti de Cassius, il laissa même à Alexandrie une de ses filles pour gage de son amitié.

pour gage de son amitié. En arrivant à Pelusium il trouva qu'on y celebroit à l'honneur de Serapis des fêtes où l'on accouroit de tous les côtez de l'Egypte, & qui donnoient lieu à mille débauches, & à mille excez; sans craindre donc le murmure des peuples qui ne souffrent pas volontiers qu'on touche à leur Religion, il abolit ces fêtes, & ordonna que les sacrifices du Dieu seroient faits en particulier par les Prêtres, fans que le peuple y pût assister. Par tout où il passoit, il alloit dans les Temples, dans les écoles, & dans tous les lieux publics, & instruisoit les peuples, en s'entretenant familierem nt avec eux, & en leur expliquant les plus grandes difficul-tez de la Philosophie, de sorte

qu'il laissa par tout des marques de sa sagesse.

La premiere chose qu'il six en Syrie, ce fut de brûler toutes les lettres qui avoient été trouvées dans le cabinet de Cassius, afin de n'être pas sorcé malgré luy de hair quelqu'un. D'autres prétendent que Martius Verus, que l'Empereur avoit envoyé devant luy en Syrie, dont il luy avoit donné le Gouvernement pour le recompenser de sa fidelité, les avoir déja brûlées de sa propre autorité, disant que cela seroit agreable à l'Empereur; mais que s'il avoit le malheur de luy déplaire, il ne seroit pas fâché de mourir pour sauver la vie à tant de gens. Cet exemple de l'a-mour du prochain est bien rare dans un Payen, mais je ne sçai s'il n'est pas aussi rare dans un Courtisan.

Sur la fin de cette année, Antonin fut proclamé Imperasor pour la huitième fois, car les medailles joignent ce viii, titre avec la xxix. année de sa puissance Tributienne.

Faustine mourut dans ce voya- An. de ge au pied du mont Taurus. 1.6.176. Antonin sut sensiblement touché de sa mort ; & le Senat croyant qu'elle l'auroit aigri contre les complices de la revolte, & qu'il ne pouvoit rece-voir de plus grande consolation que de les voir immoler à sa douleur, augmenta sa severité par complaisance, & par state-rie, vices qui souvent ne re-gnent pas moins dans les compagnies les plus illustres, que dans le cœur des particuliers. Mais l'Empereur averti de cette disposition du Senat, luy écrivie une seconde fois pour l'assurer que cette severité ne serois

qu'irriter sa douleur, il les pria de ne faire mourir personne, & sinit sa lettre par ces paroles: Si je ne puis obtenir de vous la vie de tous les complices, vous me ferez, souhairer la more.

Afin qu'il n'arrivât plus de semblables revoltes, il ordonna qu'à l'avenir personne ne commanderoit dans la Province où

il séroit né.

De tous les enfans de Cassius, l'aîné appellé Mecianus Gouverneur d'Alexandrie sut tué dans son gouvernement le même jour que son pere le sut en Syrie. Heliodore sut seul envoyé dans une ssel, les autres surent simplement bannis, & on leur laissa leur bien. Sa sille Alexandra & son mari Druncianus eurent la liberté de se retirer où ils voudroient, ou de demeurer à Rome. Antonin leur conserva tous leurs privileges, & eut

toûjours tant d'égards pour eux que dans un grand procez qu'ils eurent devant le Senat, il défendit à leurs parties de leur reprocher ni directement, ni indirectement les malheurs de leur famille, & qu'il en fit condamner à l'amande pour y avoir

manqué.

Cependant le Senat qui vid, qu'il ne pouvoit faire sa cour au Prince par ses cruautez; tâcha de la faire en inventant de nouveaux honneurs pour Faustine. Il ne se contenta pas de luy élever un temple: il luy sit faire une statuë d'or, & ordonna que toutes les fois que l'Empereur iroit au theatre, on placeroit cette statuë dans le lieu d'où l'Imperatrice avoit accoûtumé de voir les jeux, & que les principales Dames Romaines seroient autour de son siege. Mais voici une espece de

flaterie bien plus nouvelle, il décerna à Antonin & à Faustine des statuës d'argent, les sit placer dans le Temple de Venus, & leur érigea un autel, où il ordonna que toutes les silles de Rome iroient faire des sacrisices le jour de leurs nôces avec leurs siancez,

Antonin remercia le Senat de tous ces honneurs, & de son côté, à l'exemple d'Antonin le Pieux, il fonda une societé de filles, qu'il fit élever à ses dépens, & qu'il appella Faustinienes, & bâtit un Temple à sa femme dans le Bourg où elle étoit morte. Ce temple eut en suite un sort digne de la Divinité qui y présidoit: car il sut consacré à l'Empereur Heliogabale qui étoit le veritable Dieu de l'impureté.

Aprés avoir rétabli le calme dans l'Orient, Antonin reprie

le chemin de Rome. Il sit quelque sejour à Smyrne; & comme sout le monde l'étoit allé saluer, il se souvint un soir qu'il n'avoit pas vû Aristide, & craignit de l'avoir negligé: car c'étoit une de ses principales maximes de distinguer, & d'honorer toû-jours la vertu, & de traiter chacun selon son merite, Il témoigna son inquietude à ses Courtisans, & sur tout aux Quintiliens, qui étoient Gouverneurs de la Grece. Ils l'assurerent qu'Aristide n'étoit pas venu, car ils n'auroient pas manqué de le demêler dans la foule; & de le luy presenter. En effet ils le luy amenerent le lendemain. Des qu'Antonin le vid, Aristide, luy-dit-il, d'on vient que vous avez tant tardé à nous venir voir? Jetrivaillois, répondit Aristide, & vous sçavez mieux que personne, que quind on

travaille, l'esprit ne peut souffrir que rien vienne interrompre sa meditation. L'Empereur charmé de ce caractere simple, & naturel, luy dit: Quand vous entendrons-nous donc? Vous n'avez, repliqua Aristide avec la même liberté, qu'à me donner aujourd'huy un sujet, & vous m'entendrez demain; car nous ne sommes pas de ceux qui hazardent leurs discours, mais de ceux qui les travaillent: je vous demande seulement la permission de faire entrer tous mes amis. Je le veux, dit l'Empereur. Mais à condition, ajoûta Aristide, qu'ils battront des mains tant qu'il leur plaira, qu'ils applaudiront, & qu'ils crieront comme si vous n'étiez pas present. Oh pour cela, repartit l'Empereur en souriant, c'est ce qui dépendra de vous, vous en sérez le maître. Aristide prononça le lendemain l'éloge de la ville de Smyrne avec

avec beaucoup de succez, nous avons encore cette Oraison parmi ses ouvrages.

De Smyrne l'Empereur alla à Athenes, où il fut initié selons ses souhaits aux grands mysteres de Cerés, qui étoit la plus solennelle, & la plus religieuse de toutes les devotions des Payens. Car pour y être admis, il falloit avoir toûjours mené une vie tres innocente, & n'avoir pas le moindre crime à se reprocher. C'étoit même la coûtume de s'y preparer par un examen general qu'on faisoit devant un Prêtre commis pour juger de l'état de ceux qui se presentoient.

Il fit beaucoup d'honneurs aux Atheniens, & établit dans leurville des Professeurs de toutes sortes de Sciences avec de gros appointemens; leur sit à tous des presens magnisiques, & leur

accorda beaucoup de privileges, & d'immunitez. En repassant la mer, il essuya une horrible tempeste où il pensa perir. Dés qu'il sut à Brindes, il quitta l'habit de guerre, & lesit quitter à tous ses soldats qui sous son regne ne surent jamais vûs qu'en robe dans l'Italie.

Il fut reçuà Rome avec toubord parce qu'il avoir esté prés de huit ans absent, il distribuz à tout le peuple huit pieces d'or par tête; leur remit tout ce qu'ils devoient au Tresor public & particulier depuis soixante ans, sit brûler au milieu de la place tous leurs billets, donna à fon fils Commode la robe virile, le sit Prince de la jeunesse, l'associa à l'Empire. triompha avec luy, le nomma Consul pour l'année suivante, & pour honorer son Consulat,

DE MARC ANTONIN. suivit à pied son char aux jeux du Cirque. Il se retira en suite pour quelque tems à Lavinium entre les bras de la Philosophie, qu'il appelloit sa mere, en l'op-posant à la Cour qu'il nommoit sa maratre. Il avoit toûjours dans la bouche ce mot de Platon: que les peuples servient heureau, files Philosophes esvient Rois, on fe les Rois étoiens Philosophes. Cependant comme il scavoit bien qu'un peuple victorieux & paisible, ne peut se passer de spectacles, & que la prudence veut
même qu'on l'amuse par des
jeux innocens, pour le délasser de son travail; & pour l'empê-cher de penser à des nouveautez qui sont roûiours functies à la Republique, il luy en donna de magnifiques, quoyque na-turellement il prît luy-même peu de part à ces divertisse-

mens.

Pendant que Rome joüissoir de la presence de son Empereur & des delices de la paix que ses travaux luy avoient procurée, Smyrne sut ruinée par le seu, & par un tremblement de terre, qui accabla sous les ruines I. C.177. de ses édifices la plus grande partie de ses habitans. Aristide écrivit sur cela de luymême à l'Empereur une lettre s'empêcher de pleurer en la li-fant, & que sur l'heure même il donna ses ordres, établit les fonds necessaires, & commit un Senateur pour faire rebâtir cette ville de maniere qu'elle n'eût aucun sujet de regreter son ancienne magnificence. Les habitans de Smyrne pleins de recon-noissance pour Aristide, luy éri-gerent une statuë de bronze au milieu de la grande place. Chose assez singuliere, & qui seule

# DE MARC ANTONIN.

peut marquer un siecle heureux, l'honneur qui étoit dû à la seule liberalité du Prince, fut rendu tout entier à l'éloquence de l'Orateur. Antonin recompensa en cette occasion la sidelité de Smyrne, & les services qu'elle avoit rendus. Car dans la revolte des Parthes, Atidius Cornelianus qui commandoit en Syrie ayant été chassé & blessé, & ses troupes pillées, & mises en fuite, Smyrne les recueillit, enterra Cornelianus qui mourut de ses blessures, & le peuple se piqua à l'envi de bien traiter les Soldats, & leur donna à tous des habits, des armes, & de l'argent, comme Venuse avoit fait autrefois à ceux qui s'étoient sauvez de la défaite de Cannes. Ce que l'Empereur sit pour Smyrne, il l'avoit déja fait en Italie, & ailleurs pour plusieurs autres vil-les qui avoient eu le même sort,

#### LA VIE

comme Carthage, Ephese, & Nicomedie.

Les dépenses de ses spectacles, les presens qu'il fit au peuple, les sommes immenses qu'il donna pour faire rebâtir les villes ruinées par les tremblemens de terre, & par le feu, & les remises qu'il sit au peuple des impôts dans ses necessitez les plus pressantes, sussissement détruire le reproche qu'on luy a fait de n'être pas liberal. Il étoit veritablement fort économe, & à l'exemple de son pere Antonin le Picux, il menageoit avec béaucoup de soin ses sinances; mais lorsqu'il s'agissoit de la gloire de l'Erat, ou du soulagement des peuples, il poussoit ses largesses jusqu'à la prodigalité, persuade que ce sont les seules occasions où il est permis aux Princes d'être prodigues, & que l'avarice est alors un mal tres-

DE MARC ANTONIN. dangereux. Il avoit même accoûtumé de dire que les sujets qui voient un Prince liberal en public, & menager dans fon domestique, payent les Charges a-vec plus de joye, parce qu'ils sont convaincus que ses riches-ses sont la source de leur abondance, & de leur felicité. Le peu de justice qu'on rendoit sur les que le peuple honore du beau nom de liberalité, celles

cela à Antonin ne doit pas surprendre : les largesses mal en-tenduës des Princes sont les seuque reglent la raison & la prudence passent pour avarice dans son esprit: car il n'a jamais con-nu la difference qu'il y a entre donner & perdre, & il ne juge des dons que par son avidité. Il est certain que Rome n'avoit jamais eu un Prince si bien-faisant, qu'Antonin, aussi fut-il le premier qui bâtit un Temple à

#### LAVIE

la Déesse qui preside aux bienfaits, & qui étoit peut-être la
seule vertu à qui les Romains
n'avoient point encore rendu de
culte. Mais il n'appartenoit d'introduire ce culte nouveau qu'à
celuy qui en sçavoit si parfaitement toutes les ceremonies, &
tous les usages, & qui les pratiquoit sans aucune interruption.
Les medailles marquent qu'il
reçut sur la fin de cette année
pour la neuvième sois le titre
d'Imperator, qu'elles joignent
avec la xxxi. année de sa puissance Tribunitienne.

Fabia, dont il a déja été parlé, qui avoit été la maîtresse de Verus, quoy qu'elle sût sa sœur, & qui n'avoit pas moins d'ambition que d'impudence, tâchoit de tirer de ses appas mourants un dernier service, & n'oublioit rien pour obliger Antonin à l'épouser. L'Empereur qui la connoissoit

# DE MARC ANTONIN.

noissoit mieux qu'il n'avoit connu Faustine, & qui d'ailleurs ne songeoit en aucune maniere à se remarier, resista toûjours à ses sollicitations. On a écrit que pour ne pas donner une maratre à ses enfans, il prit une concubine. Il n'est pas toujours bien sûr de vouloit refuter ce qu'on d't des hommes, sous pretexte que cela est contraire à leurs discours: car il n'y a pas toûjours une harmonie parfaite entre leurs paroles & leurs actions. Mais comme la vied'Antonin répond parfaitement par tout à ses maximes, on peut sûrement maximes, on peut turement douter de cette particularité; & il ne faut d'autre marque de sa fausseté que le remerciment admirable qu'il fait aux Dieux dans son premier Livre, de n'avoir pas été élevé plus long tems auprés de la concubine de son Ayeul. Comment auroit-il vou-

#### La Vie

lu donner à ses enfans un exemple qu'il remercie les Dieux de n'avoir pas eu long-tems dans la maison où il sut élevé.

La paix dont on jouissoit alors ne dura pasdeux ans, Les Scythes & les peuples du Nort reprirent les armes, & attaquerent les Lieutenans de l'Empereur qui n'étoient pas en état de faire une longue resistance. Cela obligea Antonin à se preparer au départ: il alla donc au Senat, & pour la premiere fois luy de-

manda l'argent du tresor public, Cet argent étoit en son pouysir, s'il avoit voulu se servir de son autorité; mais il disoit que les Empereurs n'avoient rien à eux en propre, non pas même le Palais où ils habitoient, qui appartenoit, ce sont ses termes, au Senat, & au peuple. Il maria en suite son sils à Crispi-

maria en func fon his a con-

me Consulaire, & aprés avoir sait les nôces sans aucun faste. & comme un simple particulier, il alla dans le Temple de Bellone, & y sit sa ceremonie du Javelot. Cette ceremonie étoit sort ancienne; & on ne la faisoit, que lors qu'on alloit porter la guerré au de-là de la mer dans des pays fort éloignez. L'Empereur entroit dans le Temple, prenoit le javelot sanglant qui y étoit gardé, & le lançoit par dessus dans le Cirque étoit vis-à-vis dans le Cirque

Flaminien.

Les Romains voyant l'Empereur vieux & cassé, prêt à partir pour s'aller encore exposer à tous les dangers d'une nouvelle guerre, & craignant en même tems de se voir privez de ce Prince & de la Sagesse qui sembloit ne respirer que par luy, s'assemblement devant le Palais pour n\* ii

## LAVIE

le prier de ne les quitter qu'aprés leur avoir donné des preceptes pour leur conduite, afin
que si les Dieux le retiroient,
ils pussent avec ce secours continuer de marcher dans le chemin de la vertu où il les avoit
fait entrer par son exemple. Antonin touché de ces bonnes dispositions passa trois jours entiers à leur expliquer les plus
grandes dissicultez de la morale,
et à leur donner des maximes
courtes pour regler toutes leurs
actions.

Il partit en suite avec Commode au commencement d'Août, & donna le commandement de l'armée à Paternus. Les Scythes perdirent la meilleure partie de leurs troupes dans le premier combat, qui sut si opiniâtre, qu'il dura depuis le matin jusqu'au soir. L'armée proclama alors pour la dixième sois

## DE MARC ANTONIN.

Antonin Imperator.

Il seroit à souhaiter qu'on eût un détail exact de ces dernieres campagnes qui furent siglo-rieuses à ce Prince, mais comme il ne nous reste aucun Auteur qui en ait écrit, il faut se contenter de sçavoir que cette guerre ne sut pas moins difficile que les premieres; que le Roy des Scythes sit trancher la tête à plusieurs de ses Officiers suspects d'avoir quelque intelligen-ce avec les Romains; qu'Antonin donna plusseurs combats tresfanglants où la victoire fut toû-jours dûë à sa prudence, & aux grands exemples de valeur qu'il donna à ses troupes; qu'il fut toûjours à leur tête dans les lieux les plus exposez; qu'il bâtit des forts, où il mit de bonnes garnifons pour tenir le Païs en bride, & que dans le tems qu'il alloit ouvrir la troisième campagne au

n\*iii

# LAVIE

commencement de Mars il fut En AuAriche. attaqué à Vienne d'une maladie p'autres qui l'emporta en peu de jours.
disent à Syrmium On prétend que ses Medecins avancerent sa mort pour faire leur cour à Commode: si cela est vrai, comme Dion l'assure, Antonin avoit plus de raison qu'il me pensoit de se dire à luy-mê-me, comme il faisoit souvent Combien de shoses avons-nous qui font desirer notre mort à une infinité de gens? Ceux que j'ai le plus aimez sont seux qui veulent que je meure, esperant que ma mort leur procurera peut-être quelque soulagement. Et il ne manqua pas de pra-tiquer en cette occasion le precepte qu'il se donnoit en même tems: Ne sors pourtant pas de la vie en leur voulant du mal, mais au contraire selon ta bonne coûtume, témoigne leur tous les sentimens d'amitié, de douceur, & de bienveillance: car le même Dion rappor-

DE MARC ANTONIN. te qu'il eut un tres grand soin de cacher la cause de sa mort, qu'il recommanda son fils à l'armée; & que quand le Tribun vint à l'ordre, il le luy renvoya en disant: Allez au Soleil levant. Mais la grande jeunesse de Com-mode qui n'avoit encore donné aucune marque d'un naturel si vicieux, rend cette particularité peu vray-semblable, & elle est manifestement contredite par Herodien qui fait voir que ce Prince ne se corrompit qu'a-prés la mort d'Antonin. La hai-ne qu'il s'attira bientôt par ses cruautez, fit sans doute qu'on luy imputa volontiers un parri-cide, afin qu'il n'y eût point de crime, dont il ne se fût noirci, les peuples croyant toûjours fa-cilement que les Princes ont fait tout ce que leurs dernieres actions font voir qu'ils ont été capables de faire. La maladie n\*iiij d'Antonin fut bientôt desesperée. Dans cette extremité qui est ordinairement l'écüeil de la fermeré de tous les hommes, ce sage Empereur fit connoître que les veritez dont il avoit toûjours fait profession, étoient si profondement gravées dans cœur, que rien n'étoit capable de les effacer. Mais si d'un côté sa soûmission aux ordres de la Providence luy faisoit recevoir la mort agreablement, de l'autre l'amour qu'il avoit pour ses peu-ples, remplissoit son cœur d'amertume, & de crainte. A mesure que sa derniere heure approchoit, il sentoit augmenter ses inquietudes, & le jour qui preceda celuy de sa mort, il le passa dans une continuelle agitation. Les exemples de tous les Princes qui étant montez fort jeunes sur le Trône n'avoient pas eu la forcede relister à leurs vices, à

DE MARC ANTONIN.

leur fortune, & à leurs flateurs, luy repassoient incessament dans l'esprit. La vie de Neron & celle de Domitien augmentoient en-core son trouble, & il craignoit que son fils ne pouvant se soûtenir dans un pas si glissant, n'oubliât la bonne éducation qu'il luy avoit donnée, & que laissant perdre toutes les semences de vertu qu'on avoit cultivées avec tant de soin, il ne se plongeat dans toutes sortes de débauches, & ne devint enfin le Tyran de ses peuples, au lieu d'en être le pere & le protecteur. D'un autre côté il voyoit ses conquêtes du Nord mal affermies, des peuples enclinsà la revolte, & des ennemis qui avoient encore les armes à la main, & qui étoient alors d'autant plus à craindre, qu'ils avoient été souvent vaincus. Il apprehendoit donc avec beaucoup de raison que sa mort

## LA VIE

ne reunît tous ces peuples, & ne les portât à profiter de la jeunesse, & du peu d'experience de son fils, pour effacer la honte de leurs défaites. Combattu par toutes ces pensées, stotant entre la crainte & l'esperance, & l'ame accablée de soins, il commanda qu'on sist entrer ses amis & ses principaux Officiers. Quand il les vit autour de son lit, il sit approcher Commode; & ramassant le peu qui luy restoit de sorce, il se mit en son seant, & leur parla en ces termes.

La douleur que vous témoignez de me voir en l'éat où je suis, ne me surprend poin! La compassion est naturelle aux hommes, & les maux qu'ils voyent eux-mêmes, l'augmentent toujours. Mais je suis persuadé que ces larmes que je vois couler partent pour moy d'une autre source; & les sentimens que j'ay pour vous, me font raisonnablement at-

## DE MARC ANTONIN.

tendre de vôtre part une amitié reciproque. Voicy le tems favorable qui va nous donner lieu, à moy de connoitre si j'ay bien place l'estime & la consideration que j'ay toujours eu pour vous, & à vous de me témoigner vôtre reconnoissance, en faisant voir que vous n'avez pas oublié les bienfaits que vous avez reçûs de moy. Vous voyez devani vos yeux mon fils que vous avez élevé vous-mêmes, & qui venant d'envrer dans l'age de l'adolescense comme dans une mer orageuse, a besoin de sages Gouverneurs, de peur qu'emporté par ses passions, comme par des vents impetueux, il n'aille se jeter dans les vices. Au lieu done d'un pere qu'il va perdre, faites qu'il en retrouve plusieurs en vous; ayez soin de sa jeunesse; donnez-luy les conseils dont il a besoin; representez luy que ni toutes les richesses du monde ne sont suffisantes pour remplir le luxe des Tyrans >

ni les Gardes qui veillent autour de leurs Palais ne sont capables de les défendre contre la haine des peuples. Faites luy remarquer qu'on ne voit de regnes longs & tranquilles, que des Princes, qui au lieu d'exciter la haine par leurs cruautez, & par leurs violences, ont au contraire par leur douceur fait nautre l'amour dans le cœur de leurs Sujets. Dites luy sans cesse que ce ne sont jamais ceux qui servent par contrainte, mais ceux qui obeissent volontairement qui demeurent fideles dans toutes sortes d'épreuves, & qui ne peuvent en aucune rencontre être soubçonnez ni de flater:e, ni de dissimulation. Qu'il sçache que voilà les scals qui ne tombent jamais dans la desobeissance, à moins qu'ils n'y soiens forcez par les mauvais traitemens. Mais en mêne tems ne vous lassez point de luy remettre devant les yeux combien il est difficile & necessaire dans un

## DE MARC ANTONIN.

pouvoir absolu de moderer ses desirs, & de leur donner des bornes Si vous l'instruisez de ces veritez, si vous le faites incessament ressouvenir de ce qu'il vient d'entendre, avec la satisfaction de former un bon Empereur pour vous, & pour tout l'Empire, vous aurez la consolation de rendre à ma memoire le plus grand de tous les services, puisque vous l'immortaliserez par ce myen.

En disant ces dernieres paroles, il sut surpris d'une soiblesse qui luy ôta l'usage de la voix, il tomba sur son lit, & mourut le lendemain, laissant un regret infini à ceux de son siecle, & un souvenir éternel de sa vertu à la posterité. Dés que la nouvelle de sa mort sut publique, ce sut une affliction generale dans l'armée, & dans toute l'Italie. Ja nais on n'avoit vû un si grand deuil, & jamais Rome n'avoit été dans

#### LAVIE

une consternation pareille. It sembloit que la gloire, que la felicité de l'Empire, que tout fût mort avec Antonin: les uns l'appelloient leur pere, les autres leur frere; ceux-cy leur vail-lant Capitaine, ceux-là leur bon Empereur, leur Prince prudent, sage, & le modele de toutes les vertus, & ce qui est tresrare, parmi tant de milliers d'hommes qui luy donnoient tous des louanges différentes, il n'y enavoit pas un seul qui ne dît la verité. Le Senat & le peuple l'adorerent avant même que ses funerailles fussent achevées; & comme si ç'eût été peu de chose que de luy élever une statuë d'or dans la chambre Julienne, & de luy décerner tous les honneurs divins, on déclara sacrileges ceux qui n'auroient pas dans leur maison, selon leur fortune, ou un portrait, ou

Lieu où le Senat] s'assembloit. DE MARC ANTONIN. une statuë d'Antonin.

Ainsimourut à cinquante neuf ans presque accomplis le meilleur & le plus grand Empereur que Rome eût jamais eu. Il regna neuf ans avec son frere, & dix ans tout seul. Et le plus grand bon heur de sa vie sut de mourir avant que d'avoir connu les méchantes inclinations de son fils qui sut un monstre en toute sorte de vices

FIN,

#### Extrait du Privilege du Roy.

Paris le huisième Barris le huis Paris le huitiéme Feyrier 1690 Signé par le Roy, GAMART; & scellé, il est permis au sieur André Dacier, & à Damoiselle Anne le Fevre sa femme', de faire imprimer un Livre , intitule Les Reflexions de l'Empereur Marc-Antonin, & ce, pendant le tems de quinze années, à commencer du jour qu'il sera achevé d'imprimer; & défenses sont faites à tous Imprimeurs, Libraires, & autres personnes de quelque qualité & condition qu'elles soient, de l'imprimer, vendre, ni debiter fans leur consentement, ou de ceux qui aurent droit d'eux, à peine de confication des Exemplaires, trois mille livres d'amende, & autres peines portées par ledit Privilege.

Registré sur le Livre de la Communauté des Imprimeurs & Libraires le 28. Avril 1690. Signé A u B o u i N, Syndic.

Et lesdits Sieur & Damoiselle ont cedé, & transporté le droit du present Privilege au sieur Claude Barbin Marchand Libraire à Paris, pour en jouir suivant l'accord fait entre eux.



# REFLEXIONS MORALES

DΕ

L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

## LIVRE PREMIER.

i. A I appris de mon ayeul Verus, à avoir de la douceur & de la complaisance.

II. La reputation que mon

2 Reflexions Morales de l'Emp. pere a laissée aprés luy, & la memoire que l'on a conservée de ses actions, m'ont enseigné à estre modeste, & à n'avoir rien d'effeminé.

III. Ma mere m'a formé à la pieté, elle m'a enseigné à estre liberal, & non-seulement à ne faire jamais de mal à personne, mais à n'en avoir pas mesme la pensée. De plus elle m'a accoûtumé à la frugalité, & à fuir le luxe des riches.

IV. Mon bis-ayeul m'a enseigné à n'aller point aux Ecoles publiques, à avoir chez moy les plus habiles Mastres, & à connoître, qu'en ces sortes de choses on ne sauroit jamais trop dépenser.

V. J'ai l'obligation à mon Gouverneur, de ne pas favoriser plus un parti que l'autre dans les courses de chariots, ni dans les combats des Gladiateurs,

Marc Antonin. Liv. I. 3 d'estre patient dans les travaux, d'avoir besoin de peu, de savoir travailler de mes mains, de ne me mesler point des affaires des autres, & de ne donner nul accés aux délateurs.

VI. Diognetus m'a appris à ne m'amuser point à des choses vaines & frivoles, à ne point ajoûter foy aux Charlatans & aux Enchanteurs, & à ne rien croire de tout ce qu'on dit des conjurations des Demons, & de tous les autres sortileges de cette nature. Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir de cailles, ni estre attaché à ces sortes de divertissemens & de superstitions. J'ai appris de luy à sou-frir qu'on parle de moy avec une entiere liberté, & à m'appliquer entierement à la philosophie. C'est luy qui est cause que j'ay eu pour Maîtres, premierement Bacchius, en suite

4 Reflexions Morales de l'Emp.
Tandasis, & après cela Mecianus; que je me suis accositumé à écrire des Dialogues des mon enfance, à n'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lit couvert d'une peau, & à imi-ter en tout la maniere des Philo-

sophes Grecs. VII. Rusticus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs, & d'en prendre soin, que je devois éviter l'orgueuil des Sophistes: ne point écrire sur les sciences: ne point faire de harangues pour le plaisir: ne pas chercher à faire admirer au Peuple ma parience & l'austerité de ma vie : n'étudier ni la rhetorique, ni la poëtique, & ne pas m'attacher à l'elegance du discours : N'estre point en robe dans ma maison, & ne rien faire qui sentît le faste: Ecrire mes lettres d'un stile simple, & tel que celuy de la lettre qu'il Marc Antonin. Liv. I. 5 écrività ma mere, lorsqu'il estoit à Sinuesse: Estre toûjours prest à pardonner à ceux qui m'auroient ossencé, & à les recevoir toutes les sois qu'ils voudroient revenir à moy: Lire avec application, ne pas me contenter d'entendre superficielement les choses, & ne pas croire facilement les grands parleurs. Ensin je lui ai l'obligation de m'avoir fait connoitre les Commentaires d'Epictete, dont il me sit present.

VIII. J'ai appris d'Apollonius à estre libre & ferme dans mes desseins, à ne suivre jamais que la raison, mesme dans la plus petite chose, à estre toûjours égal dans les douleurs les plus aiguës, dans la perte des enfans, & dans les longues maladies. J'ai connu par son exemple qu'on peut être en mesme tems severe & doux, il m'a fait voir qu'il ne A iij faut avoir ni chagrin ni emportement, quand on enseigne les autres, & que la moindre de toutes les vertus, c'est la science, & la facilité que l'on a à la communiquer. Ensin j'ai appris de luy, de quelle maniere il faut recevoir les bien-faits de ses amis, sans ingratitude, & sans bassesse.

IX. Sextus m'a enseigné par son exemple, à estre doux, à gouverner ma maison en bon pere de famille, à avoir une gravité simple, sans affectation, à vivre conformément à la nature, à tâcher de deviner & de prevenir les souhaits & les besoins de mes amis, à soufrir les ignorans & les presomptueux qui parlent sans penser à ce qu'ils disent, & à m'accommoder à la portée de tout le monde: ce qu'il pratiquoit si heureusement, que quoyqu'il eust dans le commerce plus

Marc Antonin. LIV. de douceur & de complaisance que les flateurs mesmes, il ne lais-soit pas de conserver de l'autorité, & de s'atirer le respect qui luy estoit deu. Personne n'a jamais esté plus propre que luy à trouver & à ranger methodiquement les preceptes necessaires pour la conduite de la vie; il n'a jamais donné la moindre marque de colere, ni d'aucune autre passion: cependant au milieu de cette espece d'insensibilité qu'il avoit contractée, il ne laissoit pas d'estre capable d'une veritable amitié. Il joüissoit d'une fort grande reputa-tion sans la moindre vanité, & il possedoit une science universelle, sans aucune ostenta-

X. J'ai appris d'Alexandre le Grammairien, à ne dire point d'injures dans la dispute, & à ne reprocher, ni un barbarisme, ni

tion.

8 Reflexions Morales de l'Emp? un solecisme, ni aucune autre faute contre la langue; mais à proposer adroitement la question comme elle doit estre proposée, en faisant semblant de répondre, ou d'appuyer ce qu'on a dit, ou de vouloir aider à rechercher la verité de la chose, sans se mettre en peine des mots, ou ensin par quelque autre maniere d'avertissement indirect, mais qui n'ait rien de rude.

XI. Fronton m'a fait connoitre que les Rois sont environnez d'envieux, de sourbes & d'hypocrises, & que ceux qu'on apelle les Nobles, sont sans affection.

XII. Alexandre le Platonicien m'a appris qu'on ne doit jamais sans la derniere necessité, dire ni écrire à personne, je n'ay pas le tems de faire telle ou telle chose, ni alleguer les affaires dont on est accablé, pour s'em-

Marc Antonin. Liv. I. 9 pescher de rendre à tout le monde tous les bons offices que le lien de la societé exige de nous.

XIII. Catulus m'a appris, que nous ne devons jamais mépriser les plaintes de nos amis, quelque injustes qu'elles puissent estre, mais au contraire qu'il faut tacher par toutes sortes de voyes, de guerir leurs soubçons, & de regagner leur consiance; qu'il faut toûjours dire du bien de ses precepteurs, comme faisoient Domitius & Athenodotus, & aimer veritablement ses enfans.

XIV. Je dois aux enseignemens de mon frere Severus, l'amour que j'ai pour mes parens, pour la verité & pour la justice. C'est lui qui m'a fait connoitre Thrasea, Helvidius, Caton, Dion & Brutus, & qui m'a donné l'envie de gouverner mon

10 Reflexions Morales de l'Emp.

Estat avec des Loix tousjours égales pour tout le monde, & de regner de maniere que mes Sujets ayent une entiere liber-té. C'est de lui que j'ay appris à avoir pour la philosophie un fidele attachement, sans que rien m'en puisse jamais détourner; à estre bienfaisant & liberal, à avoir tousjours de l'esperance, à ne soubconner jamais que mes amis puissent manquer d'amitié pour moy, à ne leur cacher en aucune rencontre le sujet qu'ils pourroient me donner de me plaindre d'eux, & à faire en forte qu'ils n'ayent jamais la moindre peine à deviner mes sentimens sur ce qui m'est agreable ou desagreable. Enfin c'est luy qui m'a appris par son exemple, à estre sincere & naturel.

XV. Maximus m'a fait voir qu'il faut estre le maitre de soy-

Marc Antonin. LIV. I. mesme, & ne se laisser jamais emporter à ses passions; conserver du courage dans les maladies & dans tous les accidens de la vie les plus facheux; Avoir les mœurs aisées & messées de douceur & de gravité; expedier ses affaires sans se plaindre & sans estre chagrin. Il estoit d'une probité si reconnuë, que quoy qu'il dist, on estoit persuade que c'estoit ses veritables sentimens; & quoy qu'il fist, que c'estoit sans aucun mauvais dessein. Il n'admiroit jamais rien, il n'estoit surpris ni étonné de rien; il agis-soit sans precipitation & sans lenteur; on ne voyoit jamais sur son visage aucune marque d'irresolution, d'abatement, de chagrin, de colere ou de defiance. Il aimoit à faire du bien & à pardonner; il haïssoit le mensonge, & il avoit un naturel si heureux, & un esprit si droit

8 si juste, qu'on voyoit bien que ces rares qualités estoient plustost en luy des presens de la nature, que des fruits de l'étude & du travail. Jamais il n'a donné lieu de soubçonner qu'il méprisast quelqu'un, ou qu'il s'estimast plus que les autres. Ensin il aimoit la raillerie, mais c'estoit une raillerie qui n'avoit tien ni de bas ni de piquant.

xVI. La vie de mon Pere a toûjours été pour moy une leçon continuelle de clemence & de fermeté inébranlable dans les desseins formez aprés une meure déliberation. Il étoit insensible à la vaine gloire qui accompagne ce qu'on appelle ordinairement les honneurs: Il aimoit le travail assidu: Il étoit toûjours prest à écouter favorablement ceux qui avoient à proposer quelque chose qui pouvoit estre utile à l'Estat: aucune con-

Marc Antonin, LIV. I. fideration ne pouvoit l'empefcher de traiter chacun selon son merite & selon les qualitez qu'il reconnoissoit en luy. Il savoit user à propos de severité & d'indulgence; il avoit renoncé de bonne heure à l'amour: Il estoit modeste, civil & honneste: Il laissoit à ses amis la liberté de manger, ou de ne point manger avec luy; il n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans ses voyages; & ceux que la necessité de leurs affaires avoient empesche de le suivre, le retrouvoient tousjours le mesme pour eux à son retour. Dans les conseils il recherchoit avec un tres grand soin & une patience infinie ce qu'il falloit faire, & jamaispour avoir plustost fini, il ne se contentoit des premiers expediens qu'on luy proposoit. Il avoit une amitié tousjours égale pour ses amis,

14. Reflexions Morales de l'Emp. dont il ne se lassoit jamais, & dont il n'estoit jamais entesté. En quelque estat qu'il se trouvast il estoit tousjours content, & paroissoit tousjours guay. Il prevoyoit de loin ce qui pouvoit arriver, & dans les choses de la plus petite consequence il donnoit les ordres necessaires sans aucune ostentation. Il s'oposoit de tout son pouvoir aux acclamations du peuple & à toutes les autres marques de flaterie. Il conservoit avec soin ses revenus qui sont les nerfs de l'Empire, & il moderoit autant qu'il luy estoit possible ses dépenses or-dinaires, sans se mettre en peine des plaintes & des reproches que cette exactitude luy attiroit. Il n'estoit point superstitieux dans le culte qu'il rendoit aux Dieux, & ne tâchoit point de gagner la faveur du peuple par des presens, par des flateries &

Marc Antonin. Liv. I, 19 par des douceurs. Mais il estoit moderé en tout, tousjours ferme, tousjours égal, & aussi attaché à toutes les bienseances, qu'ennemy declaré de toutes les nouveautez. Pour les commoditez de la vie, qu'une grande fortune ne manque jamais de donner, il en joüissoit avec beaucoup de liberté & sans aucun faste, mais avec la mesme simplicité dont il savoit en joüir, il savoit aussi s'en passer. Il s'est tousjours conduit de maniere que personne n'a jamais pû dire de luy qu'il fût un Sophiste, un diseur de bons mots, un homme qui sentist l'école, au contraire il a toujours passé pour un homme sage, consommé dans les affaires, entierement éloigné des bassesses & de la flaterie, & tres-capable non-seulement de se conduire, mais aussi de conduire les autres. Il hono-

16 Reflexions Morales de l'Emp. roit les veritables Philosophes, & supportoit ceux qui ne l'é-toient pas. Il estoit d'un com-merce aisé, & agreable, & d'une conversation enjouée & plaisante, mais qui ne fatiguoit jamais. Comme un homme qui n'estoit point attaché à la vie, il avoit un soin mediocre de sa personne, sans rechercher la bonne grace, & sans la mépri-ser; & ce qu'il avoit de plus en vûë, c'estoit de se mettre en estat de n'avoir besoin que rarement ni de Medecins ni de toutes leurs drogues. Il cedoit sans envie à ceux qui excelloient ou en éloquence, ou dans la con-noissance de l'Histoire, de la Morale & des Loix, ou de quelqu'autre science que ce peust estre, & leur accordoit sa pro-tection, asin qu'ils peussent ac-querir la gloire qu'ils devoient attendre. En toutes choses il fuivoit

Marc Antonin. Liv. I. 17 suivoit exactement les coûtumes de nos peres, & n'affectoit point de faire paroistre que son but estoit de les imiter. Il n'étoit ni impatient ni inquiet, & il ne se lassoit jamais ni d'e-stre dans un mesme lieu, ni de travailler long-temps à une mesme affaire. Dés que les violens maux de teste, ausquels il étoit fort sujet, estoient passez, il reprenoit tout aussi tost & avec une nouvelle vigueur fes occupations ordinaires. Il avoit peu de secrets, & ceux qu'il avoit regardoient toujours l'Estat. Il faisoit paroistre beaucoup de prudence & de modera-tion dans les spectacles qu'il donnoit, dans tous les ouvrages publics, & dans les largesses qu'il faisoit au peuple; & en toutes choses il regardoit plustost à ce qu'il falloit faire, qu'à la gloire qui luy en pouvoit

18 Reflexions Morales del Emp. revenir. Il ne se mettoit jamais dans le bain à une heure induë; il n'aimoit pas à bâtir; il n'estoit ni delicat pour sa bouche, ni difficile pour ses habits, ni soigneux d'avoir de beaux esclaves. Les robes qu'il portoit ordinairement à sa maison de Lorium, estoient faites dans le village prochain. A Lanuvium il n'avoit le plus souvent qu'une tunique, & quand il prenoit un manteau pour aller à Tusculum, il se croyoit obligé d'en faire des ex-cuses. Voyla quelles estoient ses manieres. Il n'avoit rien de rude, rien d'indecent, rien d'outré, enfin rien qui passast les bornes d'une juste moderation. Et tout ce qu'il faisoit, c'estoit avec tant de suite, tant d'ordre, tant de fermeté, & il y avoit un si grand raport entre toutes ses actions, qu'il sembloit tousjours qu'il avoit eu du temps pour s'y preMarc Antonin. Liv. I. 19 parer. On pourroit luy appliquer ce qu'on a dit de Socrate, qu'il favoit également se passer & joüir des choses dont la pluspart des hommes ne peuvent, ni se passer sans foiblesse, ni joüir sans emportement; & il n'y a pas de plus grande marque d'une ame forte & invincible, que de pouvoir se posseder dans l'un & dans l'autre de ces deux estats. Il sit paroitre encore une constance merveilleuse dans la maladie de Maximus.

XVII. Je dois remercier les Dieux de m'avoir donné de bons ayeux, un bon pere, une bonne mere, une bonne fœur, de bons precepteurs, de bons domestiques, de bons amis, & tout ce qu'on peut souhaitter de bons de m'avoir fait la grace de ne rien faire qui ait pû les desoblibliger, quoy que je me sois trouvé quelque sois en de certaines

dispositions Morales del Emp. dispositions où quelque chose de semblable auroit bien pû m'échaper, si l'occasion s'en sut presentée; mais par un bienfait tout particulier des Dieux, il ne s'est jamais offert aucune de ces occasions qui auroient pû me faire tomber dans ce malheur.

Je leur ay encore l'obligation de ce que je n'ay pas esté élevé plus long temps auprés de la concubine de mon ayeul, & de ce que j'ay preservé ma jeunesse de toutes sortes de taches. C'est par un effet de leur bonté que j'ay eu pour pere un Prince qui seul auroit pû me guerir de toute sorte d'orgueüil, & me faire connoître qu'un Empereur peut vivre de maniere, qu'il n'aura besoin ni de gardes, ni d'habits d'or & de pourpre, ni d'avoir la nuit dans son palais, de ces flambeaux soutenus par des statues, ni de toutes les

Marc Antonin, LIV. I. autres choses qui marquent le faste; mais qu'il peut estre habillé simplement, & vivre en tout comme un particulier, sans pourtant manquer ni de vigueur ni de courage pour se faire obéir dans les choses où le bien de l'Estat demande qu'il se serve de son pouvoir. Que j'aven un de son pouvoir: Que j'ay eu un frere dont les grandes quali-tez & les bonnes mœurs pou-voient me donner une noble émulation, & qui ne manquoit pour moy ni de respect ni de tendresse, & des enfans de corps & d'esprit bien fait. Je dois en-core rendre graces aux Dieux de n'avoir pas permis que j'aye fait un plus grand progrez dans la rhetorique, dans la poëtique, & dans toutes les autres sciences de cette nature, qui m'auroient peut-estre retenu par leurs char-mes si j'y avois mieux réüssi; De ce que j'ay élevé de bonne heu22 Reflexions Morales de l'Emp. re ceux qui ont eu soin de mon

re ceux qui ont eu soin de mon éducation aux dignitez & aux emplois qu'ils m'ont paru sou-haitter; & de ce que sous pretexte qu'ils estoient jeunes, je ne les ay pas renvoyez en les slatant de l'esperance que je les avancerois dans un autre temps. Ensin de ce que j'ay connu Apollonius, Rusticus, & Maximus. C'est par une grace toute particuliere de ces mêmes Dieux que je me suis souvent appliqué à connoistre veritablement quelle est la vie la plus conforme à le est la vie la plus conforme à le est la vie la plus conforme à la nature; de sorte qu'il n'a pas tenu à eux, à leurs inspirations, ni à leurs conseils que je ne l'aye suivie, & si je ne puis encore vivre selon ces regles, c'est ma faute; cela vient de ce que je n'ai pas obeï à leurs advertissemens, ou plustost, si je l'ose dire, à leurs ordres, & à leurs preceptes: Qu'un corps

Marc Antonin. Liv. I. 23 aussi foible & aussi valetudinaire que le mien a pu resister à tou-tes les satigues que j'ay essuyées: Que je n'ay point eu de com-merce criminel avec Benedicte ni avec Theodotus, & que j'ay été gueri de bonne heure de toutes les amours qui avoient surpris mon cœur : Qu'ayant esté souvent en colere contre Rusticus, je n'ay rien fait dont je pusse me repentir dans la suite: Que ma mere ayant à mourir fort jeune, a pourtant passé ses dernieres années avec moy: Que toutes les fois que j'ay voulu assister quelque pau-vre, ou d'autres gens qui avoient besoin de mon secours, on ne m'a jamais répondu que je n'a-vois point de fonds pour le fai-re: Que je ne suis jamais tombé dans la necessité de recevoir ce mesme secours des autres: Que j'ay une femme si douce & si

24 Reflexions Morales de l'Emp. complaisante, pleine de ten-dresse pour moy, & d'une mer-veilleuse simplicité de mœurs: Que j'ay trouvé des Precepteurs habiles pour mes enfans. Une grande marque encore du soin des Dieux pour moy; c'est que dans mes songes, ils m'ont enfeigné des remedes pour mes maux, & particulierement pour mes vertiges & pour mon cra-chement de sang, comme cela m'arriva à Gayette & à Crisse: Qu'ayant une trés-grande pas-sion pour la philosophie, je ne suis tombé entre les mains d'aucun Sophiste, que je ne me suis point amusé à lire leurs livres, ni à demesser les vaines subtilitez de leurs raisonnemens, ni à vouloir penetrer dans la connoissance des choses celestes. Tous les avantages dont je viens de parler ne peuvent venir que des Dieux & de la fortune.

Mare Antonin. Liv. I. 25 Cecy a esté écrit dans le camp au pays des Quades sur le bord du sleuve Granua.

## REMARQUES

SUR

## LE PREMIER LIVRE.

Eflexions de l'Empereur Marc Antonin.]On a expliqué en vingt manieres le Titre de ce Livre, mais il me paroît qu'elles sont toutes mauvailes. Le Grec dit, Douze Livres de l'Empereur Marc Antonin à soymême, Ta eis eauror, ce qui ne peut jamais signifier icy ni de soy-même, ni pour son usage, Ce sage Empereur a voulu marquer par ce titre, que ces douze livres ne sont qu'un recueil de reflexions qu'il faisoit en se parlant à luy - même, en s'adressant à luy. En effet Antonin ne parle jamais qu'à luy dans tout l'ouvrage, & cette maniere de s'entretenir soy - même est la plus courte ou, pour mieux dire, la seule voye pour se corriger de ses defauts

Reflexions Morales de l'Emp. & pour guérir son ame de tous les vices qui la corrompent. On ne sauroit donner une idée plus juste de cette methode d'Antonin qu'en la comparant à ce qu'Horace dit qu'il faisoit luymême en se servant de sa raison.

Neque enim cum lectulus aut me Porticus excepit , desum mihi. Rectius hoc eft:

Hoc faciens vivam melins : sic dulcis amicis

Occurram; hoc quidam non belle, Numquid ego illi

Imprudens olim faciam simile? hac ego mecum

Compressis agito labris.

Car quand je suis dans mon lit, ou que je me promene sou les portiques, je mets à profit tout ce temps-là ; Cela est mieux fait, dis-je en moy-même; En suivant cette maxime je vivray plus heureux ; je me rendray par là plus agreable à mes amis; Un certain homme ne s'est pas bien trouvé d'avoir fait cecy; serois-je affez malheureux pour commettre jaman une telle faute? Voila les reflexions que je fais en moy-même; & c'est precisement aussi ce que faisoit Marc AntoMarc Antonin. LIV. I. 27 nin. Le peu de loisir que luy pouvoit laisser le soin d'un grand Empire, estoit employé à ces sortes de conversations, qu'il écrivoit sur le champ, asin de s'en mieux souvenir, & asin qu'elles servissent de témoin contre luy-même, s'il luy arrivoit jamais de violer quelqu'un des engagemens qu'il

y avoit pris.

I. J'ay appris de mon ayeul Verus.] C'est d'Annius Verus, qui sur trois sois Consul, Gouverneur de Rome, & mis au rang des Senateurs par les Censeurs Tite & Vespassen. Antonin ayant perdu son pere fort jeune, sur élevé dans la maison de cet Annius Verus son ayeul. Mais une chose qui me paroît bien remarquable, c'est qu'un Empereur d'une noblesse si ancienne ne parle pourtant icy que de son pere, de son ayeul & de son bisayeul, & laisse là les autres ancestres dont la pluspart des hommes sont si entestez.

I I. La reputation que mon pere a laissée après luy, & la memoire que l'on a conservée de ses actions. ] Il estoit fort jeune quand son pere Annius Verus mourut, & il pouvoit à peine se

 $C^{-i}$ 

28 Reflexions Morales de l'Emp. souvenir de l'avoir vû. Mais la memoire de sa vertu avoit esté pour luy un flambeau qui l'avoit toujours éclairé. Cet Annius Verus reçoit icy de son fils un honneur que peu d'enfans peuvent rendre à leurs peres : car peu de peres vivent de maniere qu'après leur mort leur vertu puisse servir de guide à leurs enfans. Il n'y a pourtant rien de plus glorieux à un pere, que d'afsurer ainsi l'éducation de ses enfans, quoi qu'il luy arrive. On peut aprés sa mort luy appliquer ce mot de l'Ecclesiastique: Mortuus est pater eorum, O quasi non est mortuus. Leur pere est mort, & il est comme n'étant point mort. III. Ma mere m'a formé à la pieté.]

Il ne donne pas cette loüange à sa mere pour en exclure son pere & son ayeul. Mais comme ordinairement les meres commencent l'education de leurs enfans, c'est à elles aussi à jetter d'abord dans leur cœur & à faire germer cette heureuse semence qui est la source de toutes les autres vertus. La mere d'Antonin estoit Domitia Calvilla Lucilla, fille de Calvisius Tullus qui sut deux sois Consul.

De plus elle m'a accoutumé à la fru-

salité, & à fuir le luxe des riches.] Cette loüange me paroît aussi grande, ou, si je l'ose dire, plus grande même que la premiere. Il n'y a presque point de Dames de qualité qui n'élevent leurs enfans à la pieté. Quand elles ne le feroient pas par raison, elles le feroient par bienseance & par coutume: mais il n'y en a pas une qui les accoutume à la frugalité & à fuir le luxe. Elles font presque toutes comme la femme de Strepsiade dans Aristophane, qui disoit à son fils en le caressant: Mon fils, quand tu seras grand, il faut que tu fasses des courses de chevaux, & que vetu d'or & de pourpre tu entres triomphant dans la ville, comme ten oncle Megaclés.

IV. Mon bisayeul. Il est question de savoir de quel bisayeul il parle; si c'est du paternel ou du maternel. On s'est declaré pour le premier, mais sans aucun sondement. Le premier Annius Verus bisayeul d'Antonin estoit mort long-temps avant que cet Empereur sût en âge de pouvoir rien apprendre de luy. Il parle assurément de son bisayeul maternel Catilius Se-

30 Reflexions Morales de l'Emp. verus, qui l'avoit adopté, & dont il

porta le nom.

Ma enseigné à ne point aller aux écoles publiques. J' Quelques critiques pretendent qu'il faut lire dans le texte tout le contraire, m'a enseigné à aller aux écoles publiques, & ils fondent cette correction sur ce que Capitolin dit de Marc Antonin: frequentavit & declamatorum scholas publicas: il alloit entendre les Declamareurs dans leurs Ecoles. Mais pour moy, je croy que l'on s'est trompé. Tous les jeunes gens de certe qualité, & de plus grands Seigneurs encore, alloient aux écoles publiques; & il me paroîtroit extraordinaire que cet Empereur eût voulu loüer Catilius Severus de l'avoir porté à faire une chose que tout le monde faisoit comme luy. Il n'y a pas d'apparence. Ca-tilius Severus, qui estoit un homme fort sage & d'une grande austerité de mœurs, ne voulut pas que son petitfils allast aux Ecoles publiques, parce qu'il estoir persuadé qu'elles corrom-poient plus le cœur, qu'elles ne for-moient l'esprit; & contre la coutume de ce temps il voulut qu'il fût élevé

Marc Antonin. LIV. I. chez luy, & qu'on n'épargnast rien pour avoir les plus habiles Maîtres. Capitolin n'a parlé sans doute que de ce qu'Antonin faisoit quelquesois étant Empereur, & Antonin parle icy de ce qu'il faisoit estant écolier & simple fils de Preteur. Et ce qui me confirme dans cette pensée, est ce que rapporcePhilostrate, qu'un Philosophe appellé Lucius voyant Marc Antonin, qui étoit déja Empereur, aller chez Sextus, s'écria en levant les mains au ciel: O Dieu! l'Empereur des Romains déja vieux, avec leporte-feuille som son bras, s'en va à l'école comme les enfans! -

Et à connoître qu'en ces sortes de choses on ne sauroit trop dépenser.] Il setoit à souhaiter que la pluspart des peres voulussent prositer de ce precepte: car il n'y a point de dépense à laquelle ils ayent tant de regret, qu'à celle qu'ils sont pour l'éducation de leurs enfans, quoique ce soit le seul bien qu'ils soient surs de leur laisser, & le seul que leurs enfans ne puissent jamais perdre.

V. Fay l'obligation à mon Gouverneur, ] Je croy avoir lû quelque part le nom de ce Gouverneur; & si je ne

Ciiij

me trompe, il s'appelloit Charilaus. Mais je say bon gré à Marc Antonin de ne l'avoir pas nommé. Il l'a traité comme son pere & comme son ayeul. En effet il n'estoit pas moins connu. Il n'en use pas ainsi à l'égard de ses Maîtres, parce qu'il en avoit plusieurs.

De ne pas favoriser plus un parti que l'autre, &c. ] Le Grec dit, de n'estre partisan du vert ni du bleu, ni du Thrace, ni du poursuivant. Dans les courses de chariots il y avoit d'ordinaire quatre factions, qui estoient distinguées par les couleurs. La blanche, la rouge, la verte & la bleuë; & il y avoit de disserentes sortes de Gladiateurs, les Thraces, les Mirmillons, les Samnites & les Poursuivans, secutores, &c.

ij

De savoir travailler de mes mains.]
On trouve aujourd'huy ces sortes d'occupations indignes des Princes. En Grece & à Rome les plus grands hommes ont pourtant sçu travailler de leurs mains, & Homere n'a pas crû que ce sût une chose indigne de ses Heros. Mais chaque temps a ses manieres.

Marc Antonin. LIV. I. 33
A ne rien croire de tout ce que l'en dit des conjurations des demons. ] Il semble que Marc Antonin ait envelopé les exorcismes des Chretiens dans les superstitions payennes, que Diognetus suy avoit appris à ne pas croire. Mais comment accorder cette incredulité avec l'histoire que Baronius rapporte de Lucille fille de cet Empereur, laquelle estant tourmentée par un demon dans le voyage qu'elle sit pour aller trouver Verus en Syrie, en sur

Eglise:

Et de tous les autres sortileges de cette nature. ] C'est à dire de tous les secrets de la magie, dont Lucien a su
si bien se moquer dans son Dialogue
de l'Incredule ou du Menteur.

délivrée par l'Evesque de Hierapolis, qui reçut de l'Empereur une aumosne de trois mille boisseaux de bled par an, pour nourrir les pauvres de son

Il m'a fait voir que je ne devois point nourrir de cailles. } Les Romains nourrissoient des cailles, pour les faire combatre ensemble, & pour juger de l'avenir par le succès de ces combats. Ils avoient pris des Grecs cette superstition. On peut voir Pollux dans le 34 Reflexions Morales de l'Emp. Chapitre VII. du Livre IX.

Bacebius, Tandasis & Mecianus.]
Les deux premiers noms sont inconnus. On a voulu en subsistuer d'autres en leur place, & peut - être sans raison. Pour Mecianus, c'est sans doute L. Volusus Mecianus, cet habile Jurisconsulte, qui enseigna le Droit à Antonin.

Que je me suis accontumé à écrire des Dialogues des mon enfance. ] Il regarde cela comme une grande obligation qu'il avoit à Diognetus, parce que ces sortes d'ouvrages sont plus simples & plus familiers que les autres, & qu'ils accoutument à estre plus naturel. C'est ce qui donna lieu à Cassius d'appeller cet Empereur le Dialogiste.

A n'avoir pour me coucher qu'un petit bois de lit convert d'une peau. ] Cafaubon pretend qu'Antonin parle icy de certains petits lits de repos où l'on travailloit. Mais ce ne seroit pas là une grande austerité. Il parle assuré-

ment d'un lit à se coucher.

VII. Rustieus m'a fait voir que j'avois besoin de corriger mes mœurs.] Voila une belle leçon, & qu'on peut encore donner aux plus sages & aux plus Marc Antonin. LIV. I. 35 parfaits, comme Rusticus la donnoit. à Antonin. Ceux qui croyent n'avoir plus besoin de corriger leurs mœurs, sont dangereusement malades.

Que je devois éviter l'orgueil des Sophistes.] Les Sophistes estoient en ce temps-là pour la Philosophie ce que les heretiques, les saux Docteurs & les hypocrites sont aujourd'huy pour la Religion. Par une fausse apparence de science, ils trompoient les simples. C'est contre cette espece de saux Philosophes que Socrate combat si souvent dans Platon.

Ne point écrire sur les sciences. ] Ces fortes d'ouvrages sur les sciences ne peuvent pas manquer de déplaire à un homme qui cherche la verité: car par là il s'en éloigne, au lieu de s'en approcher. Il est au de-là du but. Il s'agit de faire, & non pas d'écrire.

Ne point faire de harangues pour le plaisir. ] C'est ainsi que j'explique negresulta raéca, des discours faits sur des sujets scints, pour s'exercer & pour faire admirer son éloquence. Les Latins ont appellé ces discours suasorias & hortatorias orationes.

Ne pas chercher à faire admirer au

36 Reflexions Morales de l'Emp. peuple ma patience & l'austerité de ma vie.]Les Philosophes Payens croyoient aussi-bien que les Chrestiens, qu'il falloit mortifier le corps pour dompter ses desirs & les réduire sous le joug de la raison. C'est pourquoy ils pratiquoient de fort grandes austeritez, jeûnoient & veilloient beaucoup, souffroient le chaud & le froid; & il y en avoit qui pendant les plus violentes chaleurs, dans la soif la plus ardente, se contentoient de mettre un peu d'eau dans leur bouche, & la rejettoient en même temps. Les veritables Philosophes pratiquoient tout cela sans aucun faste & pour eux seulement, au lieu que les autres n'avoient en veue que l'admiration du peuple.

N'estre point en robe dans ma maison. ] C'estoit une marque d'orgueil que de porter chez soy la robe qu'on portoit en public. Voila pourquoy les gens sages estoient chez eux en simple tunique; & quand il faisoit froid, ils prenoient le manteau. Antonin le Pieux en usoit ainsi selon la remarque de Capitolin. Sur quoy Casaubon s'étonne de ce qu'Antonin a mieux aimé tenir de Rusticus ce qu'il pouvoit avoir de Mare Antonin, LIV. I. 37 son pere. La seule réponse qu'on peut faire, c'est que Marc Antonin avoiz apris cela de Rusticus avant que d'avoir pû profiter de l'exemple d'Antonin le Pieux.

Escrire mes Lettres d'un stile simple, & tel que celuy de la lettre. Cette simplicité de stile rendoit les Lettres d'Antonin admirables, comme on peut en juger par celles que l'on a rapportées dans sa vie. Aussi Philostrate dit que ceux qui luy paroissoient avoir le mieux réissi dans le genre epistolaire parmi les Philosophes, e'estoit Tyaneus & Dion, parmi les grands Capitaines Brutus, & parmi les Empeteurs Antonin, dans les Lettres duquel, outre la simplicité & la justesse des termes, on remarque la constance & la fermeté de ses mœurs.

Les Commentaires d'Epictete, dont il me fit present. C'est ce qui me persuade qu'Epictete estoit mort avant le regne de Marc Antonin; & je croy qu'on pourroit le prouver d'ailleurs.

VIII, Fay apris d'Apollonius. ] C'est le Philosophe Apollonius de Chalcis, qu'Antonin le Pieux sit venir d'Athenes pour estre Precepteur de nostre Empereur, & sur lequel Demonax dit ce bon mot, quand il le vid partir avec ses disciples: Voila Jason & ses Argonautes, pour luy reprocher qu'il alloit à la Cour pour s'y enrichir, comme Jason alloit à Colchos pour la toison d'or.

IX. Sextus m'a enseigné à estre daux.]
C'est le Philosophe Sextus, petit-fils de Plutarque. On vouloit que ce sust Sextus Empiricus Pyrrhonien, dont on a encore les Dissertations contre les autres sectes de Philosophes. Mais il estoit mort quelque temps auparavant, & ce qui est dit ensuite ne luy convient point du tout.

A vivre conformement à la nature. ]
Antonin appelle vivre conformement
à la nature, estre tellement soumis
aux ordres de Dieu, qu'on ne pense
& ne fasse jamais rien qui ne luy soit
agreable, & qui ne soit conforme aux
regles qu'il nous prescrit.

Personne n'a jamais esté plus propre que luy à trouver & à ranger methodiquement les preceptes pour la conduite de la vie.] C'estoit l'occupation des premiers Philosophes, qui ne voulant travailler qu'à reformer les mœurs, s'appliquoient entierement à mettre en ordre des maximes courtes, qui estoient comme un abregé de la sagesse. Tels estoient les ouvrages de Solon, de Pythagore, de Phocilide & de Theognis.

X. Alexandre le Grammairien.] Il 6toit de Cotyaie ville de Phrygie, C'étoit un homme d'un savoir infini & d'un grand merite. Il avoit fait d'excellens Commentaires sur Homere. Aristide fit son oraison funebre, où il est tresbien loué. Mais la louange que luy donne icy Antonin, est au-dessus de tout.

XI. Fronton m'a fait connoistre, & c.] C'est Cornelius Fronto, Orateur Latin.

Que les Rois sont environnez d'envieux, de fourbes & d'hypocrites.] Le Gree en cet endroit peut aussi signifier, que les Tyrans sont pleins d'envie, de fraude & d'hypocrisse. Si c'est-là le veritable sens, Marc Antonin a vouln marquer icy cette maxime de Fronton. pour s'en souvenir toujours, & pour s'empescher de tomber dans un estat qui l'exposeroit à estre devoré par tous ces monftres inseparables de l'injustice. Mais l'autre sens m'a paru d'un plus grand usage.

40 Reflexions Morales de l'Emp.

XII. Alexandre le Platonicien. ] C'étoit sans doute Alexandre de Seleucie, qui fut deputé de son pays auprés d'Antonin le Pieux, & que Marc Antonin fit ensuite son Secretaire pour les lettres Grecques. Philostrate a écrit sa vie. C'estoit un homme éloquent: mais il estoit sur tout recommandable par son abondance & par la facilité qu'il avoit à s'exprimer. Car lors qu'il avoit prononcé quelque discours, il le redisoit sur le champ en d'autres termes. Herode le Sophiste pour une seule louange qu'il en avoit receuë, luy donna un jour dix valets, dix chevaux, dix échansons, dix Secretaires, qui avoient l'art d'écrire par abrevia-tion, vingt talens d'or, beaucoup d'argent, & deux jeunes enfans du bourg de Cotytte.

Qu'on ne doit jamais sans la dernière necessité dire ni écrire à personne; se n'ay pas le temps de faire telle ou telle chose.] Ce precepte est divin. On seroit trop heureux qu'il n'y eust qu'un veritable accablement d'affaires qui empeschast les hommes de rendre à leur prochain ce qu'ils luy doivent. Mais il n'y a rien de plus ordinaire que de voir

41

ţ

voir des gens qui dans un fort grand loisir & au milieu d'une ennuyeuse oi-siveté; pour se dispenser de rendre le plus leger service, supposent des embarras qu'ils n'ont point, & joignent à l'inhumanité un honteux mensonge.

XIII. Catulus.] Cinna Catulus, Philosophe Stoïcien.

Comme faisoient Domitins & Athenon dotus. ] Ces noms me sont inconnus. Il y a de l'aparence que c'estoient deux hommes qui s'estoient rendus fort celebres par la reconnoissance qu'ils avoient toujours témoignée à leurs pre-

cepteurs.

Et aimer veritablement ses enfans. ]
Cela dit plus qu'on ne pense. Tel croit
aimer ses enfans, qui ne les aime pas
veritablement, & qui n'aime que luymême. Cet amour veritable dont parle
Marc Antonin, est bien rare, & elle
engage à bien des choses, que l'on neglige aujourd'huy plus que jamais.

XIV. Je dois aux enseignemens de mon frere Severus.] Les critiques ont crû qu'il falloit lire icy, de mon frere Verus. Mais ce Verus estoit trop jeune pour avoir pû enseigner toutes ces belles choses à Antonin. D'ailleurs A2 Reflexions Morales de l'Emp.
il est parlé de luy dans l'article XVII.
Je croy donc qu'Antonin parle icy de
Claudius Severus Philosophe Peripateticien, qu'il appelle apparemment
son frere, acause de la tendresse qu'il
avoit pour luy. Peut-estre mesme que
du costé de sa mere il avoit quelque
parent qui portoit le nom de son Bisayeul, qui se nommoit Catilius Severus. Quoy qu'il en soit, il est constant

que Verus n'a nulle part à cecy.

C'est luy qui m'a fait connoistre Thrafea, Helviaius. ] C'estoit Severus qui
luy avoit fait lire l'histoire de Thrafea Petus & de son gendre Helvidius,
dont Neron sit mourir le premier, &
exila l'autre, comme Tacite le raconme dans le xvi. Livre de ses Annales.

Caten, Dien & Brutus, dont on lit les vies dans Plutarque. Nous avons encore aujourd'huy une lettre que Platon écrivoir à ce Dion.

De gouverner mon Estat avec des loix tonjours égales pour tout le monde.] Il est impossible que la justice subsiste sans cette égalité de loix. Aussi sontelles descendues du ciel, & il ne dépend pas des hommes de les changer à leur fantaisse, & de leur faire ap-

Marc Antonin. LIV. I. prouver ou pardonner dans une occa-

sion ce qu'elles condamnent dans une autre. Sophocle a fort bien dit, que dans les loix il y a un Dien puissant qui

triomphe de l'injustice des hommes, &

qui ne vicillit jamais.

Et de regner de maniere que mes Sujets ayent une entiere liberté. ] Antonin n'est pas le premier qui ait su allier la Royauté avec la liberté des Sujets. Avant luy Nerva avoit esté loüé d'avoir fait ce delicieux mêlange : Quèd res olim dissociabiles miscuerit, principatum & libertatem ; & Trajan d'avoir augmenté cette facilité de l'Empire. Car je ne veux pas gaster ce beau mot de Tacite, Imperii facilitatem, en le traduisant.

A ne soupçonner jamais que mes amis puissent manquer d'amitic pour moy. Ce principe est fort beau & fort bon, mais cet Empereur le poussoit peutestre trop loin, & c'est sans doute ce qui l'empeschoit de voir les deportemens de Faustine.

X V. Maximus.] Claudius Maximus Philosophe Stoicien, qui estoit mort quand Antonin écrivit cecy, comme cela paroist par la suite & par le troi44 Reflexions Morales de l'Emp. fiéme livre, où il dit; Secunda a enterré son mari Maximus.

Expedier ses affaires sans se plaindre & sans estre chagrin. Cette maxime est excellente pour tout le monde, mais sur tout pour les Princes & pour ceux qui sont à la teste des affaires.

qui sont à la teste des assaires.

Il n'admiroit jamais rien. ] Et par consequent il estoit sans desir & sans crainte. On peut voir la vi. Epitre du 1. Livre d'Horace, & ce qui a esté remarqué sur cette heureuse inadmiration.

XVI. La vie de mon pere. ] Il parle d'Antonin le Pieux, qui estoit son pere adoptif. Ce Chapitre est parfaitement beau, & donne une grande idée de ce Prince. Il seroit à souhaiter qu'il fust plus lu.

H laissoit à ses amis la liberté de manger ou de ne point manger avec luy.] Ces paroles ont besoin de commentaire pour estre entenduës en ce tems où les manieres de la Cour sont si disserentes de celles de ces temps-là. Parmi les plus grandes marques de hauteur & de mépris que les Princes pouvoient donner, on comptoit celle de manger seul, qui paroissoit insup-

Marc Antonin. Liv. I. portable. Mais l'autre extremité où ils tomberent ensuite, le sur encore plus: car en faisant l'honneur à ceux qu'ils aimoient de les recevoir à leur table, ils leur en firent un devoir & une necessité: de forte qu'ils n'osoient manquer à un seul repas sans permission, ni mesme demander cette permission, de peur de déplaire. Antonin le Pieux fut un des premiers, qui connoissant qu'il n'y avoit rien de plus inhumain que de convertir cet honneur en servitude, délivra ses Courtisans & ses amis d'un joug qui ne pouvoit estre que fort pesant. Marc Antonin suivit son exemple. Il recevoit ses amis à sa table quand ils vouloient y aller, & que leurs affaires le leur permettoient.

Il n'exigeoit point d'eux qu'ils l'accompagnassent dans ses voyages. Marc Antonin imita si bien cette indulgence, qu'il dispensa Galien son meilleur medecin de le suivre à une de ses expeditions contre les Marcomans, & qu'il luy accorda la priere qu'il luy sit de le laisser à Rome, comme Jalien nous l'apprend luy-mesme dans un de

ses Traitez.

Il avoit une amitié toujours égale D iii pour ses amis, dont il ne se lassoit jamais & dont il n'estoit jamais entesté. ]
Antonin remarque cela comme une
chose fort extraordinaire. En esset il
n'y a rien de plus rare que de trouver
des hommes qui ne soient pas ou entestez ou ennuyez de leurs amis.
Il conservoir avec soin ses revenus, &

il moderoit autant qu'il luy estoit possi-ble ses dépenses. ] Une marque certai-ne que la liberalité & la magnificence ne sont pas des vertus proprement Royales, c'est qu'elles s'ajustent par-fairement avec la tyrannie. Quelle gloire donc pour des Souverains, que de paroistre avec éclat par des dépenses excessives? Il n'y a rien de plus di-gne d'un grand Prince, que de regler ses dépenses domestiques, persuadé qu'elles n'ajoûtent rien à sa grandeur & de bien ménager ses revenus, dont il doit estre un dispensateur sage & prudent, qui veut pouvoir tou-jours sournir aux besoins de son Estar, sans somenter par des largesses mal

On n'a jamais pù dire qu'il fust un Sophiste, un diseur de bons mots un homme qui sentist l'Ecole.] Ccs Marc Antonin. Lvv. I. 47
trois defauts sont fort ordinaires à ceux qui ont eu une méchante éducation, & qui sont tombez entre les mains de méchans maîtres. Les Princes n'y sont pas sujets aujourd'huy, parce qu'ils ne s'appliquent point aux Sciences. Le mot grec que j'ay traduit un diseur de bons mots, signifie proprement un flateur, un adulateur, qui fait le plaisant & qui réjouit les autres, vernula, seurra.

Pour un homme sage, consommé dans les affaires, entierement éloigné des bassesses de la flatterie. ] Ces trois caractères sont directement opposez aux trois desauts dont il vient de parler. L'homme sage est opposé au Sophiste; l'homme essoigné des bassesses de la staterie est opposé au diseur de bons mots, c'est à dire au bousson & à l'adulateur; & l'homme consommé dans les affaires l'est à l'homme qui sent l'Ecole, & qui est accoutumé à parler sans dessein, sans sujet & sans raison.

Il honoroit les veritables Philosophes, & supportoit ceux qui ne l'estoient pas } La derniere disposition est un esset & une suite de la premiere. Car un homme ne peut honorer les veritables Phi48 Reflexions Morales de l'Emp. losophes, s'il ne les connoist, & il ne peut les connoistre sans savoir cette maxime tres-importante, que nul n'est privé de la verité que malgré luy. Or tout homme qui est privé de quelque bien malgré luy, merite bien plus nostre compassion & nos soins, que nostre mépris & nostre haine.

Il me se mettoit jamais dans le bain à une heure indue. ] Dans ce seul trait il y a deux louanges considerables. La premiere regarde la temperance. Car il y avoit des gens si déreglez, qu'ils se jettoient dans le bain avant & aprés le repas. On peut voir ce qui a esté remarqué sur ce passage de la VI. Epître du I. Livre d'Horace:

crudi tumidique lavamur; & la seconde regarde la bonté qu'Antonin avoit pour ses domestiques & ses Courtisans: car en prenant toujours le bain à la même heure, ou plutost à l'heure destinée pour le bain, qui estoit la huitième ou la neusvième heure, c'est à dire à deux ou trois heures après midy, il suivoit leur commodité, & ne les obligeoit pas à rien déranger dans leur façon de vivre ordinaire.

Il n'aimoit pas à bâtir. ] Antonin veut donner par là une grande louan-ge à son pere. Cependant je ne sai si c'est plustost un defaut qu'une vertu dans un Prince d'aimer les bâtimens. S'il en est des Princes comme des partículiers, qui se détruisent en construisant, pour me servir de ce mot de Lucullus, c'est un defaut sans contredit: mais si cela n'est point, & que mesme un Prince qui bâtit, répande par là ses richesses dans tout son estat & les distribuë à une infinité de gens qui n'y auroient aucune part sans leur travail, c'est une vertu. Cependant je remarquerai qu'icy Antonin parle des bâtimens que les Princes font pour leur usage, & non pas de ceux qu'ils font pour le public. Car ces derniers ont toujours esté louez de tout le monde. Antonin le Pieux ne bâtit qu'un palais à Lorium où il avoit esté eslevé: mais il fir plusieurs édifices publics à Rome & ailleurs.

Ni delicat pour sa bouche. ] L'expression Grecque est remarquable: Il n'estoit ni inventif pour le manger, &c. C'est à dire qu'il n'employoit ni son temps ni son esprit à inventer de nouveaux

30 Reflexions Morales de l'Emp. ragouts. Antonin se moque par la de certains Princes qui uniquement oc-cupez du soin de leur table, ne travailloient qu'à y rassiner & à devenir plus habiles en sauces que leurs Ossiciers mêmes.

X V I I. Je dois remercier Dieu.] Ce Chapitre est tres - remarquable. Voila Antonin persuadé que tout le bien que les hommes peuvent faire vient de Dieu, & qu'ils ne peuvent rien par eux-mêmes.

Une bonne sœur. ] Annia Cornificia qui fut mariée à Quadratus, Et tout ce qu'on peut souhaiter de bon. ] Antonin parle ainsi, parce qu'il n'y a rien de plus ordinaire aux hommes que de demander à Dieu des choses qui leur sont mauvaises. Aussi Socrate n'approuvoit rien tant que cette priere des Lacedemoniens: Grand Dieu, donnez-nom les choses qui nom sont bonnes, queique nous ne vous les demandions pas, & refusez-nous celles qui nous sont mauvaises, queique nous vom les demandions.

De ce que je n'ay pas esté essevé plus long-temps auprés de la concubine de mon ayent, ] Il y a là une honnêteté

Marc Antonin. LIV. I. & une bienseance merveilleuses. Antonin remercie les Dieux de ce qu'il n'a pas esté long-temps auprés de la concubine de son ayeul, parce que les mauvais exemples domestiques sont pernicieux aux enfans. Dés seurs plus tendres années on ne leur doit rien faire voir que de sage & de saint. Quoique le concubinage fust permis ou souffert, il estoit pourtant honteux dés le temps mesme de Numa, qui par cette raison défendit aux concubines de toucher à l'autel de Junon, & ordonna à celles qui en approcheroient d'immoler tout échevelées une brebis pour reparer cette profanation.

Qu'il n'aura pas besoin ni de gardes ni d'habits d'or & de pourpre. La vezitable grandeur des Princes ne consiste ni dans leurs gardes ni dans toute da pompe qui les euvironne & qui les suit. Eslevez au-dessus des autres hommes, ils ne peuvent croistre qu'en se rabaissant, & ils ne sont jamais si surs de leur grandeur, que quand ils la

quittent.

Ni d'avoir la nuit dans son Palais de ces slambeaux soutenus par des statuës.] Antonin parle icy des statuës qui estoient dans les palais des Princes & des grands Seigneurs, & qui soutenoient de grands stambeaux pour éclairer pendant la nuit. Cette sorte de magnificence estoit fort ancienne: car Homere en parle dans le VII. de l'Odyssée en décrivant le palais d'Alcinoüs: Il y avoit sur de magnifiques pieédestaux de jeunes enfans d'or, qui tenoient dans leurs mains des stambeaux pour éclairer pendant la nuit ceux qui estoient à table. C'est ce passage que Lucrece a traduit dans ces beaux vers du 1. Livre:

Si non aurea sunt juvenum simulacra per ades,

Lampadas igniferas manibus retinentia dextris,

Lumina nocturnis epulis ut suppeditentur.

Mais qu'il peut estre habillé simplement, & vivre en tout comme un particulier, & c.] Car c'est ce qu'Antonin le Pieux pratiquoit parfaitement. Capitolin dit de luy: Imperatorium fastigium ad summam civilitatem deduxis. Néc omnino quidquam de vita privata qualitate mutavit. Il civilisa, s'il faut ainsi dire, la majesté de l'Empire, & mena toujours la vie d'un simple particulier, sans y rien changer. Cependant jamais Empereur n'eut plus de majesté ni plus d'autorité auprés des étrangers mêmes: sans troupes & sans places fortes, il donnoit ses ordres aux Rois, & les Rois luy obéïssoient.

Que j'ay un frere. ] Il parle de Lucius Verus son frere d'adoption, & avec qui il avoit partagé l'Empire. Il louë les bonnes mœurs de ce frere & la complaisance qu'il avoit pour luy, parce qu'en effet Verus se contresit les premieres années, luy témoigna beaucoup de tendresse, & luy rendit tous les respects qu'il auroit pû attendre, je ne dis pas d'un Prince, mais d'un sujet. Il parut aussi assez attaché à la Philosophie. Antonin dissimula toujours les débauches où il tomba dans la suite, ou les imputa à sa jeunesse, & voulut mesme les excuser. Il ne faut donc pas s'étonner qu'aprés sa mort il ait voulu couvrir des fautes qu'il avoit si bien cachées durant sa vie. Capitolin luy donne sur cela cette belle louange : Tanta autem fanctitatis fuit Marcus, ut l'eri vitia & celaverit & defenderit, quum ei vehemen-

Restexions Morales de l'Emp. tissimè displicerent. La sainteté d'Annonin estoit si grande, qu'il cacha toujours les vices de son frere. & les excusa, quoi qu'ils luy déplussent extrémement. Mais dira-t'on la fincerité & la pieté ne sont - elles pas un peu blesfées dans ce remerciement qu'il fait aux Dieux? Point du tout. Quand les hommes, & sur tout les hommes fimples comme Antonin, viennent à perdre un homme avec qui ils ont vêcu, qu'ils ont aimé, & dont ils sont mécontents, tout leur ressentiment & toute la haine qu'ils avoient pour luy, s'enferment dans le mesme tombeau, & leur premiere tendresse se réveille & se renouvelle. Cela est naturel & il y a peu de gens qui ne puissent l'avoir éprouvé.

Des enfans de corps & d'esprit bienfait. ] Antonin avoit eu de Faustine trois sils, Commode, Verus & Antonin. Et trois, ou selon d'autres, quatre silles, Lucille & Fadilla. On ignore le nom des deux dernieres. Tous ces enfans estoient fort beaux & fort bienfaits. Lucille estoit comme sa mere un prodige de beauté, & Commode cstoit le plus beau Prince du monMarc Antonin. LIV. 1.

de. Antonin ignoroit alors les desordres de sa fille, & son fils ne se cor-

rompit qu'aprés sa mort.

De n'avoir pas permis que j'aye fait un plus grand progrès dans la Rhetori-que & dans la Poëtique. ] Les Stoïciens méprisoient toutes ces Sciences, & les regardoient comme des choses vaines qui ne sont que pour l'ostentation, & qui essoignent les hom-mes du chemin qu'ils doivent suivre, & qui mene à Dieu. Dans seurs principes, comme dans les nostres, il n'y a qu'une chose necessaire, & qui nous doive occuper.

De sorte qu'il n'a pas tenu à eux, à leurs inspirations, ni à leurs conseils. Antonin reconnoist icy que Dieu git incessamment en nous ou par des mouvemens secrets ou par des conseils qu'il nous donne : de sorte que quand nous faisons le mal, nous refusons ses lu-

mieres & rejettons son secours.

De ce que je n'ay pas ober à leurs ordres & à leurs preceptes.] Ce passage est beau & Antonin marque par là qu'il sentoit bien ce que Dieu fait pour les hommes. Dieu ne se contente pas de les avertir; De simples aver-

E ing

56 Reflexions Morales de l'Emp. tissemens ne satisferoient pas sa tendresse. Ils marqueroient une sorte d'indissernce que Dieu n'a point, il nous donne des ordres & des preceptes, & c'est ainsi que les peres en usent envers leurs ensans.

Qu'un corps aussi soible & aussi valetudinaire que le mien. ] Dans sa jeunesse il estoit assez robuste, car il combatoit armé, & tuoit à la chasse les plus grands sangliers. Mais son application aux affaires & à l'étude, son austerité & ses abstinences le rendirent si insirme, qu'il n'eut pas un moment de santé pendant son regne. Aussi l'Empereur Julien le represente dans ses Cesars les yeux ensoncez, les jouës tirées & le corps aussi luisant & aussi transparent que l'air le plus pur.

Avec Benedicta & avec Theodorus.]
Ces deux personnes sont également inconnuës. C'étoit apparemment de ces
personnes corrompuës, dont les Cours
des Empereurs estoient ordinairement

pleines.

Qu'ayant esté souvent en colere contre Rusticus, je n'ay rien sait. ] Antonin reconnoist que ce n'est que par le secours de Dieu qu'il s'est moderé dans Marc Antonin. LIV. I. 57 sa colere. Ce qui merite d'estre remarqué, & il l'en remercie comme d'un fort grand bonheur. En esser la colere est de toutes les passions celle qui precipite les Princes dans les malheurs les plus terribles.

Que je ne suis jamais tombé dans la necessité de recevoir ce mesme secours des autres. ] Antonin ne se contente pas de reconnoistre que c'est par un bienfait de Dieu qu'il a toujours eu dequoy assister les pauvres, il ajoûte que c'est par une grace particuliere qu'il n'est pas tombé dans la mesme necessité. Car il estoit convaincu que la pauvreté & les richesses sont également des dons de Dieu, qui les distribuë comme il luy plaist & à qui il luy plaist.

Que j'ay une semme si douce & si complaisante, pleine de tendresse pour moy, & d'une merveilleuse simplicité de mœurs.] Antonin ne connut jamais les déreglemens desa semme; & cela ne doit pas paroistre bien surprenant, si l'on considere d'un costé la simplicité d'Antonin, & de l'autre l'esprit de Faustine, qui n'avoit pas moins d'adresse que de beauté, & qui avoit

8 Reflexions Morales de l'Emp. pris l'Empereur par toutes les demon-Ararions exterieures d'une tendresse qui paroissoit d'autant plus grande, qu'elle estoit fausse. La moitié moins auroit suffi pour tromper un homme beaucoup plus désiant & plus soubconneux qu'Antonin. Si aprés cela on s'opiniatre à s'étonner de cette ignorance, j'y consens, persuadée que tel s'en étonne qui est encore dans leméme cas. Car tont est plein de ces exem-ples, & il n'y a rien dont les sem-mes soient plus capables, que de cette dissimulation. On pourriot dire qu'Antonin ne s'excuse pas sur cette igno-rance dans les Cesars de l'Empereur Julien, car il ne pousse le reproche qu'on suy fait d'avoir trop aimé une débauchée, que par cette maxime d'Achille dans le 1 x. Livre de l'Iliade: Tout homme de bien & de bon sens ai. me sa femme, & en a soin, & par l'e-xemple de ses predecesseurs, qui avoient fait les mesmes honneurs à leurs femmes, quoy qu'elles n'eussent pas esté plus sages. Mais apparem-ment que Julien a esté bien-aise de donner ce tour à la défense d'Antonin, afin de trouver moyen d'enveloMarc Antonin. LIV. I. 59 per dans cette satyre la femme d'Adrien, celle de Vespasien, & celle

d'Auguste mesme.

Que j'ay trouvé des precepteurs babiles pour mes enfans. J'Herodien n'a pas oublié de marquer au commencement de son histoire, que le principal soin d'Antonin sut de chercher par tout les plus sçavans hommes, pour les mettre auprés de ses enfans. Il donna à Commode Onesicritus, Antistius Capella, Attejus Sanctus pour precepteurs, & pour gouverneur Pitholaüs.

C'est que dans mes songes ils m'ont enseigné des remedes pour mes maux.] Rien n'est plus commun dans les Anciens que les remedes indiquez aux malades dans leurs songes; & cela étoit si generalement reçu dans l'Antiquité, qu'on alsoit coucher dans les temples, croyant que les Dieux se communiquoient la plus vosontiers, & reveloient aux malades pendant leur sommeil les choses qui pouvoient operer leur guérison. Et c'est le reproche qu'Esaïe fait aux Payens: In sepulcris d' specubus dormiunt propter sommia. Ils couchent dans les tombeaux d' dans

60 Reflexions Morales de l'Emp. les cavernes de leurs Idoles, pour avoir des songes. Mais je ne m'arresterois pas beaucoup aux coutumes des peu-ples toujours credules & superstitieux, h des gens tres-sages & tres dignes de foy n'avoient parlé de ce qui leur estoit arrivé dans leurs songes d'une maniere qui ne permet presque pas d'en douter. Aristide témoigne qu'il a esté tres - souvent guéri par des re-medes qui luy avoient esté revelez en songe. Synesius assure que par le même secours il avoit évité de tres-grands dangers. On fait ce que Socrate dit de ses songes. Mais, dit-on, les songes ne sont que des illusions qui naissent des vapeurs de l'estomac, & l'Ecriture sainte nous défend d'y croire. Cela est vray de la pluspart des songes, mais cela n'empesche pas qu'il n'y en ait de veritables, & nous n'en saurions douter. Ce sont les songes que Dieu envoye comme il luy plaist & à qui il luy plaist. Aussi l'Auteur de l'Eccle-siastique dit: Nisi ab Altissimo fuerit emissa visitatio, ne dederis in illis cor tuum : multos enim errare fecerunt fom-nia , & exciderunt sperantes in illis. Si les songes ne sont envoyez de Dieu,

Marc Antonin. LIV. I. n'y mets point ton cour; car ils ont trompé une infinité de gens, & ceux qui s'y sont attendus, ont este deçus dans leurs esperances. Homere avoit reconnu cette verité, quand il disoit:

κ γαρ τότας όκ Διος ές:».

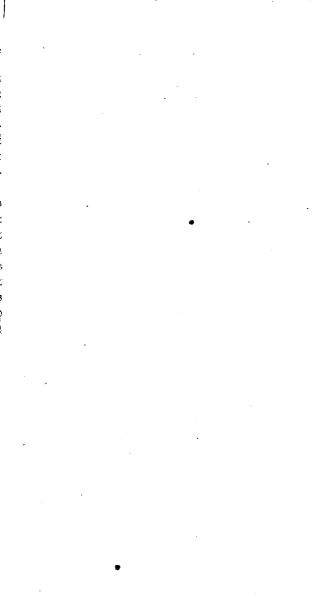
Il y a des songes qui viennent de Dieu. Comme cela m'arriva à Gayete & à Chryse. ] Je ne doute pas que ce ne soit le véritable sens de ce passage, que de sçavans hommes ont voulu corriger de vingt façons, toutes indignes d'Antonin. Chryse estoit une ville de la Troade, & sous la protection d'Apollon. Il en est parlé dans Homere.

Je ne suis tombé entre les mains d'aucun Sophiste. ] Ce bonheur est d'au-tant plus grand, qu'il y avoit beaucoup de Sophistes parmy les Siorciens. Car la pluspart de ces Philosophes en voulant toujours dire quelque chose de nouveau, & contrarier les autres, tomboient le plus souvent dans des sophismes & des absurditez. On n'a qu'à lire les Traitez que Plutarque a faits sur cette matiere.

Ni à vouloir penetrer dans la connoissance des choses celestes. ] Car il n'y 2 rien de plus éloigné de la veritable 62 Reflexions Morales de l'Emp.
Philosophie, que cette connoissance,
dont les hommes font tant les vains.

Que des Dieux & de la Fortune.] La fortune n'est point icy cette Divinité aveugle dont tout le monde parle, & que personne neconnoist. C'est la destinée, le fatum des Stoïciens, c'est à dire la providence divine, qui selon ses vues éternelles a reglé chaque chose, & luy a marqué son temps.

Cecy a esté écrit dans le camp au pays des Quades. Ce fut sans doute dans une des dernieres expeditions d'Antonin aprés la mort de Verus. Cette subscription & celle du livre suivant sont bien remarquables: car elles nous apprennent le bon usage que cet Empereur faisoit de son temps dans ses expeditions les plus difficiles, & en presence même de l'ennemy.



LIVRE

# REFLEXIONS MORALES

DE

L'EMPEREUR

### MARC ANTONIN

#### LIVRE SECOND.

I faut se dire le matin quand on se leve: Aujourd'huy j'aurai affaire
à un importun, à un ingrat, à un brutal, à un fourbe, à un envieux, à un méchant homme.
Tous ces vices ne viennent à ces gens-là, que de l'ignorance où ils sont du bien & du mal.
Mais pour moy, qui aprés avoir examiné la nature de l'un & de l'autre, ay connu que le bien n'est autre chose que ce qui est honneste, & le mal que ce qui

de l'aversion.

II. Tout ce que je suis, c'est un peu de chair, un peu d'esprit, & une ame. Quitte donc les livres; ne te travaille plus tant, turn'en as pas le loi-

nuire que d'avoir de la haine ou

Marc Antoine. Liv. II. ar: mais reconnoissant que tucommences déja à mourir, n'aye que du mépris pour cette chair' qui n'est qu'un peu de sang mêle avec de la poussiere, des osune peau & un tissu de veines, de nerfs & d'arteres. Considere ensuite ce que c'est que tes esprits, un vent qui n'est pas toujours le mesme, & que l'on atsire & rejette incessamment par la respiration. Il ne reste que la troisième partie, qui est l'ame. Fais donc ces reflexions: Tu es vieux; ne soufre plus qu'elle soir esclave, ne soufre plus qu'elle soir emportée par des mouvemens contraires à sa nasure, comme une marionnette est remuée par des ressorts étrangers. Ne foufre plus qu'elle se fache de ce que les destinées luy onr envoyé, ni qu'elle veuil

parent.

LLI\_ Tout ce qui vient des

le évirer ce qu'elles luy pre-

68 Reflexions Morales de l'Emp.

Dieux, porte les marques de leur providence; ce que l'on impute mesme au hazard & à la fortune, se fait ou par la nature, ou par la liaison & l'enchas-nement des causes que la Providence regit; toutes choses prennent de là leur cours. De plus il y a une necessité absoluë que tu ne saurois changer, & il en revient une utilité pour rour l'Univers, dont tu fais par tout l'Univers, dont tu fais partie. Or ce qui est utile au Tout, & qui contribuë à sa conserva-tion, est en mesme temps utile à chacune de ses parties, & l'U-nivers n'est pas moins conservé & entretenu par les divers changemens des eltres composez, que par les changemens des éle nens. Que cela te suffise; que ce soient là tes maximes & tes regles: mais désais-toy de cette soif insatiable de livres, asin que tu ne sortes pas de la vie en murmurant, mais avec une veritable

Marc Antonin. Liv. II. 69 joye, & en remerciant les Dieux de tout ton cœur.

I V. Souviens-toy depuis quel temps tu remets à faire ces reflexions, & combien de fois tu as refusé de te servir des occasions que les Dieux t'ont presentées. Il est pourtant déja temps de connoître de quel monde tu fais partie, & que tu es descendu de cet Esprit qui gouverne l'Univers. Souvienstoy aussi que le temps de ta vie est limité, & que si tu ne t'en sers pour te rendre tranquille, il s'envolera, t'emportera avec luy, & ne reviendra jamais.

V. A toute heure appliquetoy fortement, & comme homme & comme Romain, à faire avec gravité, avec douceur, avec liberté & avec justice tout ce que tu fais, & à éloigner toutes les autres pensées qui pourroient t'en détourner. Or le moyen le plus sur de les éloi-

ii

gner, c'est de faire chaque action comme si elle devoit estre la dernière de ta vie, sans temerité, sans aucune revolte contre la raison, sans déguisement, sans amour propre, & avec un parfait acquiescement aux ordres des Dieux. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a apratiquer pour mener une vier heureuse & divine: car les Dieux ne demanderont rien davantage à celuy qui suivra ces reglés.

VI. Tu te deshonores, morrame, tu te deshonores: cependant tu n'auras pas toujours le temps de t'honorer toy-mesmes: ear la vie de chacun s'enfuit, & la tienne s'est presque entice tement écoulée pendant que tunegliges d'avoir du respect pour toy, & que tu sais consister ta felicité dans les jugemens des autres.

VFI. Pourquoy les choses du dehors t'occuperoient-elles?

Fais-toy du loisir pour apprendre quelque chose de bon & d'honneste, & cesse de courirçà & là comme si tu estois agité par un tourbillon. Il y a encore un autre abus à éviter: C'est que la pluspart des actions de ceux qui travaillent le plus en ce monde, ne sont qu'une laborieuse oisiveté & des niaiseries d'enfant, parce qu'ils n'ont pas un but certain, auquel ils dirigent toutes leurs pensées & tous seurs efforts.

VIII. Il arrive bien difficilement qu'on soit malheureux pour ne pas savoir ee qui se passe dans le cœur des autres: mais il est impossible qu'on ne le soit, si l'on ignore ee qui se passe dans son propre cœur. IX. Il faut avoir toujours.

devant les yeux quelle est la nature de l'Univers, & quelle est la tienne; quel rapport a celle-cy avec celle-là, & quelle

72 Reflexions Morales de l'Emp.
partie de quel tout elle est, &
se souvenir qu'il n'y a personne
qui puisse t'empecher de dire
& de faire des choses convenables à cette nature, dont tu es

une portion.

X. Theophraste, dans la com-X. I neophraite, uans la comparaison qu'il a faite des pechez, autant qu'il est possible de les comparer en suivant les vues generales, decide en grand Philosophe, que ceux qui viennent de la concupiscence, sont plus grands que ceux qui vien-nent de la colere: car celuy que la colere fait agir, semble re-sister à sa raison malgré luy & avec une secrette douleur: mais celuy qui obeit à sa concupis-cence, vaincu par la volupté, paroist plus intemperant & plus effeminé dans ses fautes. C'est donc avec beaucoup de raison, & avec une verité qui fait hon-neur à la Philosophie, qu'il a ajoûté que le crime qu'on fair avec

Mare Antonin. Liv. II. 73
avec plaisir, est plus grand & plus punissable que celuy qu'on fait avec douleur & avec tristesse. En esset celuy qui est en colere, ressemble beaucoup plus à un homme qui a reçu quelque offense, & que sa douleur force à se venger; au lieu que le voluptueux se porte de son propre mouvement à l'injustice, pour assouvir sa passion.

XI. Fais & pense chaque chose comme pouvant sortir de la vie à chaque moment. S'il y a des Dieux, ce n'est pas une chose bien sâcheuse que dequiter le monde, car ils ne te seront aucun mal; & s'il n'y en a point, ou qu'ils ne se messent pas des affaires des hommes, qu'ay-je affaire de vivre dans un monde sans Providence & sans Dieux? Mais il y a des Dieux: & ils ont soin des hommes: & ils ont donné à chacun

Reflexions Morales de l'Emp. le pouvoir de s'empescher de tomber dans de veritables maux; & si dans toutes les autres choses qui arrivent necessairement il y avoit aussi des maux qui fussent de ce nombre, les Dieux y auroient pourvû, & nous auroient donné les moyens de les eviter: mais ce qui ne peut mê-me rendre l'homme pire qu'il n'est, comment pourroit-il ren-dre la vie de l'homme plus mal-heureuse? Car si la nature avoit soufert ce desordre, ce seroit donc ou parce qu'elle l'auroit donc ou parce qu'elle l'auroit ignoré, ou parce que l'ayant connu, elle n'auroit pû ni
le corriger, ni le prevenir. Or
il est absurde de penser que la
nature qui gouverne le monde,
ait fait ou par ignorance, ou
par impuissance une si lourde
faute, que de permettre que les
biens & les maux arrivent indiferenment & fans distinction

Marc Antonin. LIV. II.

aux méchans & aux bons, la mort & la vie, l'honneur & le deshonneur, la douleur & le plaisir, la pauvreté & les richesses. Toutes ces choses n'étant par elles - mesmes ni honteuses ni honnestes, arrivent éga-

lement aux bons & aux méchans. Elles ne peuvent donc estre ni de veritables maux, ni de veritables biens.

XII. Il est d'une nature intelligente de penser avec quelle vitesse tout s'évanouit: que l'Univers absorbe bien-tost tous les corps, & que le temps en éface ... incontinent la memoire: quels font tous les objets sensibles, & particulierement ceux qui nous attirent par la volupté, ou qui nous rebutent par la douleur, & ceux aufquels l'orgueil des hommes a attaché un éclat si generalement vanté: combien tous ces objets sont vils, mé-

ra quité le corps. XIII. Il n'y a rien de plus

Marc Antonin. LIV. II. miserable qu'un homme qui veut\_\_\_ tout connoître & tout embrafser, & qui non content de sonder les abysmes de la terre, veut encore par ses conjectures penetrer dans l'esprit des autres hommes, sans se souvenir qu'il luy doit suffire de connostre cette Divinité qu'il a au-dedans de luy, & de luy rendre le culte qui luy est dû. Le culte qu'elle demande, consiste à la tenir libre de passion, à la ga-rantir de la temerité, & à faire qu'elle ne soit jamais fâchée de ce que font les Dieux ou les hommes: car ce que font les Dieux, merite nos respects à cause de leur vertu; & ce que font les hommes merite nostre amour à cause de la parenté qui est entre nous. Il arrive quel-quefois aussi qu'il merite en quelque maniere nostre compassion acause de l'ignorance où

iij

78 Reflexions Morales de l'Emp.
ils font des biens & des maux:
car cette ignorance est un aveuglement aussi pitoyable que celuy qui empesche de discerner
le blanc & le noir.

XIV. Quand tu aurois à vivre trois mille ans, & trente mille encore par-dessus, souviens-toy que l'on ne perd d'au-tre vie que celle que l'on a, & qu'on n'a que celle qu'on doit perdre. Il n'y a donc point de difference entre la plus longue & la plus courte vie: car le temps present est égal pour tout le monde, quoyque celuy qui est passe ne le soit pas. Or le temps qu'on perd en perdant la vie, n'est qu'un moment: car personne ne peut perdre ni le passé, ni l'avenir. En esset comment servir il possible d'ârer à ment seroit-il possible d'ôter à quelqu'un ce qu'il n'a pas? Il faut donc se souvenir de ces e deux points; l'un que de toute

Marc Antonin. Liv. II. éternité toutes choses sont semblables, qu'elles font toujours un cercle, & qu'il n'y a point de difference entre voir les mêmes choses pendant vingt ou trente ans, & les voir pendant un temps infini; & l'autre, que celuy qui vit le plus long-temps, & celuy qui meurt fort jeune, font tous deux la mesme perte: car ils ne perdent que le temps present, qui est le seul dont ils jouissent, personne, comme je l'ai déja dit, ne pouvant jamais perdre ce qu'il n'a pas.

X V. Tout n'est qu'opinion.

Cela est assez clairement prou-

vé par ce que Monime Philoso-phe Cynique en a écrit dans ses Ouvrages. L'utilité de ce qu'il dit est assez sensible, si on n'en prend que ce qui est con-

forme à la verité.

XVI. L'ame de l'homme se deshonore en plusieurs manie-G iiij

80 Reflexions Morales de l'Emp. res, dont voici les principales. Elle se deshonore, lors qu'elle devient, autant qu'il est en son pouvoir, comme une espece d'abcés & d'enflure dans le corps du monde : car d'estre fâchée de ce qui arrive, c'est se retirer & se separer de la natu-re universelle, qui comprend & enferme en elle-même toutes les natures de tous les estres particuliers. Elle se deshonore quand elle a de l'aversion pour quelqu'un, & qu'elle va contre luy pour luy nuire, comme cela arrive dans la colere. Elle se deshonore, lors qu'elle se laisse

vaincre par la volupté & par la douleur. Elle se deshonore, lors qu'elle use de dissimulation, & que dans ses paroles, ou dans ses actions, elle employe la feinte ou le mensonge. Elle se deshonore, lors qu'elle ne raporte à aucun but ses actions ni ses

Marc Antonin, LIV. II. mouvemens, mais qu'elle agit temerairement, sans dessein & fans fuite: car jusques aux moindres choses, tout doit estre raporté à une fin; or la fin que tout homme raisonnable doit se proposer, c'est de suivre la raison & les loix de cet Univers, qui est la plus ancienne des Vil-

les & des Republiques.

XVII. Tout le temps de la vie de l'homme n'est qu'un point; la matiere dont il est composé, n'est qu'un change-ment continuel; ses sens sont émoussez & incertains; son corps n'est qu'une corruption, l'esprit qui l'anime qu'un vent subtil, sa fortune qu'une nuit obscure, & sa reputation qu'un fantôme. Pour tout dire en un mot, ce qui est du corps, a la rapidité d'un fleuve; ce qui est de l'es-prit, est une sumée & un songe; la vie un combat perpetuel

\$1 Reflexions Morales de l'Emp.

& un voyage dans une terre étrangere; enfin la reputation dont l'homme se flatte après sa mort, n'est qu'un oubli. Qu'est ce donc qui peut le conduire heu-reusement dans une route si difficile? C'est la Philosophie seule. Cette Philosophie consiste à conserver son ame entiere & pure, toujours maîtresse de la volupté & de la douleur; à ne permettre jamais qu'elle fasse rien temerairement, qu'elle use de dissimulation, ni qu'elle s'éloigne de la verité, & à faire en sorte qu'elle soit toujours suffisante à elle-même, qu'elle n'ait jamais besoin qu'un autre fasse jamais besoin qu'un autre fasse quelque chose, ou qu'il ne la fasse pas; de plus, qu'elle recoive tout ce qui luy arrive comme venant du même lieu d'où elle est sortie; qu'elle at-tende toujours la mort avec un esprit tranquille, & comme saMarc Antonin. Liv. II. 83 chant bien que cette mort n'est autre chose que la dissolution des élemens dont chaque animal est composé. Car s'il n'arrive jamais rien de fâcheux aux élemens mêmes qui soufrent ces changemens continuels & qui ne sont que passer toujours de l'un à l'autre, pourquoy apprehenderoit-on la dissolution & le changement de tout le corps, puisque ce changement & cette dissolution sont selon la nature. Or tout ce qui est selon la nature. Or tout ce qui est selon la nature ne peut estre un mal.

Cecy a été écrit à Carnunte.



## REMARQUES

SUR

#### LE LIVRE SECOND.

Vils sont tous mes parens, non seu-Qlement par le sang, mais par l'esprit ] Car tous les hommes estant formez d'une même terre, & toutes les ames venant de la même source, il s'ensuit de là necessairement qu'ils font tous parens & par le sang & par l'esprit, & plus encore par ce dernier,

que par l'autre.

Par cette portion de la Divinité, dont ils sont participans.] Les Stoiciens croyoient que l'ame estoit une partie de la Divinité, comme si Dieu estoit un estre divisible, & qui eust des parties. Les Manichéens renouvellerent ensuite cette erreur, qui a esté solidement refutée par les saints Peres, qui ont enseigné que l'ame estoit une creature, & non pas une partie de Dieu: Creaturam non partem Dei, ab illo fattam, non de illo; & cette docMare Antonin. Liv. II. 85 trine est si bien établie, que ce langage des Stoïciens ne peut plus estre dangereux, & que nous pouvons même nous en servir selon nos principes, en saisant entendre que nostre ame est une portion de la Divinité, & une Divinité, par l'esperance que nous avons qu'elle en sera adoptée, comme dit saint Augustin: In ejus genus adoptandam mirabili dignatione gratia non parili dignitate natura.

"Car il n'est pas en leur pouvoir de me faire tomber en aucun vice. ] Il n'y a rien de plus vray que ce principe, ni qui s'accorde mieux avec ce que

J. C. nous a enseigné.

Et c'est nuire que d'avoir de la haine ou de l'aversion. ] Cette consequence est d'une verité constante. Ce n'est
pas l'execution qui fait le mal, c'est
la volonté. La Religion nous l'enseigne. C'est pourquoy saint Jean dit que
quiconque hait son frere, est homicide, citte.

G qu'il demeure dans la mort.

of qu'il demeure dans la mort.

II. Quitte donc les livres, ne te travaille plus tant, tu n'en as pas le loifir.] La pluspart des hommes sont
pour les livres & pour les sciences ce

que Marthe fait dans l'Evangile pour

preparer tout ce qui luy paroissoit necessaire. Ils s'empressent & se troublent dans le soin de beaucoup de choses: mais il n'y en a qu'une seule necessaire; & quand on la connoît, les livres sont inutiles; & ce n'est pas tant un secours & une aide, qu'un obstacle & qu'un embarras.

Comme une marionnette est remuée par des ressorts étrangers. ] Cette belle comparaison est prise du premier livre des Loix de Platon, où un Athenien dit: Les passions sont dans nos corps ce que les petites cordes sont dans les marionnettes. Elles nous remuent, & nous sont faire des mouvemens tout contraires, selon qu'elles sont opposées entre elles.

III. Se fait par la nature ou par la liaison & l'enchaînement des causes que la Providence regit. ] Antonin n'est pas de ceux qui opposent la nature à Dieu, & qui enseignent qu'elle produit tout au hazard & par elle-même, sans l'aide d'aucun esprit intelligent qui la gouverne; en un mot, qu'elle est l'ouvriere, & non pas l'instrument dont Dieu se sert. Cet Empereur reconnoît au contraire qu'elle obéit aux

Mare Antonin. LIV. II, 87 ordres du Souverain, & que dans tout ce qu'elle produit, elle suit les loix de la Providence. Ainsi cet ou du texte n'est pas une particule disjonctive, mais copulative. Elle explique la pensée d'Antonin, qui n'est point du tout de faire la nature indépendante, mais servante & soumise, telle que la veritable Religion nous la donne, en nous enseignant que les cheveux de nostre teste sont comptez, & qu'il n'en tombe pas un que par la volonté de Dieu.

De plus il y a une necessité absoluë que tu ne saurois changer. Cette absoluë necessité n'est point icy la fatale destinée, saum. Car la fatale destinée n'est que le decret de la Providence. Ainsi Antonin ne diroit que ce qu'il a déja dit. Ce sage Empereur se dit à luy-même trois raisons qui doivent le porter à soussirie tout ce qui luy arrive. La premiere, qu'il y a une Providence qui gouverne tout, & qui par consequent a soin des hommes. La seconde, que c'est une necessité indispensable de soussirie ce qu'elle a ordonné; & qu'ainsi il n'y a que la pa-

tience à opposer à cette necessité absolue; & la troissème, que ce qui luy arrive, est utile à tout l'Univers, dont il est une petite partie. Ce n'est donc pas un mal. Tout cela est fort bon pour un Payen: mais aujourd'huy nous avons de plus fortes & de meilleures raisons pour nous encourager à souffrir les maux de cette vie: car sans les déguiser & sans leur faire perdre leur noni, la Religion nous enseigne que nous devons estre bien-aises de souffrir, parce que nos souffrances ne peuvent jamais estre comparées avec la gloire qu'elles produiront.

gloire qu'elles produiront.

Que par les changemens des élemens. ]

Car les Pilosophes enseignent que la terre se change en eau, l'eau en air, l'air en seu, &c. Voyez la remarque sur le chapitre 48. du livre

Mais défais-toy de cette soîf insatiable de livres, asin que tu ne sortes pas de la vie en murmurant. ] Ceux qui sont si avides de science, & qui en matiere de livres ne disent jamais, c'est assez, ne peuvent presque sortir de la vie sans murmure; car la mort les surprend

Marc Antonin. LIV. II. prend toujours, & vient rompre quelque grand dessein, & il arrive alors Calvale. immanquablement ce que Salomon dit dans l'Écclesiaste: In multa sapientia. multa fit indignatio : & qui addit scientiam, addit & laborem.

IV. Et combien de fois tu as refusé de te servir des occasions que les Dieux t'ont presentées.] Nous avons encore plus de sujet qu'Antonin de nous faire ce reproche : car Dieu ne se lasse point de nous presenter les occasions de nous repentir; il nous y exhorte sans cesse, & nous entendons tous les jours sa voix, mais nous méprisons les richesses de sa patience, de sa bonté & de sa longue attente.

Il est pourtant déja temps de connoître de quel monde tu fais partie. ] C'est à dire de connoître le rapport que la nature de ton corps a avec celle de l'Univers: car cette connoissance te preparera à n'estre ni surpris ni étonné de quoy que ce soit qui luy arrive.

ić.

112.

atz

ş

ςς.

11 3

,0

زولي

s (C

مثثا

Et que tu es descendu, ] C'est à dire, ton ame est descenduë.

Et que si tu ne t'en sers pour te rendre tranquille.] Pour aquerir cette

90 Reexions Morales de l'Emp. tranquillité pure, qui consiste à n'obéir à aucune passion, & à ne tomber dans aucun vice.

V. Tu vois le petit nombre de choses qu'on a à pratiquer pour mener une vie heureuse & divine.] Cela paroissoit peu de chose aux Stoïciens, qui avoient une grande idée des forces de la nature. Mais Antonin n'en jugeoit pas ainsi. Il reconnoissoit que les forces de la nature viennent de Dieu, & avec ce secours, qui ne manque jamais à ceux qui tâchent de faire le bien, il trouvoit tout facile.

VI. Tu te deshoneres mon ame. ] Cette expression est prise du cinquiéme livre des Loix de Platon, qui dit que personne n'honore son ame comme il faut. On peut voir ce qui est remarqué sur le chap.x v z. de ce même livre.

VII. Fais-toy du loisir, pour apprendre quelque chose de bon & d'honnête. Il dépend toujours de nous de nous faire ce loisir, & les affaires que nous alleguerons ne seront pas une bonne excuse.

Et cesse de courir çà & là comme si tu estois agité par un tourbillon. ] Rien ne peint mieux la vie des hommes qui Marc Antonin. LIV. II. 91 tracassent toujours dans le monde, & vont & viennent sans savoir pourquoy, plus chargez de leur oissveté, que de leurs affaires. Ennius a bien dit sur cette inquietude vagabonde:

Imus huc, hinc, illuc. Eum illuc ventum, ire illinc lubet.

Incerté errat animus, prater propter vita vivitur.

Nous allons là, de là nom allons ailleurs; É quand nom y sommes, il nom tarde d'en partir. Nostre esprit erre sans savoir où il va ni où il veut estre, É la vie se passe ainsi sans dessein É sans but.

Parce qu'ils n'ont pas un but certain. ] Les Stoïciens, à l'exemple de Socrate, se sont plus attachez que les autres Philosophes à faire voir que le fondement de la vertu & de tous les devoirs de la vie civile consiste à avoir un but certain; & ce but estoit pour eux l'utilité publique, à laquelle ils disoient que le sage devoit toujours viser, comme Antonin s'en explique dans la suite.

VIII. Mais il est impossible qu'on ne le soit, si on ignore ce qui se passe H ;; 92 Reflexions Morales de l'Emp. dans son propre eaur. ] On peut appliquer à cela ce vers d'Homere que Socrate avoit toujours dans la bouche:

Ir.od.

offe Tol de megapois, neckor? T'agastor TE TETURAL.

C'est à dire dans le sens de Socrate, que tout ce qui se fait de bien & de mal pour nous, se fait chez nous; & il s'en servoit pour détourner les hommes de toutes les sciences inutiles & de toutes les vaines curiofitez, pour les porter à l'étude de la morale & au seul examen de leur propre cœur.

X. Theophraste dans la comparaison.] Voila Antonin declaré contre l'égalité des pechez que ceux de sa secte avoient toujours soutenuë si opiniâtrement & avec tant d'injustice. Mais ce n'est pas la seule chose où il s'eft éloigné des sentimens outrez des premiers Stoiciens.

X I. Car ils ne te feront aucun mal.] Comme les Stoiciens n'avoient aucune idée ni de peines ni de recompenles éternelles aprés la mort, & que le plus grand caractere qu'ils reconnoifsoient en Dieu, estoit une bonté infinie, ils estoient perfuadez qu'aprés

Marc Antonin. LIV. II. cette vie on n'avoit rien à craindre, & que c'estoit une chose enrierement opposée à la nature de Dieu, de faire du mal. La veritable Religion a tiré les hommes d'une securité si perni-

cieuse, en leur apprenant que nul ne pourra subsister devant la justice de Dieu, si Dieu ne luy fait misericorde.

Et ils on donné à chacun le pouvoir de s'empescher de tomber dans de veritables maux.] Car Antonin ne reconnoist pour veritables maux que les pechez & les vices; & quand il dit que Dieu a donné le pouvoir de s'empescher de tomber dans le vice, il s'éloigne encore du sentiment des autres Stoïciens, qui pretendoient que l'homme avoit par luy-même cette force sans le secours de Dieu. Mais quoy que ce sentiment d'Antonin soit plus épuré que celuy des autres Philosophes de la même secte, il pourroit encore induire à l'erreur que les Pelagiens adopterent ensuite, si on ne l'expliquoit favorablement. Car il sembleroit que cet Empereur eust voulu dire, que Dieu ayant donné aux hommes le franc arbitre, ils peuvent éviter le mal &

94 Reflexions Morales de l'Emp. faire le bien par leur propre choix & par leur seule volonté, sans aucun nouveau secours. Ce qui est saux & impie; & ce n'a pas esté le sentiment d'Antonin, puis qu'il reconnoist ailleurs un nouveau secours à chaque moment & à chaque bonne action. Il a donc voulu dire que Dieu a donné à l'homme le pouvoir d'éviter le vice, & que ce pouvoir est entretenu & comme renouvellé à tous momens, & cela est conforme aux vêritez que la Religion nous enseigne.

Car si la nature avoit souffert ce defordre. ] La Nature est icy cet esprit intelligent qui gouverne l'Univers; c'est à dire Dieu.

Ou parce que l'ayant connu, elle n'auroit pû ni le corriger, ni le prevenir.] Antonin écrit icy pour refuter certains Philosophes qui soutenoient que la matiere estoit si foible & si corrompue, que Dieu n'avoit pû la rétablir. Ce sentiment est impie, & les saints Peres l'ont combatu dans leurs écrits.

Or il est absurde de penser que la Nature. ] Ce raisonnement est tres-solide. Ou Dieu n'a pû empescher ce deMarc Antonin. Liv. 11. 95 sordre, ou il l'a ignoré. S'il l'a ignoré. S'il l'a ignoré, il est aveugle; ou si l'ayant connu il n'a pas voulu y remedier, il est envieux; & s'il ne l'a pû, il est impuissant. Or on ne peut dire ni l'un ni l'autre sans un sacrilege horrible & sans une detestable impieté.

Elles ne peuvent donc estre ni de veritables maux, ni de veritables biens.] Cette consequence est sure, & la Religion nous enseigne cette verité, que les maux produisent des biens infinis à ceux qui aiment Dieu, & que les biens sont une source de maux pour

ceux qui n'ont pas sa crainte.

X I I. Il est d'une nature intelligente. ] Qu'il y a peu de ces natures intelligentes! Si on pratiquoit ce qu'Antonin enseigne dans ce chapitre, on se procureroit une veritable liberté.

Et ceux aufquels l'orgueil des hommes a attaché un éclat si generalement vanté. Comme les dignitez, les emplois, les charges, la naissance & toutes les autres choses dont les hommes sont si entêtez.

Qui sont ceux dont les opinions & les suffrages donnent la reputation & dispensent la gloire. ] Rien ne seroit plus

Reflexions Morales de l'Emp. propre à corriger un ambitieux, que de penser qui sont ceux dont il brigue les suffrages : car il auroit honte de sa bassesse & de sa lâcheté, de vouloir estre estimé par des esclaves qu'il n'estime point & qui ne sauroient legitimement s'estimer eux-mêmes.

En la separant dans son imagination des fausses idées qu'on y attache.] D'ordinaire les hommes ne craignent pas tant la mort, que l'appareil qui l'accompagne. Ils sont tous comme ces malades foibles, qui craignent plus les operations de la chirurgie quand ils voyent déployer plusieurs instrumens.

Mais un ouvrage même qui luy est utile.] Car le monde ne s'entretient que par ces changemens, & on peur dire que nous ne vivons que par la mort, mortibus vivimus, comme disoit un ancien.

XIII. Veut encore par ses conjectures penetrer dans l'esprit des autres bommes.] Antonin ne parle pas icy de la fausse vanité de ceux qui preten-dent connoître les hommes par la physionomie. Il parle de la curiosité qui est naturelle à tous, & qui fait que nous

Marc Antonin. LIV. 11. nous travaillons bien plus à deviner ce que les autres pensent, qu'à savoir ce

que nous pensons.

Il arrive quelquefois aussi qu'il merite en quelque maniere nostre compassion.] Antonin mer certe restriction, en quelque maniere, pour ne pas choquer trop ouvertement le dogme des Stoïciens, que la compassion est un vice. Nous verrons ailleurs ce qu'il en penfoit.

XIV. Quand tu aurois à vivre trois mille ans. ] Ce raisonnement d'Antonin est seur. Il est absurde de dire qu'il y a un temps passé & un temps futur. C'est même une contradiction dans les termes. Il n'y a donc que le temps present, & par consequent la vie est égale pour tout le monde. Mais, dit-on, un jeune homme qui meurt à vingt ans, perd plus que celuy qui meurt à quatre-vingts, car il perd l'esperance d'un avenir plus long. Plaisante objection! Comme si la vie se mesuroit par l'esperance, c'est à dire, comme si on mesuroit une chose qui est par une autre qui n'est point. D'ailleurs, peut-on faire la moindre comparaison des choses qu'on espere

en cette vie avec celles qu'on attenda après la mort? N'est-ce pas dans l'autre vie que subsistent veritablement les choses que nous ne voyons icy qu'en songe, & comme à travers d'épaisses tenebres, qui les déguisent ou qui les cachent? La mort ne peut donc que convertir en realitez toutes nos esperances, & c'est dequoy beaucoup de Philosophes Payens ont esté tres-persuadez.

Quoy que celny qui est passe, ne le soite pas. Il ne l'est pas par le nombre, mais il l'est par l'existence: car il ne peut pas y avoir de disserence de ce côté-là entre les choses qui ne sont plus, ou qui sont englouties dans un infini qui les rend égales. C'est pour
Epistim, quoy saint Jerôme disoit sort bien;

Entre celuy qui a vêcu dix ans & celuy qui en a vêcu mille, après qu'ils sont morts tous deux, tout le temps passe ost égal. La seule difference qu'il y a, e'est que le vieillard est plus chargé de pechez que le jeune. Car les pechez subfistent independamment du temps.

XV. Tout n'est qu'opinion.] Antonin veut dire que nos sens & nos lumieres nous trompent, & que nous ne som-

Marc Antonin. Liv. II.

mes émus & conduits que par l'opinion que nous avons des choses, & nullement par les choses mêmes. Ce qui est vray. Nous nous imaginons savoir, & nous ne savons rien, ou nous ne savons pas comme il faut.

Monyme Philosophe Cynique. ] Dis-

ciple de Diogene & de Cratés.

Si on n'en prend que ce qui est conforme à la verité. ] Ce sage Empereur ajoûte cela, pour donner aux esprits un antidote contre le poison répandu dans les Ouvrages de Monyme, qui pour faire douter les hommes des veritez les plus constantes, rendoit sa these si generale, qu'il y rensermoit les choses spirituelles, & toute la Religion.

XVI. L'ame de l'homme se deshenore en plusieurs manieres.] Antonin a eu en vuë le commencement du livre v. des Loix de Platon, qui dit que l'homme deshonore son ame, quand il s'occupe du soin d'amasser des richesses; quand il a pour elles de la complaisance; qu'il se croit tout permis, & qu'il s'abandonne aux voluptez; quand au lieu de s'accuser de ses pechez, il les rejette sur les autres quand il commet des actions qui doivent estre suivies du repentir; quand il ne sousser pas courageusement les travaux, les blessures, &c. quand il estime cette vie comme un grand bien; quand il presere la beauté à la vertu, car c'est preserer la terre au ciel; quand il ne suit pas de tout son pouvoir ce que la loy condamne, & ne recherche pas ce qu'elle approuve, &c.

Elle se deshonore lors qu'elle use de dissimulation, & que dans ses paroles ou dans ses actions elle employe la feinte ou le mensonge. Les Payens ont eu plus de respect pour la verité, que beaucoup de Chretiens, qui croyent qu'il est permis d'user de feinte, de dissimulation & de mensonge. Ciceron dit dans le 111. Livre des Ossimulatio tollenda est. La feinte & la dissimulation doivent estre bannies de tout commerce. Et ratio igitur postulat, ne quid instidiose, ne quid simulate, ne quid fallaciter. La raison veut donc qu'on n'employe jamais ni la fraude, ni la seinte, ni la surprise. Entre tous les Payens, même les plus cor-

Marc Antonin. LIV. II. rompus & les plus aveugles, on n'en trouvera pas un seul qui se soit avisé de sauver le mensonge & la mauvaise foy par le pernicieux secours des équivoques, & des restrictions.

Qui est la plus ancienne des Villes & des Republiques. ] Cet endroit me fait souvenir d'un beau passage de Plutarque, qui dit en quelque endroit de ses Morales, que Dieu qui a tout créé, qui est tout-puissant, souverainement juste, & ouvrier tres-parfait, comme dit Pindare, a créé le monde comme une ville commune aux hommes & aux Dieux, afin qu'ils y habitent avec

la justice & la vertu. XVII. Tout le temps de la vie de l'homme n'est qu'un point. ] On ne sauroit trouver quelque part que ce soit un plus beau portrait de l'homme. Il est bien dissicile de le bien lire & d'a-

voir encore de la vanité.

La matiere dont il est composé, n'est qu'un changement continuel. ] C'est pourquoy Platon faisoit cette admirable définition de l'homme par rapport au corps : L'homme est ce qui n'est. point. Je ne sai si tout le monde la

102 Reflexions Morales de l'Emp. goûtera; pour moy j'en suis charmée, Socrate & les Platoniciens avoient puisé ce sentiment dans la doctrine de Parmenide, qui avoit enseigné, que dans la nature, ou dans l'Univers, il y a deux parties; l'une inconstante, vagabonde, sujette au changement, & qui sans cesse est autrement & autrement disposée: c'est à dire la matiere, qu'il appelle par cette même raison, sujette à l'opinion; & l'autre toujours durable, incorruptible, toujours sem-blable à soy-même, & exemte de toute sorte de changement; en un mot, qui est toujours, & toujours une: & c'est la partie intelligente, c'est à dire Dieu; & cela s'accorde parfaitement avec le nom que Dieu prend dans l'E
Exid 3. criture fainte, fe suis celuy qui suis, parce qu'à luy seul appartient proprement l'estre permanent, & que toutes les autres choses changeant perpetuellement, & passant toujours d'un estre à un autre, sont & né sont pas.

Enfin la reputation dont l'homme se flatte aprés sa mort , n'est qu'un oubli.] Car la plus grande reputation compa-rée à l'éternité, n'est qu'un moment

& pas même un moment.

Marc Antonin. LIV. II. 105 C'est la Philosophie seule. La Philosophie proprement prise n'est que la connoissance des choses divines & humaines, la Religion.

Qu'elle soit toujours suffisante à ellemême.] Elle ne le peut sans le secours

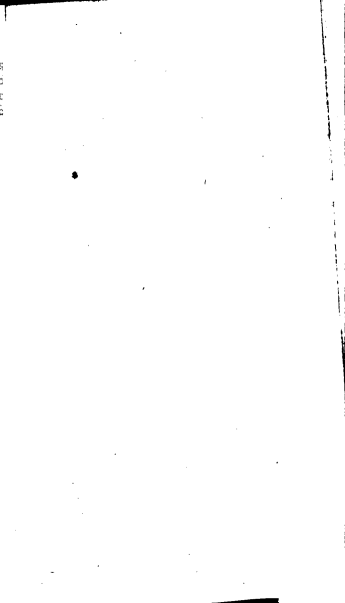
de Dieu.

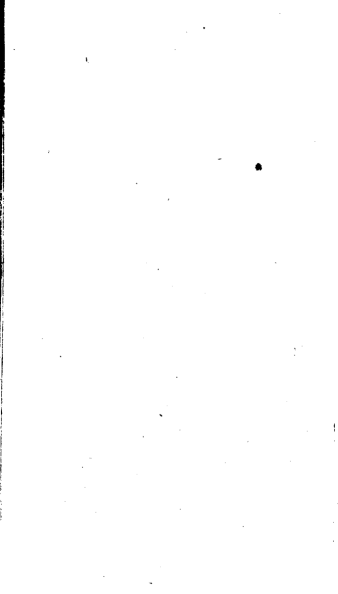
Qu'elle n'ait jamais besoin qu'un autre sasse quelque chose, ou qu'il ne la sasse pas. ] Antonin voudroit rendre l'homme sage trop indépendant, s'il parloit icy des choses temporelles & des secours que les hommes se doivent les uns aux autres; aussi n'est-ce pas son sens; il ne parle que de ce qui regarde le veritable bonheur, qui ne sauroit jamais dépendre de l'action d'autruy.

Que cette mort n'est autre chose que la dissolution des élemens, dont chaque ani mal est composé.] C'estoit l'opinion des Platoniciens, qui l'avoient prise d'Empedocle, que la naissance & la durée des corps n'estoient que l'union & l'assemblage des premiers principes, & la mort leur separation; & qu'ainsi, comme rien ne naissoit, c'est à dire, qu'il n'y avoit pas de creation

104 Reflex. Morales de l'Emp.&c. nouvelle, rien ne perissoit non plus; il n'y avost ni procreation de rien, ni reduction à rien; & cela est vray pour la matiere depuis que le monde a esté tiré du neant.

Fin du second Livre.





## REFLEXIONS MORALES

DE L'EMPEREUR MARC ANTONIN.

## LIVRE TROISIE'ME.



On seulement il faut penser que nostre vie se consume chaque jour, & devient plus

courte: mais encore il faut considerer que si on vit long temps, on n'est pas assuré de conserver la même force d'esprit & le jugement necessaire pour la contemplation & pour l'intelligence des choses divines & humaines: car dés le moment qu'on 108 Reflexions Morales de l'Emp. tombe en enfance, on conserve bien les facultez de transpirer, de se nourrir, d'imaginer, de desirer, & toutes les autres de cette nature: mais de se servir de soy-même, de remplir ses de-voirs, d'examiner la verité de ses prejugez & d'estre en état de juger s'il est temps de quiter la vie, enfin tout ce qui demande une raison mâle & bien exercée, tout cela est déja éteint en nous. Il faut donc se hâter mon feulement parce qu'on approche tous les jours plus prés de la mort: mais aussi parce que la connoissance & l'intelligence des choses nous abandonnent sou-

vent avant que nous mourions.

II. Il faut considererque les choses qui arrivent fortuitement ou necessairement aux estres que la nature produit, ont quelque chose d'agreable & de charmant, comme ces parties du

Marc Antonin. LIV. III. 100 pain, qui dans le four s'entr'ouvrent & se separent: car ces mêmes parties que la force du feu a separées & desunies con-tre le dessein du boulanger, ne laissent pas de donner certaine grace au pain, & d'exciter à le manger. Tout de même les figues les plus mûres se rident & se fendent, & ce qui approche de la pourriture, donne de la beauté aux olives qui commencent à mûrir. Les épics qui baissent la teste, la ferocité du lion, l'écume du sanglier, & plusieurs autres choses semblables, si on les regarde separément, n'ont rien qui approche de la beauté: cependant parce qu'elles accompagnent les estres que la nature produit, elles leur donnent de l'agrement, & plaisent aux yeux, Par la même raison, si quelqu'un a l'esprit assez fort & affez profond pour contempler

210 Reflexions Morales de l'Emp. & connoître toutes les choses qui arrivent dans cet Univers, il n'en trouvera presque pas une, non pas même de celles qui arrivent en consequence & à la suite des autres, qui n'ait ses graces particulieres, & qui ne serve à relever la beauté du Tout, dont elle fait partie. Ainsi il ne verra pas avec moins de plaisir les bestes feroces vivantes, qu'il les verroit dans les ouvrages des Statuaires & des Peintres. Il trouvera que les vieilles & les vieillards ont leur beauté, aussi - bien que les jeunes gens, & il verra avec les mêmes yeux les uns & les autres. Ensin il découvrira dans une infinité de semblables sujets des beautez qui ne sont pas sen-sibles à tout le monde, mais seulement à ceux qui sont accoutumez à la nature & à ses ouvrages,

M are Antonin. LIV. III. III

III. Hypocrate, aprés avoir guéri plusieurs maladies, est mort luy - même de maladie. Ceux qui ont fait profession de prédire la mort aux autres, ont enfin subi leur destinée. Alexandre, Pompée, Cesar aprés avoir détruit de fond en comble tant de villes & défait tant de milliers d'hommes dans les combats, sont enfin morts à leur. tour. Heraclyte ayant si longtemps discouru sur l'embrasement qui devoit consumer le monde, a fini par les eaux qui ont rempli ses entrailles, & il est mort tout couvert de fumier. Democrite est mort mangé des poux, & c'est une autre espece de vermine qui a fait mourir Socrate.

心

ははないない

; 12

pri

36

A quoy aboutissent tous ces discours? Tu t'es embarqué, tu as fait ta course, tu es abordé où tu devois aller, sors du vais-

112 Reflexions Morales de l'Emp. seau. Si tu en sors pour arriver à une autre vie, tu y trouveras des Dieux; & si tu es privé de tout sentiment, tu cesseras d'ê-

tout sentiment, tu cesseras d'être sous le joug des douleurs &
des voluptez, & de servir à un
vase si fort au-dessous de ce que
tu es: car icy sans contredit la
partie qui sert est plus excellente, puisque c'est l'esprit, cette Divinité qui est au - dedans
de toy, au lieu que l'autre n'est
que du sang & de la poussiere.

IV. Ne consume point le
temps qui te reste à vivre à
penser aux autres, quand cela
n'est d'aucune utilité pour le
public: car ces pensées te priveront d'une autre chose qui
t'est plus importante, je veux
dire qu'ayant l'esprit occupé de
ce que celui-cy ou celui-là fait,
pourquoy il le fait, de ce qu'il
dit, de ce qu'il pense, ou de ce
qu'il veut entreprendre; toutes

Marc Antonin. LIV. III. 111 ces choses te feront errer hors de toy-même, & t'empescheront d'estre attentif à conduire & à observer ta propre raison. Ilfaut donc éviter toutes les pensées vaines & inutiles, sur tout celles que la curiofité & la malice font naître. Tu dois aussi t'accoûtumer à ne penser aucune chose, sur quoy si quelqu'un te demandoit tout d'un coup ce que tu penses; tu ne pusses répondre avec liberté & sur le champ: Je pensois cela & cela; afin que par là tu fasses connoître que tu n'as rien dans le cœur qui ne soit pur, simple, bon, & qui ne convienne à un homme qui est né pour la societé, qui rejette entierement les pensées de luxe & de volupté, qui méprise les vaines disputes, l'envie, les soupçons, & enfin tout ce que tu ne pourrois avouer sans honte. Un hom-

i e

i.

lis i

ij

ec

Į,

W

,(:

í,

r le

į.

ŀ

114 Reflexions Morales de l'Empl me comme celuy-là, qui ne remet point de jour à autre à se rendre plus parfait, doit estre regardé comme le prêtre & comme le ministre des Dieux, servant toujours la Divinité qui est consacrée au-dedans de luy comme dans un temple. C'est cette Divinité propice qui le rend indomptable à la volupté, invulnerable à la douleur, infensible aux injures & aux violences, & inaccessible aux vices & à tous les desirs déreglez. C'est elle qui le rend un vaillant athlete dans le plus grand de tous les combats qu'il faut soûtenir, pour ne se laisser vaincre par aucune de ses passions; qui luy donne une justice, dont il est entierement penetré. C'est elle ensin qui luy fait recevoir avec plaisir tout ce qui luy arrive par les ordres de la provi-

dence, & qui l'occupant tout

Marc Antonin. LIV. III. 115 entier, ne luy laisse le temps de penser à ce que les autres pen-sent, disent ou font, que dans des necessitez pressantes, & lors qu'il y va de l'interest du public. Car il ne s'occupe qu'à faire les choses qui sont de luy, & il ne pense qu'à celles qui kuy sont assignées par la nature universelle. Il tâche de perfectionner la beauté de celleslà, & il est convaincu de la bonté de celles-cy. Car ce qui est destiné à chacun, luy est convenable & utile, & tend avec luy à la même sin. Il se souvient qu'il y a une étroite union & parenté entre tous les estres raisonnables, & qu'il est de la nature de l'homme d'avoir soin de tous les hommes. Il ne recherche pas l'estime de tout le monde indifferemment, mais seulement de ceux qui vivent conformement à la natures

i

& pour ceux qui vivent d'une autre maniere, il a toujours devant les yeux quels ils sont dans leur domestique, en public, le jour, la nuit, & dans quelles compagnies ils sont confondus, & pour ainsi dire, embourbez. Enfin il ne fait aucun cas de plaire à des gens qui ne se plai-

fent pas à eux-mêmes.

V. Ne fais rien malgré toy, rien que tu ne rapportes à l'utilité publique, rien que tu n'ayes auparavant bien examiné, & rien enfin par caprice ou par passion. N'embellis point tes pensées par la beauté & l'élegance du discours; évite de trop parler, & ne te messe point de beaucoup d'affaires. Que le Dieu qui est au-dedans de toy, conduise & gouverne un homme mâle, un bon vieillard, un citoyen, un Romain & un Empereur, qui s'est luy-même mis

Mare Antonin. Liv. III. 117 en état, qu'il n'attend que le fon de la trompette, pour fortir de la vie fans aucun retardement. N'ayes jamais recours au ferment ni au témoignage d'autruy, pour confirmer tes paroles. Qu'il paroisse toujours de la gayeté sur ton visage. Accoutume-toy à te passer du fervice des autres & du repos qu'ils te peuvent procurer. En un mot, sois ferme & droit par toymême, & n'aye point d'autre appuy.

VI. Si dans la vie tu trouves quelque chose de meilleur que la justice, la verité, la temperance & la force d'esprit, en un mot qu'une ame contente d'elle-même dans tout ce qu'elle fait selon les regles de la raisson, & satisfaite de sa destinée dans tout ce qui luy arrive contre son gré; si tu trouves, disje, quelque chose de meilleur,

K iij

منز)

ľ

118 Reflexions Morales de l'Emp. attache-toy de tout ton cœur à ce bien inestimable, & jouis de ce tresor que tu as trouvé. Mais si tu ne vois rien de meilleur que cette partie de la Di-vinité qui a son temple au - de-dans de toy, qui se rend tou-jours la maîtresse de tous ses mouvemens, qui examine avec foin toutes ses pensées, qui, comme disoit Socrate, se délivre de la tyrannie des passions qui agitent les sens, qui est tou-jours soumise aux Dieux, & qui a toujours soin des hommes: Si toutes les autres choses te paroisser autres choies to paroissent petites & méprisables auprés d'elle, ne donne place à aucune: car t'y estant une fois soumis, il ne dépendra plus de toy de t'en désaire, pour t'attacher uniquement à ce bien qui t'est veritablement propre, & qui est à toy. Il n'est pas juste que rien d'étranger vienne tenir

Marc Antonin. LIV. III. 139 teste à ce veritable bien qui est l'unique auteur de la societé & de la raison. Je dis, rien d'étranger, comme les applaudissemens du peuple, les Principautez, les richesses & les voluptez: car pour peu que nous don-nions entrée à tout cela, & qu'il nous paroisse sortable, il prend d'abord le dessus, & nous entraîne avant que nous y pre-nions garde. Choifis donc librement & simplement tout ce qui te paroist le meilleur, & t'y attache de toutes tes forces. Ce qui est meilleur, c'est ce qui est utile, & voicy une regle seure pour le discerner: Tout ce qui t'est utile, entant que tu es ani-mal raisonnable, c'est ce qu'il faut retenir; & tout ce qui ne t'est utile qu'entant que tu es fimplement animal, c'est ce qu'il faut rejetter. Conserve seulement ton jugement libre & dégagé de toutes sortes de l'Emp. gez, afin qu'il puisse faire surement cette difference.

VII. Garde toy bien d'estimer jamais comme utile une chose qui te forcera un jour à manquer de foy, à violer la pu-deur, à haïr, soupçonner ou maudire quelqu'un , à estre dissimulé, à desirer des choses qui demandent des murailles ou des voiles pour estre cachées. Celuy qui n'estime que son ame, c'est à dire son propre genie; & le sacré culte qu'on rend à ses vertus, ne fait rien qui sente la tragedie. Il ne s'abandonne point aux gemissemens; il ne demande ni la solitude, ni le grand monde; & ce qui est encore plus considerable, il vit sans crainte & sans desir. Il ne se met point en peine quel temps il a encore à jouir de la vie; il est tou-jours prest à la quitter, comme Mart Antonin. Liv. III. 121 à faire toute autre action honneste & vertueuse; ensin son unique soin, pendant qu'il est sur la terre, c'est de tenir toujours son ame en état de faire tout ce qui est propre à l'homme & utile à la societé.

VIII. Dans l'ame d'un homme temperant & purgé de toutes les passions, il n'y a jamais ni meurtrissure, ni corruption cachée; jamais la Parque ne le surprend, & ne tranche sa vie avant qu'elle soit complette, comme si c'estoit un Comedien qui se retirât avant qu'il eût achevé de joüer sa piece. De plus il n'y a ni bassesse. De plus il n'y a ni bassesse ni de déchiré, rien qui craigne la censure, ni qui cherche l'obscurité.

)(]

12

T. pl.

) L

æ

IX. Respecte & cultive ton imagination, car tout dépend d'elle, afin qu'elle n'engendre point dans ton esprit des opi-

122 Reflex. Morales de l'Emp. nions contraires à la nature & indignes de la raison. Or ce que la nature & la raison demandent, c'est que tu retiennes ton consentement, que tu aimes les hommes, & que tu obéisses aux Dieux. Rejettant donc tous au-tres soins, ne t'attache qu'à ces trois choses, & souviens-toy que le seul temps qu'on vit, c'est le present, qui n'est qu'un point; tout le reste du temps est ou passé ou incertain. La vie de chacun n'est donc qu'un moment; le lieu où il la passe, qu'un petit coin de terre; & la reputation la plus durable, qu'une chimere qui s'évanouit bien-tost, & qui passe successivement à des hommes, qui mourant presque dés qu'ils sont nez, bien soin d'avoir le temps de con-noître ceux qui sont morts avant eux, n'ont pas celuy de se connoitre eux-mêmes.

## Marc Antonin. LIV. III. 123 X. A toutes les regles que je t'ai données, tu peux encore ajoûter celle-cy; c'est de faire toujours une définition ou une description exacte de tout ce qui peut tomber dans la pensée, de sorte qu'on voye precisément sa matiere, que l'on connoisse toutes ses parties separément, & qu'on sache son veritable nom & le nom des choses dont il est composé & dans lesquelles il sera dissous. Car il n'y a rien qui rende l'ame si grande, que d'examiner avec methode & avec verité tout ce qui peut arriver dans la vie, & d'y faire une telle attention, que l'on connoisse d'abord quelle partie du monde cela regarde, à quel usage il est destiné, de quelle consideration il est par rapport à l'Univers & par rap-

port à l'homme, qui est le ci-

124 Reflex. Morales de l'Emp. toutes les autres villes ne sont que comme les hôtelleries & les maisons. Qu'est-ce donc qui frappe presentement mon imagination? de quoy est-il composée? quel doit estre le temps de sa durée? quelle vertu faut-il luy opposer? la douceur? la force? la verité? la fidelité? la simplicité ? la frugalité ? la sagesse? Sur chaque accident il faut donc dire : Cela vient de Dieu, c'est une suite des causes établies par sa providence, ou un effet du hazard. C'est l'action d'un homme qui vient de même lieu que moy, qui participe à la même raison, & qui ignore ce qui est propre & convenable à sa nature. Mais moy, je ne l'ignore pas: c'est pourquoy je me comporte envers luy humainement & justiement, suivant les loix naturelles la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la serie de la relles de la societé; & dans toutes les choses indifferentes, je

Marc Antonin. Liv. III. 125 tâche d'en juger de même, & de donner à chacune son veritable prix.

XI. Si tu suis la droite raison dans tout ce que tu fais, & qu'il te suffise de t'en aquiter avec foin, avec douceur & avec courage, sans y joindre rien d'etranger, & en conservant ton esprit pur & net, comme si tu devois le rendre sur l'heure; en un mot, si tu es uniquement appliqué à ce que tu fais, sans rien craindre, & content de faire une action qui est selon la nature, & de dire la verité en tout, tu vivras bien. Or il n'y a personne qui puisse t'empêcher de le faire.

XII. Comme les Medecins tiennent toujours prests & sous la main tous les instrumens necessaires pour les operations imprévues qu'ils peuvent avoir à faire, aye de même tout prests

L ilij

les preceptes qui te peuvent aider à connoître les choses divines & humaines, & à faire la plus petite chose, en te souvenant toujours du lien qui lie les unes avec les autres. Car tu ne feras jamais bien aucune chose purement humaine, si tu ne connois les rapports qu'elle a avec les choses divines; ni aucune chose divine, si tu ne sais toutes les liaisons qu'elle a avec les choses humaines.

XIII. N'erre & ne tracasse pas davantage; tu n'auras le temps de lire ni les commentaires de ta vie, ni les faits des anciens Grecs & Romains, ni les recueils que tu as faits des anciens Auteurs, & que tu as mis à part pour t'en servir dans ta vieillesse. Hâte-toy donc de parvenir à ta fin, & renonçant à toutes tes vaines esperances, aide-toy toy-même, si tu as au-

Mart Antonin. LIV. III. 127 tant de soin de toy, qu'il t'est permis d'en avoir.

XIV. Les hommes ne savent pas toutes les differentes significations qu'ont ces mots, dérober, semer, acheter, se reposer, voir ce qu'il faut faire; c'est ce qui ne se voit pas avec les yeux du corps, mais avec certains autres yeux.

XV. Nous avons un corps, une ame animale & un esprit intelligent. Les sens appartiennent au corps, les mouvemens & les appetits à l'ame, & les opinions à l'esprit. Imaginer quelque chose, se faire une image d'un objet, cela nous est com-mun avec les animaux; estre remué & agité par ses passions comme une marionnette par ses ressorts, cela nous est commun avec les bestes les plus feroces, avec tous les effeminez & avec les monstres, comme Phalaris &

128 Reflex. Morales de l'Emp.

Neron'; suivre son esprit pour guide dans toutes les actions ex-terieures qui paroissent des de-voirs utiles, cela aussi nous est commun avec les Athées, avec ceux qui abandonnent lâchement leur patrie, & avec ceux qui commettent toutes sortes de crimes quand leurs portes sont bien fermées. Si donc toutes ces choses nous font communes avec tout ce que je viens de di-re, la seule qui reste, & qui est le propre de l'homme de bien, c'est d'aimer & d'embrasser tout ce qui luy arrive & qui luy est destiné; de ne point profaner ni troubler par une foule d'imaginations & d'idées ce Genie qui est consacré dans son cœur comme dans un temple: mais de se le conserver toujours propice. & de luy obéir comme d pice, & de luy obeïr comme à un Dieu, en ne disant jamais rien que de vray, & en ne faiMarc Antonin. Liv. III. 119 fant rien que de juste. Que si tous les hommes s'opiniâtrent à ne vouloir pas croire qu'il vit simplement, modestement, & tranquillement, il ne se fâche pas contre eux, & il ne laisse pas de continuer le chemin qui le mene à la fin de sa vie, à laquelle il faut arriver pur, tranquille, libre, détaché de tout, en se conformant à sa destinée, sans violence & de tout son cœur.

## REMARQUES

SUR

## LE TROISIE'MÉ LIVRE.

I. On seulement il faut penser que nostre vie se consume chaque jour. ] Antonin exhorte les hommes par les motifs les plus pressans, à tout quiter, pour s'adonner entierement à l'étude de la sagesse avant que l'âge vienne leur ôter, ou assoiblir leur raison.

130 Reflexions Morales de l'Emp.

Des le moment qu'en tombe en enfance.] Cela est fondé sur le proverbe qui ne se trouve que trop souvent vetitable, Vieillards deux fois enfans.

Et d'estre en état de juger s'il est temps de quitter la vie. ] Les Stoiciens croyoient qu'il estoit d'un homme sage, de quitter la vie dans les necessitez pressantes, ou lors qu'il se voyoit en état de ne pouvoir plus remplir, ses devoirs. Il est étonnant qu'Antosin n'ait pas reformé une opinion si injuste & si contraire à la raison & à la nature même, sur tout Socrate luy ayant appris que Dieu nous a mis dans ce monde comme dans un poste que nous ne devons jamais quitter sans sa permission.

Il faut donc nous hâter. ] Il veut dire qu'il faut se hâter de connoître & d'apprendre. Mais, dira-t'on, à quoy sert-il d'apprendre quand on est si prés de la mort? Cela sert à ne pas la craindre, & à sortir de la vie avec plus de

tranquillité.

II. Il faut aussi considerer que les choses qui arrivent. ] Antonin combat icy le sentiment de ces athées, qui voyant dans la nature plu-

Marc Antonin. LIV. III. sieurs choses qui leur paroissent ou difformes ou inutiles, ou même nuisibles, pretendent tirer de là des consequences seures, qu'il n'y a point de Dien , ou que s'il y en a , il ne se messe point du tout des affaires des hommes, & laisse aller le monde au hazard. Il leur apprend donc que ces mêmes choses ne sont rien moins que ce qu'ils pretendent, & qu'elles ont leurs graces & leurs beautez, en ce qu'elles font ou les fuites ou les accompagnemens des estres où elles se trouvent. Antonin n'a eu garde de tomber dans le ridicule des anciens Stoïciens, qui soutenoient qu'il n'y avoit rien d'inutile dans le monde, qu'une puce servoit à nous éveiller, & une souris à nous rendre soigneux, comme Chrysippe l'avoit écrit dans ses livres.

Ou fortuitement ou meessairement.] Antonin n'admet point de hazard. Il appelle necessaires les choses qui sont toujours les suites des autres; & fortuites, celles qui arrivent ou contre le dessein de l'ouvrier, ou sans aucune necessité apparente, quoy qu'elles viennent des causes que la Providence

conduit.

132 Reflexions Morales de l'Emp.

Si quelqu'un a l'esprit assez fort & assez profond pour contempler & connoistre. ] En esset il n'y a que les est prits profonds qui soient capables de parvenir à cette connoissance des causes & des esset es estres que la nature produit.

Qu'il les verroit dans les ouvrages des Statuaires & des Peintres. ] Ariftote écrit dans le Chap. IV. de sa Poëtique, que naturellement les hommes aiment si fort l'imitation, qu'ils voyent dans la peinture avec un tres-grand plaisir les objets qu'ils n'oseroient regarder dans la nature. Antonin a é-

gard icy à cette verité.

Il tronvera que les vieilles & les vieillards ont leur beauté. ] Antonin a reduit icy dans ses justes bornes un sentiment outré des Philosophes de sa secte, qui preservient la laideur & la vieillesse à la jeunesse & à la beauré, & qui soûtenoient qu'il n'y avoit que cela d'aimable, & que l'amour qu'on avoit pour une laide personne, cessoit dés qu'elle devenoit belle. Ce paradoxe leur attiroit la raillerie des honmestes gens, qui les comparoient à des moucherons qui suyent le bon yin, Marc Antonin. LIV. III. 133 & qui n'aiment que le vinaigre.

III. A fini par les eaux qui ont rempli ses entrailles, & est mort tout couvert de fumier. ] Heraclite estant hydropique demanda à ses Medecins s'ils ne pourroient pas convertir cette inondation en secheresse. Les Medecins luy ayant répondu qu'ils n'avoient aucun secret pour cela, il se mit dans du fumier au Soleil, croyant que la chaleur de ce fumier dissiperoit l'eau dont il estoit plein. Ce remede ne réussit pas, & il mourut dans le fumier. Antonin luy donne icy un ridicule qui est bien sensible. Ce Philosophe s'amuse à discourir de l'embrasement du monde, chose tres-éloignée, & qui ne le touche en rien, & il ne voit pas qu'il va perir par un deluge d'éaux, dont il sera luy-même la Source.

Democrite est mort mangé des poux. ]
Antonin est le seul qui parle ainsi de la mort de Democrite. L'opinion commune est qu'il se sit mourir luy-même, voyant que la vieillesse luy affoiblisseit l'esprit.

C'est une autre espece de vermine qui a fait mourir Socrate. ] Il parle des accusateurs de Socrate & du peuple qui le sit mourir. J'ai vû des gens du monde qui estoient choquez de cette expression, & qui la traitoient de turs lupinade. C'est leur faute; rien n'est plus serieux. Comme les Philosophes ont comparé les Tyrans aux lions & aux tigres, ils ont aussi comparé le peuple aux animaux les plus dégoûtans & les plus vils; & il faut estre accoutumé à leur langage.

A quoy aboutissent tous ces discours? Tout ce qu'Antonin vient de dire sent l'homme qui craint la mort & qui tâche de se raffermir par des exemples. Or tous ces exemples sont inutiles & ne sont rien à nostre fait. Il n'est pas question de savoir ce qui est arrivé aux autres. Il s'agit de connoître que la vie estant un voyage que les uns achevent plutost, les autres plus tard, quand on est au port, il est ridicule de souhaiter d'estre encore le joüet des vents & des tempestes. Voila le sens de cette demande, à quoy aboutissent tous ces discours?

IV. Quand cela n'est d'aucune utilité pour le public. ] Car nous devons employer toutes nos pensées & tous Marc Antonin. LIV. III. 135 nos talens à l'utilité publique, parce que ce sont des dons de Dieu, & que, 1. Cor. 121 comme dit saint Paul, le S. Esprit n'a esté donné à chacun que pour ce qui est utile à tous.

Ta propre raison. ] C'est à dire ton esprit, ton ame, qui est ce que tu as

de pur.

Tu dois aussi t'accontumer à ne penser aucune chose, sur quoy si quelqu'un te demandoit, &c.] Ce precepte me paroît divin; il n'y a que les Saints qui puissent le mettre en pratique. Et à quel degré de sainteté ne faut-il pas même estre parvenu, pour pouvoir toujours dire tout ce que l'on pense, sans jamais rien dire dont on doive tougir?

Doit estre regarde comme le prestre & comme le ministre des Dieux, servant toujours la Divinité. Cette pensée est grande & noble, & les Chretiens en pourroient faire aujourd'huy un heureux usage, s'ils vouloient se regarder comme les prestres & les ministres du S. Esprit qui habite dans leurs cœurs, luy rendre le culte qui luy est dû, & ne l'affliger jamais par aucun desordre. Saint Pierre dit formellement que

8. Pierre. nous sommes le temple spirituel & les saints prêtres pour offrir des victimes

fpirituelles.

Il tâche de perfectionner la beauté de celles-là, & il est convaincu de la bonté de celles-cy. ] On ne peut rien voir de plus parfait. Voila l'état où doit estre un veritable Chretien, estre convaincu que tout ce qui luy arrive, luy est bon, & travailler à faire que tout ce qui vient de luy, soit beau,

c'est à dire, juste & agreable à Dieu. Il ne recherche pas l'estime de tout le monde indisferemment. ] Socrate prouve dans le Criton, que ceux qui preferent l'estime du peuple à celle des Sages, corrompent cette partie d'euxmêmes, qui ne vit que par la justice, & que l'injustice seule détruit. Mais pour bien savoir celus de qui nous devons rechercher l'estime, voicy une regle qui ne trompe point: Comme un athlete ne recherche pas l'approbation des spectateurs, mais celle de se juges; ainsi un veritable Chretien, dont toute la vie n'est qu'un combat, n'attend pas sa louange des hommes, mais de Dieu.

Il a toujours devant les yeux quels

Marc Antonin. LIV. III. 137 Ils sont dans leur domestique, en public, le jour, la nuit.] Si on suivoit bien cette idée d'Antonin, & qu'on examinast de prés la vie de la pluspart des hommes, on rougiroit de leur estime, & on se consoleroit aisement de leur mépris.

Dans quelles compagnies ils sont confondus, & pour ainsi dire embourbez. I Antonin considere avec raison les méchantes compagnics comme des bourbiers, où la pluspart des hommes

achevent de se corrompre.

Ü

C.

ú

ا

:05)

أشأ

e K

ď.

Ы,

ηÜ

Il ne fait aucun cas de plaire à des gens qui ne se plaisent pas à eux-mêmes. ] Je suis charmée de cette définition des foux & des vicieux: Ils ne sauroient se plaire. On peut leur dire ce que Tiressas dit à Edipe dans Sophocle: Les gens de vostre naturel sont insupportables à eux-mêmes. En essen, le vice est une corruption de l'ame & une sedition intestine qui sait combattre le vicieux contre luy-même, le choque, le trouble, le travaille, ne luy laisse pas un seul moment de repos, & l'empesche de jouir même de ses prosperitez apparentes.

V. N'embellis point tes pensées par

138 Reflexions Morales de l'Emp. la beauré & l'élegance du discours.] Chrysippe avoit écrit dans le premier livre de sa Rhetorique : Non seulement il faut negliger la collision des voyelles, pour ne penser qu'à ce qui est plus grand & de plus grande importance : mais il faut encore laisser passer vertains defauts & certaines obscuritez, & faire même des solecismes dont d'autres rougiroient. Le même Philosophe

disoit pourtant dans un autre endroit du même livre, que non seulement il falloit embellir son discours par des ornemens honnêtes & simples, mais qu'il falloit même avoir soin de ses gestes, de sa voix & de la compofes gestes, de sa voix & de la compo-sition du visage & des mains. Je ne sai si cette contradiction pourroit estre accordée. Ce qu'il y a de certain, c'est que les Stoïciens méprisoient fort l'é-loquence, & la croyoient indigne de faire les soins du sage, qui n'est, com-tine dit Epictete, ni parele, ni diction. N'aye jamais recours au serment ni an témoignage d'autruy pour consirmer tes pareles. Il n'y avoit presque que de l'orgueil dans les raisons qui por-toient les Stoïciens à désendre le ser-ment & à condamner ceut qui avoient

ment & à condamner ceux qui avoient

Marc Antonin. LIV. III. 139 recours au témoignage d'autruy pour confirmer leurs paroles. Car ils pretendoient que le sage meritoit d'estre cru par luy seul sans aucun serment. En effet, comme dit Eschyle, ce n'est pas le serment qui rend l'homme croyable, c'est l'homme qui rend croyable le serment. Mais la veritable Religion, qui nous enseigne à ne point jurer en vain & pour des choses de neant, à cause de la sainteté & de la majesté du nom de Dieu, & qui veut que nos paroles soient oui & non, nous enseigne aussi que le serment est permis & louable même en certaines occasions. C'est la fin des differends de tous les hommes, & Dieu même a bien voulu confirmer ses promesses par le serment. Ce qu'il y a à dire, c'est qu'il n'en faut user qu'avec beaucoup de retenuë, & lors qu'on ne peut s'en empescher sans blesser la charité. Aussi Epictete ne l'avoit-il pas condamné absolument, car il s'estoit contenté de dire: N'aye jamais recours au serment, si tu peux t'en empescher; & si tu ne le peux, ne t'en sers que le moins qu'il te sera possible. Les Anciens remarquent qu'Hercule ne jura qu'une seu-

四三日 四三日 四月

ののないのは、

ı K le 140 Reflexions Morales de l'Emp; le fois dans toute fa vie.

En un mot, sois serme & droit par toy même, & n'aye point d'autre appuy.] Cela est fort bon, d'empescher les hommes de mettre leur consiance dans les creatures, mais en même temps il faut leur enseigner à ne presumer rien d'eux-mêmes, & à n'attendre leur force que de Dieu; & c'étoit le sentiment d'Antonin, qui en établissant le libre arbitre, n'ôtoit rien à la grace & au secours du ciel.

VI. Si dans la vie tu trouves quelque chose de meilleur.] Tout cet article me paroît admirable, & l'infinuation dont Antonin use, est bien plus essicace que les preceptes tout nuds. Car il n'y a rien que les hommes aiment tant que d'avoir la liberté de choisir. Il semble que faint Paul ait voulu s'accommoder à cette inclination qui nous est si naturelle, quand il nous dit: Eprouvez toutes chases, & retonez ce qui est bon.

Tout ce qui t'est utile emant que tu es animal raisonnable. ] Que cette regle est belle, & de combien de faux plaisirs sevreroit-elle les hommes, s'ils y saisoient reslexion! Marc Antonin. Ltv. III. 141 VII. Ne fais rien qui sente la Tragedie. ] C'est une expression pleine de force & de sens. C'est pour dire qu'il ne tombe jamais dans aucune de ces passions violentes & outrées qui regnent dans les Tragedies, & qu'il n'y

a en luy que simplicité & verité.

VIII. Dans l'ame d'un homme temperant & purgé de toutes les passions.]

Purger les passions chez les Stoïciens, c'est à dire les chasser, les emporter toutes sans qu'il en reste une seule.

Mais Aristote entend par purger les passions, les reduire à la mediocrité, de maniere qu'elles soient toujours soumises à la raison.

Jamais la Parque ne le surprend, ni me tranche sa vie avant qu'elle soit complette. ] En esset il n'y a que nos passions vicieuses qui nous sont croire que quand nous mourons, nostre vie n'est pas encore complette. Cette reslexion d'Antonin, qui ne paroist rien d'abord, est tres-judicieuse & tres-solide.

Ni de déchiré. ] Ce terme est expressifif. Il y a du déchiré dans un homme, quand il se separe des autres hommes, & qu'il rompt le lien de la

M iii

142 Reflexions Morales de l'Emp. focieté. On peut voir le ch. 35. du livre viii.

IX. Respecte & cultive ton imagination. ] Car c'est l'imagination qui produit les opinions. Ainsi on peut dire que c'est elle qui gouverne la vie des hommes. Par l'imagination Antonin entend icy la partie superieure de l'ame, l'esprit intelligent.

C'est que tu retiennes ton consentement.] Car toutes les choses terrestres estant douteuses, incertaines & entierement inconnuës à l'homme, le sage n'en doit point juger. Tout au plus il doit imiter la retenuë des Philosophes Cyrenaiques, qui abandonnant le dehors & se renfermant uniquement dans leur sentiment, n'assuroient jamais d'une chose, Cela est, & disoient toujours, Il semble. Mais c'est ce qu'Antonin ne vouloit pas même se permettre; & avec raison: car dés que nous donnons lieu à ce seul il semble, c'en est assez pour nous rendre malheureux.

Et qui passe successivement à des hommes, qui mourant presque dés qu'ils sont nez. ] Ces cinq ou six dernieres li-gnes sont une image admirable. Il y

Marc Antonin. LIV. III. a une rapidité si grande, que l'imagination même ne sauroit presque l'é-

galer.

CI:

ís.

11;

35

ĸ.

Ť

X. Car il n'y a rien qui rende l'ame si grande. ] Ce n'est que la fausse opinion que nous avons des choses, qui nous rend inquiets, lâches, injustes & faciles à vaincre par les douleurs comme par les voluptez. Au lieu que l'examen qu'Antonin recommande icy, nous failant connoître veritablement ce que c'est qui nous arrive, nous apprend en même temps à le mépriser.

Qu'est-ce donc qui frappe presentement mon imagination? ] En donnant la regle, il donne en même temps l'exemple, & la met en pratique. Si sur chaque accident on suivoit cette methode, on ne seroit plus l'esclave de

fes passions.

Ou un effet du hazard.] C'est à dire de ce qu'on appelle vulgairement le hazard, & qui n'est qu'une providence plus cachée. Cela a déja esté expliqué.

C'est l'action d'un homme. ] Ce qu'un tel vient de me faire, &c. Antonin fait ses reflexions sur chaque accident qui

luy arrivoit.

144 Reflexions Morales de l'Emp.

XI. Tu vivrus bien.] Dans le langage de Zenon, comme dans celuy de Platon & d'Aristote, vivre bien, c'est vivre heureux.

Or il n'y a personne qui puisse t'empescher de le faire.] Cette conclusion est admirable. Antonin ne s'amuse pas à la prouver, car c'est une verité trop constante.

XII. Aye de même tout prêts les preceptes qui te peuvent aider. ] C'estoit la methode des Stoïciens. Ils enseignoiemt à leurs disciples à réduire toute la morale en preceptes & en maximes, afin qu'onles eût toujours sous la main, pour s'en servir dans les occasions.

Du lien qui les lie les unes avec les autres. ] Car la divinité & l'humanité sont si naturellement & si essentiellement unies, qu'on ne peut connoître l'une sans l'autre, ni les separer sans les ignorer toutes deux. Le precepte qu'Antonin donne icy, est un des plus importans de tout son livre. C'est le fondement de la justice & de l'équiré.

XIII. Ni les Commentaires de ta vie.] C'est ainsi que j'ay traduit unopromussia ou, à cause de la suite. Can Antonin avoit fait l'histoire de sa vie,

qu'il

Marc Antonin. LIV. III. 145 qu'il laissa à son fils. Ce livre est

perdu.

Hâte toy donc de parvenir à ta fin.] La fin de l'homme c'est de servir à l'utilité publique, en faisant du bien & en pratiquant les vertus. Mais les hommes font d'ordinaire sur cette pratique ce que les avares sont sur les richesses. Ils entassent preceptes sur preceptes, & ne s'en servent jamais,

Ayde-toy toy-même, si tu as autant de soin de toy qu'il t'est permis d'en avoir. ] Cela est fort bien dit. Nous attendons tout des autres, comme si rien ne dépendoit de nous. Mais il faut s'aider. Toutes les lumieres des autres ne nous sauvent point, il faut que nous travaillions nous mêmes pour nous nourrir de la verité.

Qu'il t'est permis d'en avoir.] Aujourd'huy nous devons dire, qu'il t'est or-

donné d'en avoir.

XIV. Les hommes ne savent pas toutes les differentes significations qu'ont les mots, dérober, semer, acheter.] Cet article est plus difficise à entendre qu'aucun de ceux que nous avons vûs. Antonin veut dire que tous les mots ont veritablement une significa-

146 Reflexions Morales de l'Emp, tion ordinaire & commune, qui étant marquée, s'il faut ainsi dire, au coing de l'usage, peut être apperceue des yeux du corps ; de maniere que chaque mot n'est pas plutost prononcé, que chacun voit & entend sans aucune reflexion ce qu'il signifie : mais qu'outre cette signification, ils en ont en-core d'autres, qui sont plus cachées, &qui ne peuvent être aperçues que par les yeux de l'esprit. Il n'y a que ses spirituels qui les puissent entendre. Par exemple, tout le monde sait que dérober fignifie prendre le bien d'autruy; mais peu de gens savent que se priver de la justice, induire les autres dans l'erreur, estre médisant, impie, &c. sont autant de manieres de dérober. On peut dire de même de tous les autres termes. Cette verité est si importante, que ce n'est que l'ignorance où les hommes sont de toutes ces differentes fignifications des mots, qui a produit toutes les heresies qui ont déchiré l'Eglise. On a regardé les textes de l'Écriture avec les yeux du corps, & point du tout avec ceux de l'esprit, Or la lettre më, & l'esprit seul vivifie.

Marc Amonin. Liv. III. 147
XV. Nom avons un corps, une ame
animale, & un espris intelligent.]
C'est la même division que saint Paul
fait dans une de ses Epîtres: Que vôtre esprit, vostre ame & vostre corps 1. Theses
soient conservez sans tache pour l'avenement de nostre Seigneur. L'ame n'est
autre chose icy que l'ame inferieure &
sensitive, & l'esprit est la source de
nos volontez & de nos pensées. La division qu'Antonin fait dans cet article, me parosit admirable & d'une
tres-grande utilité.

Les sens appartiennent au corps. 1 Car les sens ne sont remuez que par les esprits animaux, qui sont eux-

mêmes des corps.

Les mouvemens & les appetits à l'ame. ] Parce que c'est l'ame inferieure & sensitive qui desire & qui est émuë par les objets.

Et les opinions à l'esprit. ] A l'esprit, c'est à dire à l'ame superieure & intelligente, qui juge & qui donne ou re-

fuse son consentement.

Suivre son esprit pour guide dans les actions exterieures qui paroissent des devoirs utiles. ] Ce passage est remarquable. Ce n'est pas la pratique N ij

ı

148 Reflexions Morales de l'Emp. des devoirs qui constitue l'homme de bien, mais la fin qu'il le propose dans cette pratique. Car un athée, un traître, un débauché pratiquent souvent tous les devoirs exterieurs, quand ils leur paroissent utiles.

De ne point profaner ni troubler par une foule d'imaginations & d'idées.] Dans cette foule d'imaginations & d'idées il ne peut y avoir que mensonge & que desordre. Or le mensonge & le desordre sont incompatibles avec le Saint Esprit qui habite dans nos cœurs.

Fin du troisième Livre,





## REFLEXIONS MORALES

DΕ

L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN

LIVRE QUATRIEME.

I. CAND la partie superieure de nous-mê nes suit sa nature, elle est disposée de maniere sur tous les accidens, qu'elle change d'objet sans peine, & va à ce qui est possible & qui luy est presenté. Car elle n'a aucune prédilection pour aucune chose du monde; & quand elle se porte à ce qui luy a paru le meilleur, c'est toujours avec exception;

10

Reflexions Morales de l'Emp.
& de tous les obstacles qui la traversent, elle en fait l'objet & la matiere de son action, comme le seu qui se rend le maître de tout ce que l'on jette dedans.

Des matieres entassées étein-droient une petite lampe, mais un seu bien allumé & bien ardent se les rend propres, les consume dans un moment, & n'en devient que plus fort.

II. Ne fais jamais rien legerement & sans y employer tou-

tes les regles de l'art.

III. Les hommes souhaitent des lieux de retraite à la campagne, sur le rivage de la mer, sur les montagnes; & c'est ce que tu souhaites toy même avec beaucoup d'empressement. Or cela n'est pardonnable qu'aux ignorans. A toute heure n'est-il pas en ton pouvoir de te reti-rer au-dedans de toy? L'homme n'a nulle part de retraite

Marc Antonin. LIV. IV. 153 plus tranquille, ni où il soit avec plus de liberté, que dans sa propre ame, sur tout s'il a au-dedans de luy de ces choses precieuses, qu'on n'a qu'à re-garder pour estre dans une parfaite tranquillité. J'appelle tranquillité le bon ordre & la bonne disposition de l'ame. Retiretoy donc souvent dans une si délicieuse retraite; reprens-y de nouvelles forces, & tâche de t'y rendre toy - même un homme nouveau; ayes-y toujours sous ta main certaines maximes courtes & principales, qui-se presentant à toy, suffiront à dissiper tous tes chagrins, & à te renvoyer en état de ne te fâcher d'aucune des choses que tu vas retrouver dans le monde. Car de quoy te fâcherois-tu? De la malice des hommes? Si tu te souviens bien de cette verité, que les animaux raisonna-

154 Reflexions Morales de l'Émp. bles sont nez les uns pour les autres: que c'est une partie de la justice que de les supporter, & que c'est toujours malgré eux qu'ils pechent; si tu penses combien de gens, qui ont eu des ini-mitiez capitales, des soupçons, des haines, des querelles, font morts enfin & reduits en cendre, tu cesseras de te tourmenter. Mais peut-être seras-tu fâ-ché des choses qui arriverone felon l'ordre de la nature universelle: Remets-toy d'abord dans l'esprit ce dilemme, Ou c'est la Providence qui regle tout, ou c'est le hazard; ou pense même aux argumens par lesquels on t'a prouvé que l'Univers est comme une ville. Mais les choses purement corporelles te toucheront: Tu n'as qu'à faire cette reflexion, que nostre ame, quand elle s'est bien recueillie en elle-même, & qu'elle con-

Marc Antonin. Liv. IV. noît bien son pouvoir, ne se méle point du tout avec nos es-prits tourmentez par la douleur, ou flattez par la volupté, 🏖 tu n'as qu'à appeller à ton fecours tout ce que tu as ouy dire de ces deux passions, & que tu as reçu pour vray. Quoy donc, sera-ce le desir de la gloi-re qui te déchirera? Pense avec quelle rapidité toutes choses tombent dans l'oubli; remetstoy devant les yeux le chaos & l'abîme infini du temps qui te suit & qui te precede, la vanité des acclamations & des ap-plaudissemens, l'inconstance & le peu de jugement du peuple, qui croit te louer, la petitesse du lieu où se bornent toutes ces louanges: cartoute la terre n'est qu'un point; & tout ce qui est habité, n'en est qu'une tres-petite partie. Combien se trou-vera-t-il de gens dans ce petit

156 Reflexions Morales de l'Emp. coin de terre, qui te loueront? & quelle espece de gens serace? La seule chose que tu as donc à faire, c'est de te retirer dans cette petite partie de toymême, que je t'ay indiquée. Sur tout, ne te tourmente point, & ne sois point opiniâtre, mais sois libre, & regarde toutes choses comme un homme mâle & fort, comme un citoyen & un mortel. Parmi les veritez & les maximes que tu dois avoir toujours devant les yeux, il ne faut pas oublier ces deux-cy; la premiere, que les choses ne touchent point d'elles-mêmes nostre ame; elles demeurent dehors fort tranquilles, & le trouble qui nous saisst, ne vient que du jugement que nous en saisons; l'autre, que tout ce que tu vois va changer dans un moment, & ne sera plus; & pour t'en convaincre, tu n'as qu'à penser à Marc Antonin. LIV. IV. 157 tous les changemens que tu as vus & qui se sont faits en ta presence. En un mot, le monde n'est que changement, & la vie qu'opinion.

IV. Si l'intelligence nous est commune à tous, la raison qui nous rend animaux raisonnables, l'est aussi. Si la raison l'est, la raison qui ordonne ce qu'il faut faire & ce qu'il faut éviter, l'est encore. Cela estant, la loy est commune; la loy estant commune, nous sommes donc concitoyens; si nous sommes concitoyens, nous vivons donc sous une même police, & le monde est une ville par consequent. Hé, sous quelle autre police que sous celle du monde pourroit-on croire que tous les hommes fussent generalement réunis! Mais cette intelligence raisonnable & soumise à une même loy, d'où nous vient-elle?

vienne de quelque endroit.

V. La mort, comme la naisTance, est un mistere de la nature. L'une est le mêlange &
l'union, & l'autre la dissolution
& la separation des mêmes principes. Il n'y a rien là de honteux, car il n'y a rien qui ne
soit propre à la nature de l'animal raisonnable, & consorme à
l'ordre de sa constitution.

VI. Ces sortes de gens ne savent faire que de ces actions,

Mare Antonia. Liv. IV. 159
Il y a une force majeure qui les entraîne; & ne vouloir pas que cela arrive, c'est ne vouloir pas que le figuier ait un lait amer. Ensin souviens-toy que dans un petit espace de temps ni un tel homme, ni toy-même, ne serez plus, & que dans un autre petit espace, son nom & le tien seront entierement esfacez de la memoire des hommes.

VII, Chasse l'opinion, & tu as chassé cette plainte importune, je suis perdu! Or cette plainte estant chassée, le mal ne subsiste

plus.

VIII. Tout ce qui ne rend pas l'homme pire qu'il n'estoit, ne sauroit rendre sa vie plus mauvaise, & ne le blesse ni au-dedans ni au dehors.

IX. C'est pour son utilité propre que la nature est forcée de faire ce qu'elle fait.

X. Si tu examines exacte-

160 Reflexions Morales de l'Emp, ment toutes choses, tu trouveras que tout ce qui arrive, arrive justement; je ne dis pas seulement parce qu'il arrive en consequence de certaines causes, mais parce qu'il arrive se-lon l'ordre de la veritable justi-ce, & qu'il vient d'un Estre su-perieur, qui distribue à chacun ce qui luy est du. Prens-y donc bien garde, comme tu as dêja commencé; & tout ce que tu fais, fais le dans la vuë de te rendre homme de bien; je dis homme de bien veritablement & proprement, & non pas selon le langage ordinaire des hommes. Souviens-toy de cela dans toutes tes actions.

XI. N'ayes jamais des choses l'opinion que celuy qui t'offense en a, ou qu'il veut que tu en ayes: mais examine les, & voy ce qu'elles sont veritablement.

XII. Il faut que tu ayes toujours Mare Antonin. Liv. IV. 161
jours ces deux maximes; l'une
de faire pour l'utilité des hommes tout ce que demande la
condition de Legislateur & de
Roy; & l'autre, de changer de
resolution toutes les sois que des
gens habiles te donneront de
meilleurs avis. Mais il faut toujours que ce changement se fasse
par des motifs de justice & d'utilité publique, & jamais pour
ton propre plaisir, pour ton interest, ou pour ta gloire particuliere.

XIII. As-tu la raison en partage? Oüy, je l'ay. Pourquoy donc ne t'en sers-tu pas? Et si tu t'en sers, & qu'elle fasse bien ses fonctions, que demandes-tu davantage?

XIV. Tu as esté formé comme une partie de cet Univers, & tu retourneras dans les mêmes parties qui t'ont formé, ou plutost après ce changement tu

后后

Ti Ti

162 Reflexions Morales de l'Emp. seras reçu dans la raison uni-verselle, qui est le principe des choles.

XV. Il y a plusieurs grains d'encens sur un même autel; l'un tombe plutost dans le seu, l'autre plus tard: mais c'est tou-

jours la même chose.

X V I. En moins de dix jours ceux qui te regardent presente-ment comme une beste feroce, ou comme un finge, te regarderont comme un Dieu, fi tu retournes à tes maximes & que tu reprennes le culte de ta raison.

XVII. Ne fais pas comme si tu devois vivre encore des milliers d'années. La mort pend sur ta teste. Sois donc homme de bien pendant que tu vis, &

que tu le peux. XVIII. Combien de tems gagne celuy qui ne prend pas garde à ce que son prochain dit, fait, ou pense: mais qui est Marc Antonin. Liv. IV. 163 attentif à ce qu'il fait luy-meme, afin de se rendre juste & faint?

XIX. C'est un precepte d'A-gathon, ne regarde point aux mœurs corrompuës de ton prochain, ma's va toujours ton chemin tout droit, & marche sur la même ligne, sans jamais t'en détourner.

XX. Celuy qui est ébloüi par l'éclat de la reputation qu'il laissera après sa mort, ne se souvient pas que ceux qui parleront de luy, mouront bien-tost eux-mêmes; que ceux qui vien-dront ensuite, mourront aussi; & toujours de même, jusqu'à ce que sa memoire passant successivement par des hommes entêtez & qui meurent en admirant, soit entierement abolie. Mais supposons que ceux qui te loüeront soient immortels, & que ta reputation soit immortels; que

) ij

XXI. Tout ce qu'il y a de beau, est beau par luy-même, il renserme & contient en soy toute sa beauté, sans que la loüange en sasse aucune partie. La loüange donc ne rend ni pire ni meilleur ce qui est loüé. Ce que je dis là s'étend sur toutes les choses qu'on appelle vulgairement belles, comme sur les choses materielles & sur les ouvrages de l'art. En esset, tout ce qui est veritablement beau, n'a

Mare Antonin. Liv. IV. 165 besoin d'aucune autre chose, non plus que la foy, la verité, la charité & la modestie. Car qu'y 2-t'il là que la loüange embellisse, ou que le blâme puisse gâter? Une émeraude, pour n'être pas loüée, en est elle moins belle? N'en est-il pas de même de l'or, de l'yvoire, de la pourpre, d'une épée, d'une sleur & d'un arbrisseau?

1.

XXII. Si les ames demeurent après la mort, comment l'air peut il les contenir depuis tant de siecles? Mais je te réponds: Comment la terre peut-elle contenir tous les corps qui y sont enterrez? Comme les corps, après avoir esté quelque temps dans le sein de la terre, se changent & se dissolvent pour faire place à d'autres: de même les ames qui se sont retirées dans l'air, après y avoir esté un certain terme, se changent, s'é-

166 Reflexions Morales de l'Emp. coulent, s'enflamment, & sont reçuës dans la Raison universelle; & de cette maniere elles font place à celles qui leur succe-dent. Voila ce qu'on peut ré-pondre, en supposant que les ames subsistent après la mort. D'ailleurs on peut rendre cela fensible, non seulement par l'e-xemple des corps qu'on enter-re, comme je viens de dire, mais encore par la quantité pro-digieuse d'animaux qui sont mangez tous les jours par les autres animaux & par nousmêmes. Car confidere la quantité qui s'en consume, & qui est comme enterrée dans les entrailles de ceux qui s'en nourrissent? Cependant un même lieu suffir pour les recevoir, parce qu'il les convertit en sang & en leurs parties aëriennes & ignées.

XXIII. Quel moyen de connoître la verité de chaque choMarc Antonin. Liv. IV. 167 fe: C'est de la diviser en sa matiere & en sa forme.

XXIV. Il ne faut point s'écarter, ni se laisser emporter au torrent: mais il faut suivre toujours la justice dans ses mouvemens, & la verité dans ses opinions.

XXV. O Univers: tout ce qui t'accommode, m'accommode; tout ce qui est de saison pour toy, ne peut estre pour moy ni prématuré ni tardis. O Nature! tout ce que tes saisons m'apportent, je le trouve un fruit délicieux. Tout vient de toy, tout est en toy: & tout retourne à toy. Quelqu'un dit dans une Tragedie: O chere ville de Cecrops! Et toy, ne diras-tu point: O chere ville de Dieu!

XXVI. Democrite a dit: Fais peu de chose, si tu veux estre tranquille; mais n'auroit-il pas esté mieux de dire: Fais toutes les 168 Reflexions Morales de l'Emp. choses necessaires, & tout ce que la raison demande d'un homme népour la societé, & comme elle le demande? Car on trouve là tout ensemble, & la tranquillité qui vient defaire le bien, & celle qui vient de faire peu de chose. En effet, si de tout ce que nous disons & que nous faisons, nous retranchions ce qui n'est point necessaire, nous aurions & plus de temps & moins de chagrin. C'est pour quoy sur chaque chose il faut se demander: Cela n'est-il point du nombre des choses non necessaires? Or il faut retrancher non seulement les actions inutiles, mais aussi les pensées: car les pensées

actions superfluës le sont aussi.

XXVII. Essaye comme tu te trouveras de mener la vie d'un homme de bien; je veux dire d'un homme qui se plait aux choses

inutiles estant retranchées, les

Mare Antonin. Liv. IV. 169 choses que la nature luy envoye, & qui se contente de faire des actions justes, & de-posseder son esprit en paix.

XXVIII. Tu as vû ces chofes-là; voy encore celles-cy. Ne
te trouble point, mais sois simple. Quelqu'un a t il peché contre toy? c'est sur ton compte.
T'est-il arrivé quelque mal?
prens courage. Tout ce qui t'arrive, t'estoit destiné par la nature universelle. En un mot, la
vie est courte, & il faut prositer du present en suivant les regles de la raison & de la justice.
Sois sobre dans le relâche que tu
donnes à ton corps & à ton esprit.

TO COMPANY

, là

u.F

m;

لنانل

d:T

223

XXIX. Le monde est ou un arrangement, ou une confusion & un desordre, & c'est pourtant toujours le monde: mais pour-rois-tu t'imaginer qu'il y eût en toy un certain ordre & une cer-

taine disposition, & qu'il n'y eût que desordre & que confusion dans cette vaste machine dont tu fais partie? Sur tout puisque les choses les plus contraires y sont dans une entiere correspondance & dans une parfaite union.

XXX. Il faut éviter sur toutes choses d'estre envieux, médisant, effeminé, opinistre, seroce, brutal, badin, lâche, faux, bouffon, trompeur & tyran.

XXXI. Si l'on est étranger dans le monde quand on ne sait pas ce qui y est, on ne l'est pas moins quand on ignore ce qui y arrive. Celuy qui resuse d'obéir à la Raison universelle & politique, c'est à dire à la Providence, est un esclave sugitif. Celuy qui a les yeux de l'esprit bouchez, est aveugle. Celuy-là est toujours pauvre qui n'a pas en luy-même tout ce qui luy

Marc Antonia, LIV. IV. 171 est necessaire & qui a besoin du secours d'autruy. Tu fais une apostume & un abcés dans le monde, quand tu te retires & te separes de la raison de la Na-ture universelle; & tu t'en separes, quand tu prens mal & que tu reçois avec chagrin les accidens de la vie : car celle qui te les apporte, est la même qui t'a porté. Enfin celuy qui lepare son ame de celle des autres citoyens, lesquels ne doivent faire avec la sienne qu'une seule & même ame; celuy-là, disje, est dans cette grande Ville comme un membre inutile, & il rompt tous les liens de la societé.

XXXII. Celuy-là philosophe sans tunique, couvert d'un simple manteau; celui-cy philosophe sans livres. L'un denry nud dit, je manque de pain, & je ne laisse pas de philosopher; l'autre: je manque de tous les 172 Reflexions Morales de l'Emp. secours que donnent les Sciences, & je philosophe pourtant

toujours.

XXXIII. Aime le métier que tu as appris, & n'en fais point d'autre; du reste, passe ta vie tranquillement, comme ayant remis de tout ton cœur entre les mains de Dieu tout ce qui te regarde, & ne sois ni l'esclave des hommes, ni leur tyran.

regarde, & ne sois ni l'esclave des hommes, ni leur tyran.

XXXIV. Pense, par exemple, aux temps de Vespasien. Tu
y verras tout ce que tu vois aujourd'huy; des gens qui se ma-rient, qui ont des enfans, qui font malades, qui meurent, qui font la guerre, qui celebrent des Festes, qui negotient, qui labourent la terre, qui slattent, qui sont arrogants, qui ont des soupçons, qui dressent des embâches, qui sont méconrens. d'autruy, qui sont mécontens, qui amassent des tresors, qui

Marc Antonin, Ltv. IV. 173 briguent le Consulat, qui aspirent à la Royauté, &c. Que font devenus tous ces gens-là? Ils ne sont plus. Descens ensuite aux temps de Trajan; tu y verras encore la même chose. Les hommes de ce siecle-là sont morts aussi. Parcours de même tous les autres âges & toutes les autres nations, & voy combien de gens, aprés s'estre bien tourmentez pour parvenir à ce qu'ils desiroient, sont morts incontinent: & sont retournez dans les élemens d'où ils avoient esté tirez. Sur tout, il faut repasser dans ta memoire ceux que tú as connu toy-même, & que tu as vû s'attacher à des choses vaines, & negliger de faire ce qui estoit digne d'eux, & à quoy ils devoient s'attacher uniquement & y trouver toute leur l'atisfaction. Il est aussi tres-necessaire de se souvenir que l'application Reflexions Morales de l'Emp.

& le temps que l'on doit donner à chaque action ont leurs
tornes & leurs mesures, selon
la dignité des choses ausquelles
on s'attache: car par ce moyen
tu n'auras jamais le déplaisir d'avoir donné à des choses legeres,
& de peu de consequence, plus
de temps qu'il ne falloit.

XXXV. Les mots qui étoient anciennement en usage, sont presentement inconnus, & ont besoin d'explication. Il en est de même des noms des plus grands hommes des siecles pas-fez, comme Camille, Cæson, Volesus, Leonatus, & quelque tems aprés, Scipion & Caton, ensuite Auguste même, & aprés cela encore Adrien & Antonin. Ils ont besoin de commentaires qui apprennent ce qu'ils ont esté. Car toutes choses sont caduques & perissables. Elles deviennent fabuleuses dans un moment,

Marc Antonin. LIV. IV. 175 & bien-tost après elles sont ensevelies dans un profond oubli. Quand je dis cela, je parle de ceux qui ont paru avec le plus d'éclat, & dont la gloire a attiré les yeux de tout le monde: car pour les autres, dés qu'ils ont expiré, ils sont oubliez entierement, & on n'en parle en aucune maniere. Mais quand même la reputation seroit immortelle, que seroit - ce? Pure vanitė. Qu'y a-t-il donc à quoy nous devions nous appliquer, & qui merite tous nos soins? Cecy seulement; d'avoir l'ame juste, de faire de bonnes actions, c'est à dire des actions utiles à la societé; de ne pouvoir dire que la verité; & d'estre toujours en état de recevoir ce qui nous arrive, & de l'embrasser comme une chose necessaire, connuë,& qui vient de la même source & du même principe que nous. P iiij

SE

Çi.

1

176 Reflexions Morales de l'Emp:

XXXVI. Abandonne-toy volontairement à la Parque, & permets luy de filer ta vie comme elle voudra.

XXXVII. Tout passe dans un moment, & ce qui celebre, & ce qui est celebré.

XXXVIII. Considere toujours que tout se fait par le
changement, & accoutume-toy
à penser qu'il n'y a rien que la
nature aime tant qu'à changer
les choses qui sont pour en faire de nouvelles & de toutes
semblables. Car on peut dire en
quelque maniere que tout ce qui
est, n'est que la semence de ce
qui sera; & toy tu ne penses
qu'à la semence qu'on jette dans
la terre: c'est estre trop ignorant & trop grossier.

XXXIX. Tu vas mourir, & tu n'as pas encore cette simplicité de cœur qu'il faut avoir! & tu n'es pas encore sans trou-

Mare Antonin. Liv. IV. 177 ble! & tu ne t'es pas encore défait de l'opinion où tu es, que tu peux estre blessé par les choses exterieures! & tu n'es pas encore doux & bien-faisant envers tous les hommes! & enfin tu ne fais pas encore consister la veritable sagesse à faire des actions de justice & de pieté!

XL. Sonde bien leur esprir, penetre leurs pensées, & voy ce qu'ils desirent & ce qu'ils craignent.

XLI. Ton mal ne vient point de ce que les autres pensent, ni du changement ou de l'alteration du corps qui t'environne. D'où vient-il donc? de la partie qui juge qu'une telle chose est un mal: car, qu'elle ne juge pas seulement, & tout ira bien. Quoique le corps, qui est si prés de cette partie qui juge, soit coupé, brûlé, ulceré, pour-

ri, elle doit pourtant se taire, c'est à dire qu'elle doit tenir pour constant, que tout ce qui peut également arriver à un homme de bien & à un méchant, ne peut estre ni bon ni mauvais. Car tout ce qui arrive également à celuy qui vit se-lon la nature & à celuy qui viole ses loix, ne peut estre ni se-lon la nature, ni contre la nature.

XLII. Pense continuellement que le monde est un animal composé d'une seule substance & d'une seule ame, & considere de quelle maniere tout se rapporte & se conforme à son seul sentiment, se meut & se regle par son mouvement seul, & comment toutes les choses qui subsistent, sont ensemble la cause de celles qui se sont ensin quel est l'assemblage & l'union de toutes ses parties.

Mare Antonin. LIV. IV. 179 XLIII. Tu es, comme disoit Epictete, une ame qui promene un mort.

XLIV. Il n'y a nul mal pour les choses qui sont dans le changement, comme il n'y a non plus aucun bien pour celles qui en naissent.

XLV. Le temps est un sleuve & un torrent impetueux. Dés qu'une chose paroît, on la perd aussi-tost de veuë; & celle qui prend sa place, est entraînée avec la même rapidité.

XLVI. Tout ce qui arrive, est aussi ordinaire & aussi commun que les roses au printemps & les fruits en été. La maladie, la mort, la calomnie, la surprise, ensin tout ce qui afflige ou qui réjouit les sots.

XVVII. Toutes les choses qui arrivent dans le monde, sont toujours unies & liées avec ce qui les a precedées. Il n'en est pas comme des nombres qui sont toujours entiers, & qui ne dépendent que de la necessité toute seule. Elles ont entre elles une liaison raisonnable; & comme dans tout ce qui est, il y a un arrangement & une union qui lie toutes ses parties, de même dans tout ce qui se fait on ne trouve pas une succession simple & nuë, mais une liaison merveilleuse & un admirable rapport.

XLVIII. Il faut que tu ayes souvent dans l'esprit ce mot d'Heraclite, Que la mort de la terre est de devenireau, que la mort de l'eau, c'est d'estre changee en air, & que la mort de l'air, c'est d'estre converti en feu, & ainsi du contraire.

XLIX. Souviens-toy toujours de l'homme qui avoit oublié où son chemin le conduisoit. L. Fais aussi incessamment cette reslexion, que la Raison universelle avec laquelle nous avons le plus de commerce, & qui gouverne tout, c'est celle que nous combatons toujours opiniâtrement; & que les mêmes choses que nous voyons arriver tous les jours, sont celles que nous trouvons les plus étranges.

LI. Il ne faut rien faire ni dire comme en dormant;& c'est pourtant ainsi que nous agissons

& que nous parlons.

LII. Il ne faut pas recevoir les opinions de nos peres comme des enfans, c'est à dire par la seule raison que nos peres les ont euës & nous les ont laissées, mais il faut les examiner & suivre la verité.

LIII. Si quelque Dieu te difoit: Tu mourras demain, ou aprés demain tout au plus tard, à moins que tu ne fusses le plus lâche de tous les hommes, tu ne ferois pas grand cas de ce delai, & tu ne serois pas plus aise que ce fût aprés demain, que demain même. Car quel seroit ce delay? Fais donc de même presentement, & ne conte pas pour grand-chose de vivre un grand nombre d'années plutost que de mourir demain.

LIV. Pense souvent com-

LIV. Pense souvent combien de Medecias sont morts après avoir tant fait les vains pour avoir guéri quelques malades: Combien d'Astrologues qui, comme si c'estoit une chose bien merveilleuse, ont predit la mort d'une infinité de gens: Combien de Philosophes, qui ont tant écrit & disputé sur la mort & sur l'immortalité: combien de vaillans hommes, qui en ont tué tant d'autres: Combien de Tyrans, qui comme

Mare Antonin. LIV. IV. 184 s'ils eussent esté immortels, ont abusé avec une insolence & une fierté insupportable du pouvoir qu'ils avoient sur la vie des peuples qui leur estoient soumis: Enfin combien de villes entieres sont mortes, s'il m'est permis de me servir de ce terme, Helice, Pompeij, Herculanum. & une infinité d'autres. Passe de là aux hommes que tu as vus & connus successivement, Aprés avoir enterré leurs amis, ils ont esté enterrez eux-mêmes, Ceux qui ont enterré ces derniers, ont reçu par d'autres mains le même office, & tout cela en peu de temps. En un mot, il faut avoir toujours devant les yeux les choses humaines, pour voir combien elles sont méprisables & passageres. Ce qui nâquit hier, n'est aujourd'huy qu'une Mummie, ou qu'un peu de cendre, Voila

184 Reflexions Morales de l'Emp.

pourquoy il faut vivre confor-mement à la nature le peu de temps qui nous reste; & quand l'heure de la retraite sonne, se retirer paisiblement & avec douceur, comme une olive mûre, qui en combant benit la terre qui l'a portée, & rend graces à

l'arbre qui l'a produite. L V. Sois femblable à un rocher que les ondes de la mer battent incessamment. Il demeure toujours ferme, & méprise toute la fureur des flots. Que je suis malheureux, qu'une telle chose me soit arrivée! Dis plutost: Que je suis heureux que cela m'estant arrivé, je demeure pourtant inaccessible à la tristesse, & que je ne sois ni bles-sé de cet accident, ni épouventé de toutes les choses dont il me menace. La même chose pouvoit arriver à tout autre comme à moy: mais peut-être qu'un

Marc Antonin. LIV. IV. 185 qu'un autre ne l'auroit pas supportée de même. Pourquoy donc appelles-tu plutost cet accident un malheur, que tu n'appelles un bonheur extréme la disposition où tu es? Appelles-tu un malheur de l'homme, ce qui n'est nullement contraire à la nature de l'homme ? ou crois-tu qu'une chose puisse estre contraire à la nature de l'homme, quand elle ne vient ni contre ses ordres, ni contre sa volonté? Quelle est donc sa volonté? Tu l'as assez apprise. Cet accident dont tu te plains peut - il t'empescher d'estre juste, magnanime, temperant, sage, éloigné de la temerité, ennemi du mensonge, toujours modeste, libre, & d'avoir toutes! les autres vertus dans lesquelles la nature trouve tout ce qui luy est propre. De-formais donc dans tous les accidens qui pourroient te porter 186 Reflex. Morales de l'Emp.

à la tristesse, souviens - toy de cette verité, que ce qui t'arrive n'est point un malheur, mais que c'est un bonheur insigne que de le supporter courageusement.

LVI. Un secours bien vulgaire, mais cependant tres-utile pour faire mépriser la mort, c'est de repasser dans sa memoire tous ceux qui ont esté le plus attachez à la vie, & qui en ont le plus jouy. Quel si grand avantage ont-ils done eu fur ceux qui ont esté emportez par une mort prématurée? Cædicianus, Fabius, Julien, Lepidus, & tant d'autres, après avoir assisté à une infinité de funerailles, ont eux-mêmes esté portez sur le bûcher. En un mot, l'espace qu'il y a de plus est peu de chose. Et encore, dans quelles miseres, avec quel-les gens & dans-quel corps le

Marc Antonin. Liv I V. 187 faut-il passer? Ne te sais donc pas une si grande affaire de la vie, mais regarde à l'immensité du temps qui te precede & de celuy qui te suit. Dans cet absime sans fond quelle difference mets-tu entre celuy qui a vêcu trois jours & celuy qui a vêcu trois siecles?

LVII. Va toujours par le plus court chemin. C'est celuy qui est selon la nature, & il est selon la nature de faire & de dire en toutes rencontres ce qui est le plus juste & le plus droit. Une telle disposition t'épargnera mille peines & mille combats; elle te délivrera de tous les tourmens secrets que causent immanquablement la dissimulation & le faste.

## REMARQUES

SUR

## LE QUATRIEME LIVRE.

PEst toujours avec exception, & de tous les obstacles qui le traversent, &c. ] Les hommes seroient bien malheureux, si le bien qu'ils ont eu deffein de faire, n'étoit mis en ligne de compte que quand ils l'ont fait : car comme ils ne sont pas maîtres des obstacles qui peuvent survenir, ils ne sont pas assurez de les vaincre. Mais Dieu par un esser de sa bonté & de sa justice a bien voulu que l'obstacle même pût devenir la matiere de leur action. En faisant un bon usage de cet obstacle, le bien qu'ils vouloient faire est accompli. Leur action change, mais leur dessein ne change point, & le succès est toujours le même. Cet article est parfaitement beau & digne d'un Chretien.

II. Ne fais jamais rien legerement 🗗 sans y employer toutes les regles de Marc. Antonin. LIV. IV. 189 Part. ] Ce precepte est tres-important. Dés qu'on s'accoutume à se negliger dans les petites choses, on se fait peu à peu une habitude de sa negligence, & on se neglige immanquablement

dans les plus grandes.

4

III. Sur tout s'il a au-dedans de luy de ces choses precieuses. Il veut dire des veritez reduites en maximes, en axiomes selon la doctrine des Stoïciens; ou plutost toutes les vertus, la temperance, la force, &c. qu'il regarde comme les meubles precieux de l'ame.

Ou c'est la Providence qui regle teut, ou s'est le hazard.] Si c'est la Providence, il ne peut nous arziver aucun mal, comme cela a déja esté prouvé; & si c'est le hazard, comme le pretendoient les Epicuriens, il faut estre sou pour s'en plaindre.

Ne se meste point du tont avec nes esprits tourmente? par la deuleur, ou flate? par la volupté. ] Antonin explique icy une verité physique aussi sensiblement que l'auroit pû faire le plus grand Philosophe. Il est certain qu'il dépend de nous de separer nos pensées d'avec les mouvemens de no-

Q iii

re fang & de nos esprits. Car l'ame n'ayant aucune part aux impressions que les objets sont dans le cerveau par les mouvemens des nerss & des muscles, peut estre indépendante. Mais elle l'est plus ou moins, selon qu'elle est plus ou moins forte, & qu'elle connoît plus ou moins la verité. Les Stoïciens ont poussé trop loin cette indépendance, comme on le verra ailleurs.

Du peuple qui croit te louer. ] Ce mot, qui croit te louer, me paroît fort beau. Le peuple croit nous louer: mais c'est à nous à ne pas croite qu'il nous loue.

Sur tout ne te tourmente point & ne te roidis point. ] La retraite dont parke Antonin, est inutile, si on veut y porter ses passions avec soy; Si on veut se tourmenter pour les choses du monde, & se se roidir contre sa destinée, c'est à dire, se revolter contre Dieu. C'est le sens de ce passage.

IV. Si l'intelligense nom ost commune à tom.] Si l'on suit bien toures les consequences qu'Antonin entasse dans ce chapitre, on en tirera des preuves tres fortes & tres-convainquantes de

Marc Antonin. LIV. IV. toutes ces veritez, qu'il n'y a qu'un Dieu, qu'une seule Religion, qu'une seule & même loy, & que l'ame est immaterielle, & par consequent immortelle. C'est une demonstration.

La raison qui nosse rend animaux raisonnables, l'est aussi. ] Car si la raison n'estoit pas commune à tous, l'intelligence, qui a la raison pour objet, seroit donc inutile. Or cela ne se peut. S'il n'y avoit pas une raison, if n'y auroit point d'intelligence, & nous serions en tout semblables aux ani-

maux.

La Loy est commune. ] Antonin reconnoît donc icy une Loy naturelle qui estoit écrite dans le cœur de tous les hommes, comme saint Paul le témoigne lors qu'il dit : Les Gensils Aux Rei n'ayant par la Loy, se tiennent à eux-mains.n. mêmes lieu de loy, faisant voir que l'œuvre de la loy est écrite dans leurs cœurs. On peut dire même que la Loy écrite n'est venuë qu'au secours de la Loy naturelle, à cause du mépris que les hommes en avoient fait. Et ideirco data lex est per Moysen, dit saint Jerôme, quia prima lex dissipata est. La Loy a esté dennée par Moyse, par192 Reflex, Morales de l'Émp. ce que les hommes avoient profané la

premiere Loy.

D'où nom vient-elle? Est-ce de cette grande ville, on d'ailleurs? ] Si vous dites qu'elle nous vient d'ailleurs que de cette grande Ville, cela est absurde: car vous mettez un tout au-delà du tout; & si vous dites qu'elle vient de cette grande Ville, il saut que vous en déterminiez la source. Est-ce de ce qu'elle a de visible? Non: car outre que l'intelligence a precedé le monde, on ne peut pas dire que ce qui n'est que matiere, produise ce qui est immateriel. C'est donc de ce qui est intelligible. Or ce qui est intelligible, n'est autre que Dieu.

Il faut tout de même que cette intelligence vienne de quelque endrois. ] En effet personne ne peut tirer son intelligence de son propre sonds, ni estre sa lumiere à luy-même. Il saut donc la tirer d'ailleurs, c'est à dire du sein de la Divinité. Verité sort grande & sort importante.

VI. Ces sortes de gens ne savens faire que de ces attions. ] Antonin venoit de recevoir quelque sujet de se plaindre de quelqu'un, quand il st cette ressexion. Marc Antonin. LIV. IV.

Il y a une force majeure qui les entraîne. ] Cette force majeure, c'est la corruption naturelle à l'homme, qui le porte même à faire le mal qu'il ne voudroit pas, & l'empesche de faire le bien qu'il voudroit.

VII. Chasse l'opinion & tu au chasse cette plainte importune, Je suis perdu. ] Car on n'est perdu que quand on croit l'estre, & le mal n'a d'autre pouvoir sur nous que celuy que luy don-

ne nostre opinion.

X. Mais parce qu'il arrive selon l'ordre de la veritable justice. ] Grande verité. En esset, la justice est un des caracteres essentiels & inseparables de la Divinité. Toutes les voyes & tous les jugemens de Dieu sont justes. On ne peut rien voir de plus chretien que tout ce que dit icy Antonin.

Et non pas selon le langage ordinaire des hommes. Car il n'y a rien que l'on donne à meilleur marché que le beau nom d'homme de bien. On a fait un terme de civilité d'une appellation grave, qui ne devroit estre employée que pour marquer & pour distinguer la plus sincere vertu. Nous appellons un homme homme de bien, comme 194 Reflexions Morales de l'Emp. nous l'appellons Monsieur, & comme on appelle un Vaisseau le Victorieux, le Conquerant, avant qu'il ait vû la mer.

XI. N'aye jamais des choses l'opinion que celuy qui t'offense en a.] Le plus court & le plus seur moyen de nous venger de nos ennemis, c'est c'e deur ôter le plaisir de croire qu'ils nous ont fait du mal; & c'est le leur ôter, que de mépriser l'injure qu'ils nous ont faite, & que de ne pas la

prendre pour une injure.

XII. Tout ce que demande la condition de Legislateur & de Roy. ] Cat les Legislateurs n'ont ou ne doivent avoir d'autre but que le bien des peuples. C'est pourquoy les Rois estoient appellez anciennement bienfaiteurs, comme cela paroît par ce passage remarquable de saint Luc, Et ceux qui

Luc. 22: sont les Maîtres des Nations, en sont

appellez les bienfaiteurs.

XIII. Que demandes tu davantage?] Pourquoy demandes-tu des loiianges & des récompenses, puis qu'elles ne font point partie de ta bonne action?

XIV. Tu seras reçu dans la Raison uni-

Marc Antonin. LIV. IV. 195 verselle, qui est le principe des choses.] C'est à dire dans le sein de la Divinité, qui renferme dans sa substance les idées, c'est à dire les modeles de tous les estres creez & possibles, comme un Architecte renferme dans sa teste l'idée de la maison qu'il bâtit, & voila ce que Platon a entendu par ses idées, que l'on condamne si souvent sans les connoître. Et ce qu'Antonin dit icy, qu'aprés nostre more nous retournerons dans la Raison universelle, d'où nous avons esté tirez, se doit entendre comme ce que saint Paul dit, que Dieu le Pere s'est proposé de réunir dans la plenitude Aux Edes tems toutes choses en Jesus. Christ phes. 1. & par Jesus Christ, tant ce qui est au

ciel, que ce qui est sur la terre.

X V. Il y a plusieurs grains d'encens sur un même autel.] Nous sommes dans ce monde pour mourir, comme les grains d'encens sont sur un autel pour estre brûlez. Cette comparaison me paroît fort belle & fort convenable, car nous sommes tous les victimes de la mort.

XVI. En moins de dix jours ceux

Rij

Reflex. Morales de l'Emp. qui te regardent presentement comme une beste seroce. ] Antonin fait une allusion maniscette à ce mot d'Aristote dans le 1. Liv. de ses Politiques, i deis i oneier, ou une beste, ou un Dieu, voulant dire que les peuples sont incapa-bles de garder un juste milieu dans le jugement qu'ils sont des hommes, & sur tout des Princes, les regardant ou comme des monstres ou comme des Dieux. Antonin fit sans doute cette maxime dans une occasion, où par quelques reglemens extraordinaires il avoit excité le mécontentement du peuple. Il s'exhorte luy-même à demeurer ferme & à ne point ceder au mur-mure de ces ignorans qui ne connoissent pas leur propre bien.

XVII. C'est un precepte d'Agathon.]
Il y a deux Poètes de ce nom; un Tragique, & un Comique. Je croy que le
mot qu'Antonin rapporte, est du premier, de celuy que Platon fait parler

dans fon Banquet.

Ne regarde point aux mœurs corrompues de ton prochain. ] Ce precepte est fort sage. La pluspart des hommes prennent pour un pretexte de relâMare Antonin. LIV. IV. 197 chement dans leur conduite les mœurs corrompues de leur prochain. Il faut aller son chemin tout droit, pour éviter ce piege.

XX. Car qu'est-ce que la louange seule & considerée sans une certaine utilité qui en revient? ] Les Stoïciens mettoient la louange entre les choses indifferentes; mais ils partageoient ces choses indifferentes en deux classes, en choses éligibles & en choses rejettables, & ils mettoient la louange dans le premier rang. Mais comme ils faisoient encore trois classes de ces choses éligibles, la premiere des choses éligibles par elles-mêmes; la seconde des choses éligibles à cause de leur utilité, & la troisséme de celles qui le font par l'un & par l'autre, ils n'étoient pas bien d'accord dans lequel de ces trois derniers rangs ils devoient placer la louange. Antonin se moquoit de ces vaines subtilitez, & sans entrer dans toutes ces disputes, qui ne sont bonnes que pour l'Ecole, & point du tout pour la conduite de la vie, il ne faisoit aucun cas de la loüange. Car si elle n'est éligible que pour son utilité, ce n'est donc plus elle qui est

R iij

bonne, c'est le bien qui en revient. Or le sage ne fait dépendre son bien que de luy-même. Voila quelle estoit la pensée de cer Empereur. Aujour-d'huy nous devons regarder les louanges comme les fruits des vertus, lesquels produisent les mêmes vertus dans ceux qui nous louent. C'est seulement pour l'édification de nostre prochain que nous devons les aimer.

Renonce donc pendant qu'il est encore comps à se vain present de la nature.]
Ce passage est corrompu dans le texte. Si le sens que j'ay suivi est le bon, Antonin appelle la loilange um vain present de la nature, parce qu'el-le n'est qu'un son inutile, un bruit de langues qui ne fert qu'à flatter & à nourrir nostre orguëil, sans rien ajoûter à la beauté de la chose qu'on louë, comme il le prouve dans l'article suivant. Et cela me paroît fort beau. On a pourtant lû ce passage d'une autre maniere, & on en a tiré ce sens, qui n'est pas à rejetter: Tu renonces mal à propos pour elle (pour la louange) au present que la Nature (Dieu) l'a fair, (de pouvoir trouver ton bonheur en toy-même) quand tu fais dépendre ta Marc Antonin LIV. IV. 199 felicité des discours des autres. Mais je croy qu'il ne setoit pas difficile de faire voir que de la maniere dont on lit la texte, on ne conserve pas le stilo d'Antonin, & qu'on s'éloigne du genie de la langue Greque.

XXII. Si les ames domensem apries la mort, comment l'air pent-il les contawir? Quand les hommes sont aban, donnez à leurs propres lumieres, & qu'ils n'one pas de principes leure pour regler leurs veues & leurs con, noissances, it est impossible qu'ils no tombent dans des absurditez infinies. Tous ce qu'Ancon n dit icy, marque parfaitement l'ignorance où les plus fages Payens estoient sur la nature de l'ame & sur son état après la most, Il est bien vray, selon leurs principes. que tous les corps aftant tirez de la matiere universelle, & les ames vemant de l'Espris universel comme ils le croyoient, ni les corps, ni les ames ne penvent jamais exceder la totalité qui les produit. Autrement, les une & les autres seroient comme la fumée qui occupe bien plus d'espace que le fou d'où elle sort. Mais leurs principes mêmes sont faux, comme on l'a

R iiij

100 Reflex. Morales de l'Emp. déja vû. Il n'y a que la matiere qui puisse occuper de lieu; les ames n'en

occupent point.

Tout de même, les ames qui se sont retirées dans l'air, après y avoir esté un certain temps.] Antonin suit icy le sentiment de certains Philosophes, qui croyoient qu'après la mort l'ame se retiroit dans l'air, pour y estre purgée & lavée des taches qu'elle avoit contractées pendant qu'elle avoit habité le corps, & qu'ensuite elle estoit reçuë dans le Ciel & réunie à la Divinité.

En supposant que les ames subsissent après la mort. Car les Philosophes les plus éclairez ne parloient de l'immortalité de l'ame qu'avec beaucoup de doute & d'incertitude. Ils ne paroissoient pas tant la croire, que la fouhaiter.

XXIII. C'est de la diviser en sa matiere & en sa forme.] Par la forme les Stoiciens entendoient l'esprit de la Nature, la Cause efficiente, c'est à dire Dieu, qu'ils établissoient tellement messé & confondu avec la matiere, qu'il n'en pouvoit estre separé: comme si Dieu estoit dans le monde de la Marc Antonin. Ltv. IV. 201
même maniere que l'ame est dans le corps. Mais sans tomber dans cette erreur grossiere des Stoiciens, qui est si contraire à la Verité éternelle, qui nous apprend que Dieu estoit avant que le monde sust, & qu'il a fait le monde, nous pouvons entendre simplement les paroles d'Antonin, & diviser chaque chose en sa matière, c'est à dire en ce qu'elle est par son essence & en sa forme, c'est à dire en ce qui la détermine à estre plutost cela que cela; soit que sa forme soit naturelle ou artissicielle, simple ou composée.

XXV. O Nature! tout ce que tes saisons m'apportent.] Car la Nature n'a pas moins les saisons differentes, que l'année. Les saisons de sa Nature sont l'enfance, la jeunesse, la vieillesse,&c.

Et toy ne diras - tu point : O chere Ville de Dieu! ] Car tout homme persuadé que ce monde est la Ville de Dieu, sera convaincu que tout ce qui luy arrive, est pour son bien, & le recevra sans murmure.

XXVI. Democrite a dit: Fais peu de chose si tu veux estre tranquille; mais n'auroit - il pas esté mieux? ] Antonin avoit taison de corriger ce mot de Democrite, qui ne portoit pas taun l'homme à faire le bien, qu'à demourer dans la nonchalance & dans la paresse, qui est la source ou la nourrice de tous les maux. Ce chapitre est admirable.

Non seulement les actions inutiles, mais les pensées. ] Sous le mot d'actions Antonin comprend aussi les paroles, qui sont les productions de la pensée. Jesus-Christ nous dit dans S. Manthieu, que nous rendrons compre de toures les paroles inutiles que nous aurons dires.

XXVII. Essays comme tu te trouvenas. ] Antonin savoit fort bien que Phomme est naturellement porté au mal, & opiniarre. C'est pourquoy il ne dit pas, Sois homme de bien; c'est huy en demander trop, & luy imposer d'abord une trop dure servitude; il se contente de luy dire, essaye, ç'en est assez; essayons, Dieu sera le reste.

XXVIII. Tu as vû ces choses-là, voy encore celles-cy.] On n'a pas bien compris le sens de ces paroles. Antonin repasse en luy-même tous les maux qui luy estoient arrivez, asin que certe pensée le portât à sousser plus vo-

Marc' Antonin. LIV. IV. 205 lontiers ce qui luy venoit d'arriver, ou qui pouvoit luy arriver dans la suite, & à quoy il se preparoit, afin que rien ne pust luy paroître nouveau.

Mais sois simple. Il n'y a rien de se opposé à cette simplicité que demandoit Antonin, que se trouble & le desordre que causent dans l'ame toutes les passions.

C'est sur son compre. ] C'est contre luy-même qu'il a peché, & non pas

contre toy.

La vie est courre. ] Pourquoy donc la consumer en plaintes & en regrets?

XXIX. Le Monde est ou un arrangement. J'Ou se monde a esté sagement ordonné & disposé par la Providence, comme le souriennent les Stoïciens & ses Platoniciens, ou il est reglé par le hazard, selon le concours fortuit des aromes, comme les Epicuriens l'ont crû. Antonin va resuter le dernier sentiment par la fabrique de l'homme qui est un petit monde, où il y a un ordre admirable & un arrangement merveilleux.

Et pourtant toujours le monde. ] Antonin ajoûte cela, pour rendre plus kensible l'absurdité de ce sentiment des Epicuriens, comme si l'arrangement & l'ordre pouvoient subsister avec le desordre & la consusion. Mais cela n'est pas si sensible en nostre langue, que dans le Grec & dans le Latin, où le mot, monde, signifie ordre, propreté, belle disposition de parties.

Sur tout puisque les choses les plus contraires y sont dans une entiere correspondance. ] Si le Monde n'estoit que l'esset du hazard, jamais la contrarieté des élemens ne pourroit estre vain-

euë. C'est une demonstration.

XXXI. On ne l'est pas moins quand on ignore ce qui y arrive. I Ignorer ce qui arrive dans le monde, c'est estre surpris des accidens fâcheux qui surviennent, & resuser de s'y soumettre: car c'est une marque seure qu'on ne

les avoit pas prevûs.

Celuy qui refuse d'obeir à la Raison universelle & politique, c'est à dire à la Providence. ] J'ay expliqué la pensée d'Antonin, qui dit en un mot, celuy qui fuit la raison politique. Mais fuir la raison politique n'est pas intelligible en nostre langue. C'est resuser de se soumettre à la Providence, qui envoye à chacun ce qui luy convient. Voila

Marc Antonin. LIV. IV. 205 pourquoy il l'appelle Raison politique; & c'est ce qu'il falloit faire entendre.

Tout ce qui luy est necessaire. Pour faire le bien avec le secours de la grace, sans laquelle tous ses essorts servoient vains.

Lesquelles ne doivent faire avec la sienne qu'une seule & même ame.] Puisque les Stoiciens croyoient que l'ame effoit une partie de la Divinité, ils ne pouvoient pas s'empêcher de croire aussi que toutes les ames faisoient un seul & même tout avec la Divinité même. Cette erreur a esté resurée ailleurs.

\*\*XXII. Celuy - là philosophe sans sunique.] Antonin ôte icy aux hommes tous les vains pretextes qu'ils prennent pour s'empêcher de s'adonner à l'étude de la sagesse. L'un dit : Je n'ay pas dequoy m'habiller; l'autre : Je meurs de faim; celuy-là: Je suis malade; celui-ci : Je suis ignorant. Excuses toutes frivoles. La nudité, la disette, la maladie & l'ignorance sont au contraire des motifs tres puissans qui nous engagent à avoir recours à la Philosophie, puisque c'est le seul remede à tous les maux qui nous affligenc.

206 Reflexions Morales de l'Emp. Sans tunique. ] Comme tous les Phi-

losophes Cyniques.

Sans livres. ] Antonin a peut - estre égard à ce que faisoit Cleanthes, qui n'ayant dequoy acheter ni livres, ni papier, écrivoit les leçons de Zenon sur des coquilles & des os.

XXXIII. Aime le métier que tu as appris. ] C'est pour s'empescher de tomber dans l'inquietude qui fait que l'on n'est jamais content de sa condition. Que chacun demeure devant Dieu dans l'état auquel il a esté appellé.

S. Paul aux Cor. 7.24.

· Hid.

Et ne sois ni l'esclave des hommes.]
Nous ne devons estre esclaves que de Dieu qui nous a rachetez. Vous avez esté rachetez d'un grand prix, ne vous rendez point esclave des hommes.

xxxv. Il en est de même des plus grands hommes des siecles passez. ] Que cela est mortisiant pour ces hommes vains qui s'imaginent que la terre se ra toujours pleine du bruit de leur nom. Ce nom devient bien-tost un mot barbare qu'on n'entend plus, & qui ne donne plus aucune idée.

Camille, Cason, Volesus, Leonatus of Voila des noms qui ne sont presque plus entendus sans Commentaires. Ca-

Marc Antonin. L. v. IV. 207
mille chassa pourtant les Gaulois de Rome. Cæson sut un des soutiens de la Republique. Volesus m'est inconnue car il est icy parlé d'un homme qui estoit avant les Empercurs. Ce nom est sans doute corrompu. Leonatus sut un des principaux amis & des meilleurs Generaux d'Alexandre, dont il estoit même parent.

Connuë. ] Si elle est connuë, elle ne doit donc rien avoir de surprenant.

XXXVIII. Tout ce qui est, n'est que la semence de ce qui sera. Cette idée est belle. Ainsi quand nous mourons, c'est comme un germe qui commence à pousser, & qui va bien-tost porter du fruit.

XL. Sonde bien leur esprit, penetre bien leurs pensées.] Ce precepte ne tend pas à nourrir & à exciter la curiosité. Antonin veut au contraire s'instruire à mépriser ce que les hommes pouvoient penser & dire de luy, & les jugemens qu'ils faisoient de toutes choses. Car les opinions & les exemples des autres n'ont que trop souvent la force de nous ébranler. Pour éviter donc ce malheur, & pour aller toujours son chemin, il ne faut que

208 Reflex. Morales de l'Emp.

considerer leurs pensées & leurs attachemens, la vanité des choses qu'ils desirent, & la petitesse de celles qu'ils craignent. On aura honte de se sou-

mettre à des hommes si petits.

XLI. Quoique le corps, qui est si prés de cette partie qui juge, soit coupé, brûlé, ulceré, pourri, elle doit pourtant se taire.] Les Stoïciens ont poussé trop loin l'indépendance de l'ame, quand ils ont assuré qu'elle peut estre libre dans les tourmens. Cela seroit sans doute, si l'homme eust demeuré dans l'état où il estoit quand Dieu le forma. Tous ses sentimens auroient dépendu de sa volonté, & rien n'auroit pû l'inquieter ni le troubler dans ·la joüissance de son souverain bien. Mais depuis que par le peché du premier homme nous naissons tous corrompus, nostre esprit a perdu devant Dieu sa dignité & son excellence, & a esté malheureusement affujetti à toutes les infirmitez du corps. · C'est le prix du peché originel que les Philosophes ont ignoré. Il estoit juste aussi que ce qui avoit peché souffrit pour expier en partie son peché par ses douleurs & par sa penitence. Tout

Marc Antonin. LIV. IV. 109 Tout ce qui peut arriver à un honune de bien & à un mechant, ne peut estre ni bon, ni mauvais. ] Quoique cela soit vray au fond, neanmoins comme on ne peut parvenir a démêler cette verité que par de longues distinctions & de grands circuits, avant que tout cela soit fait, une douleur aigue, on une disgrace ont détruit tous ces raisonnemens les plus suivis, & terrasse toutes ces preuves. La veritable Religion, qui est plus simple que toute la Philosophie, nous a enseigné une maniere plus courte & plus naturelle, pour bien juger des biens & des maux. Les uns & les autres sont ce qu'on les appelle, mais Dieu a mis en nô-tre puissance de leur faire changer de nature par l'usage que nous en faifons.

XLII. Pense continuellement que la monde ost un animal composé d'une seule substance & d'une seule ame. Il a esté déja parlé de cette erreur des Stoïciens, qui regardoient Dieu & le monde comme un seul corps animé. Cette erreur estoit apparemment venue de ce qu'ils avoient lû dans ses Prophetes, que Dieu remphissoit le

210 Reflex. Morales de l'Emp. ciel & la terre, mais ils l'avoient mal entendu.

XLIV. Il n'y a nul mal pour les choses qui sont dans le changement.] C'est pour dire que la mort n'est pas un mal, ni la vie un bien par ellesmêmes, puis qu'elles sont reciproquement la cause l'une de l'autre, que la mort fait une naissance, & que la nais-

fance produit une mort.

XLVII. Car il n'en est pas comme des nombres qui sont toujours entiers.] Cette comparaison est fort belle. Les nombres ne sont point liez les uns avec les autres; qu'on les ajoûte, qu'on les ôte, ils sont toujours entiers & indépendans; ils subsistent par eux-mêmes, sans que d'autres les precedent ou les suivent. Mais ce qui arrive dans le monde, dépend necessairement de la cause qui se produit, & est essen-tiellement lié avec elle. L'utilité que nous devons tirer de cette maxime, r'est d'estre persuadez que puisque tout uient de la Providence, & concourt à une seule & même fin, il n'est pas possible qu'il y ait rien de mauvais dans tout ce qui nous arrive.

XLVIII. Il fant que en ayes sur-

Marc Antonin. LIV. IV. vent dans l'esprit ce mot d'Heraclite, que la mort de la terre, c'est de devenir eau. Les Philosophes anciens & quelques modernes ont crû que les élemens se changeoient & se convertissoient les uns dans les autres. C'est une erreur, où ils ne sont tombez que parce qu'ils n'ont pas consideré les élèmens dans leurs qualitez simples, & qu'ils ont pris des separations pour des alterations & des changemens. Mais il no faut pas examiner ce sentiment à la rigueur; il sussit qu'il y ait de l'apparence, & que l'œil y puisse estre trompé. La morale qu'Antonin en veut țirer, est toujours fort bonne,

X L 1 X. Souviens - toy toujours de l'homme qui avoit oublié où son chemin le conduisoir. ] Antonin fait sans doute allusion icy à quelque histoire ou à quelque fable connuë de son temps, où l'on voyoit un homme, qui ayant oublié où il alloit, ne savoit où donner de la teste. C'est la veritable image de ceux qui ayant oublié que co monde est un chemin où nous ne devons faire que passer pour aller au Ciel, s'v arrestent, sans sçavoir ni ce qu'ils sont, ni où ils vont; & ses-

212 Reflexions Morales de l'Emp. semblent justement à des hommes y-vres, qui ne se souvenant plus du chemin de leur maison, vont donner dans toutes les portes sans trouver la leur.

L. C'est celle que nous combattons tou-jours opiniâtrement.] C'est la même ve-rité, que la Religion nous apprend bien mieux que la Philosophie. Caro enim concupiscit adversus spiritum. Nô-tre chair combat incessamment contre le S. Esprit. Mais ce que les Philosophes n'ont point connu, c'est que le

S. Esprit combat en même temps contre nostre chair, & nous donne la force de la surmonter & de la vaincre.

LH. Il ne faut pus recevoir les opi-nions de nos peres comme des enfans.] Cette obéissance aveugle & cette pré-occupation sans connoissance sont toujours condamnables.

LIII. Et ne compte pas pour grand-chose de vivre un grand nombre d'anmees, plutost que de mourir demain.] Car la difference qu'il y a entre ces deux termes, est si petite, qu'elle ne merite pas seulement d'estre examinée par un hommt qui ne doit penser qu'à l'éternité,

eux Gal.

Murc Antonin. LIV. IV. 213

LIV. Combien de Medecins sont morts aprés avoir tant fait les vains pour avoir guéri quelques malades ] Cet Empereur reproche plus d'une fois aux Medecins leur vanité. Il faut avoüer austi qu'il faudroit qu'ils sussent bien sages, s'ils n'abusoient un peu des soiblesses que l'amour de la vie nous donne pour eux. Antonin se moque de cette vanité, qui n'est sondée que sur un art inutile à celuy qui le prosesse, & il fait sans doute allusion au proverbe, Medecin, guéris-toy toy-même.

Combien d'Astrologues qui, comme si c'estoit une chose bien merveilleuse, ont prédit la mort. ] Antonin se moque aussi de l'Astrologie judiciaire, dont il fait sinement sentir le ridicule. En estet, c'est une chose bien merveilleuse que de predire la mort à des hommes qui pe sont pez que pour mentir.

qui ne sont nez que pour mourir.

Comme une elive mure qui en tembant. Cette comparaison est toute pleine d'une certaine douceur qui fait un
veritable plaisir. Il y a bien de la noblesse & du naturel d'avoir ainsi donné du semiment à l'olive. Antonin
pretend donc que la mort, en quelque temps qu'elle vienne, n'est qu'une

S iij

maturité, & par consequent il n'estoit pas persuadé que personne pust mourir avant son heure; comme Eliphas dit à Job en parlant de l'impie: il tombera comme le bouton de la vigne, & comme l'olive dans sa fleur.

LVI. Un secours bien vulgaire.] Antonin veut dire que c'est un secours proportionné à la portée du peuple, & que tout le monde peut trouver de luy-même; au lieu que les secours que donnent les Stoïciens, sont plus dissiciles & plus recherchez.

· Caicidianus, Fabius, Julien, Lepidus.] Tous gens qui avoient eu une fort lon-

gue vie.

Dans quelles miseres, avec quelles gens, & avec quel corps le fant-il passer? Une seule de ces trois veritez devroit suffire pour nous détacher de la vie & pour nous la rendre ennuyeuse. Mais heureusement, ou malheureusement, nous faisons rarement de ces reslexions, quoique nous ayons tous fort grand sujet de les faire.

LVI. De tous les tourmens secrets que causent immanquablement la dissimulation & le faste.] Antonin nous apprend icy les tourmens que causent Marc Antonin. Liv. IV. 215 ordinairement aux Princes une fausse politique & un soin de leur grandeur souvent mal entendu: car c'est ce qui les tient dans une gehenne continuelle. Ce que j'ay traduit dissimulation, Antonin l'appelle aconomie; & par ce mot il entend les déguisemens qu'ordonne ce qu'on appelle la politique, qui ne permet pas aux Princes de paroître toujours ce qu'ils sont: Vita Principum sièta & ossentationi parata.

Fin du quatrième Livre.



•,



## REFLEXIONS MORALES

DE

L'EMPEREUR

## MARC ANTONIN.

LIVRE CINQUIE'ME.

E matin, quand tu as de la peine à te lever, qu'il te vienne incontinent dans l'esprit, Je me leve pour faire l'ouvrage d'un homme. Suis - je donc encore fâché d'aller faire une chose pour laquelle je suis né, & pour laquelle je suis venu dans le monde? N'ay - je donc esté formé que pour me tenir bien chaudement étendu dans mon lit?

220 Reflexions Morales de l'Emp. Mais cela fait plasir. Tu es donc né pour te donner du plaisir, & non pas pour agir & pour travailler? Ne vois - tu pas les plantes, les oiseaux, les four-mis, les araignées, les abeilles? Elles travaillent sans relâche à orner & à embellir leur état, & toy tu negliges d'embellir le tien. Tu ne cours point aux choses ausquelles la Nature t'a destiné. Mais aussi, me diras-tu, l'on a besoin de quelque repos. Je l'avouë: mais la Naturea mis des bornes à ce repos, comme elle en a mis au manger & au boire; & toy tu passes ces bornes, tu vas au-delà de ce qui te suffit, & au contraire dans le travail tu demeures toujours en deçà. Cela vient de ce que tu ne t'aimes pas toy-même: car si tu t'aimois, tu aimerois ta propre Nature, & tu obéïrois à ses ordres. Tous les autres ouvriers

Marc Antonin, LIV. V. 221 qui aiment leur métier, sechent & maigrissent sur leur travail, ils en perdent le boire & le manger, ils passent leur vie sans se baigner: & toy tu fais moins de cas de ta Nature qu'un tourneur n'en fait de son art, un danseur de sa danse, un avare de son argent, & un ambitieux de sa vaine gloire. Car tous ces gens+ là, dés qu'ils sont une fois dans la passion, ils ne songent plus tant ni à manger, ni à dormir, qu'à aquerir & à augmenter ce qu'ils aiment. Les actions qui vont au bien de la societé, te paroissent - elles donc plus méprisables & moins dignes de tes

II. Qu'il est aisé de chasser & d'essacer entierement toute imagination fâcheuse & triste, & de se remettre d'abord dans une parsaite tranquillité!

III. Croy que su dois fai-

 $\mathbf{T}$  i

222 Reflexions Morales de l'Emp. re & dire tout ce qui est digne de toy & selon ta Nature, sans te mettre en peine du re-proche & du blâme que cela pourra t'attirer. Si une chose est bonne à faire ou à dire, rien ne doit t'en empêcher. Ceux qui te blâmeront, auront leurs vûës particulieres, & suivront leurs propres mouvemens. Tu n'y dois point faire d'attention, mais aller tout droit en suivant ta propre Nature & celle du monde: car pour l'une & pour l'autre il n'y a qu'un même chemin.

min.

IV. Je marche par le secours de la Nature, jusques à ce que je me repose en rendant l'esprit à celuy de qui je l'ay reçû, & en tombant dans le même lieu d'où mon pere & ma mere ont tiré le sang dont ils m'ont formé, & ma nourrice le lait dont elle m'a nourri, & qui me fournit

Mare Antonin. Liv. V. 123 tous les jours depuis tant d'années les biens dont j'ay besoin; dans ce lieu enfin que je foule aux pieds, & dont j'ay abusé en tant de manieres.

V. Ne peux-tu te rendre recommandable & te faire admirer par ton esprit? A la bonne heure. Mais il y a plusieurs autres choses sur lesquelles tu ne saurois dire, Je ne suis pas propre à cela. Fais donc paroître ce qui dépend uniquement de toy: la sincerité, la gravité, la douceur, la patience dans le travail, la haine des voluptez. Sois content de ta condition; aye besoin de peu; suy le luxe, la bagatelle & les vains discours; aye l'ame saine, libre & grande. Ne vois-tu pas que pouvant t'élever par tant de vertus, sans avoir aucun pretexte d'incapacité naturelle, tu demeures pourtant dans la bassesse, parce que

T ii

tu le veux. Si la nature ne t'a pas esté favorable, est-ce une rai son qui doive t'obliger de murmurer, d'estreavare, inconstant, slateur, bousson, d'accuser & de maudire ton corps, & d'avoir toujours l'ame incertaine & slottante? Non en verité. Il y a long-temps que tu pourrois t'ètre délivré de ces soiblesses; & si tu te connoissois pesant & de dure conception, il falloit tâcher de guérir ce désaut par le travail & par l'exercice, & ne

tante? Non en verité. Il y a long-temps que tu pourrois t'ètre délivré de ces foibless; & si tu te connoissois pesant & de dure conception, il falloit tâcher de guérir ce désaut par le travail & par l'exercice, & ne pas s'y complaire & le negliger.

VI. Il y a des gens qui dés qu'ils ont rendu quelque service à quelqu'un, sont tres-promis à mettre en compte la grace qu'ils luy ont faite. Il y en a d'autres qui ne comptent pas veritablement les plaisirs qu'ils ont saits, mais qui regardent comme leurs debiteurs ceux qui les ont reçûs. Ensin il y en a d'une

Marc Antonin. Liv. V. 125 troisiéme espece, lesquels oublient & ne savent pas ce qu'ils ont fait; semblables à la vigne, qui produit des raisins, & ne demande plus rien aprés avoir porté son fruit. Comme un cheval aprés avoir couru, un chien aprés avoir chassé, & une abeille aprés avoir fait son miel, ne disent point, j'ay fait du miel, j'ay couru, j'ay chasse, Un hom-me aprés avoir fait du bien, ne doit point prendre la trompette, mais il doit continuer, comme la vigne, qui aprés avoir porte son fruit, se prepare à en porter d'autre dans la saison. Il faut donc à ce compte estre du nombre de ceux qui font le bien sans le savoir? Sans doute. Mais selon tes principes, il faut savoir ce que l'on fait. Car c'est le propre de celuy qui suit les loix de la societé, de savoir qu'il suit ces loix, & de vou-V iiij

loir même que celuy pour lequel il les suit, ne puisse pas l'ignorer. Ce que tu dis est vray: cependant pour peu que tu t'écartes de ce que je viens de dire, tu seras bien-tost du nombre des premiers dont j'ay parlé: car ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de vraisemblance. Mais si tu veux bien comprendre ce que je te dis, ne crains pas que cela te fasse jamais perdre aucune occasion de faire du bien.

VII. La priere des Atheniens estoit: fupiter, faites pleuvoir, je vous prie, faites pleuvoir fur les champs & sur les prez des Atheniens. Ou il ne faut point prier du tout, ou il faut prier de cette maniere simplement & liberalement.

VIII. Comme on dit d'ordinaire, qu'Esculape ordonne aux malades d'aller à cheval, ou de

Marc Antonin. LIV. V. se baigner dans l'eau froide, ou de marcher nuds pieds, on doit s'imaginer aussi que la Nature ordonne de même à ses enfans d'estre malades, de perdre quelque membre, ou de faire quelque autre perte, & autres chofes semblables. Car comme dans la premiere maniere de parler le mot ordonne signifie proprement dispose & choisit les moyens les plus propres pour redonner la santé, dans la derniere ce mot signifie la même chose. En effet la Nature choisit & dispose ce qui convient à chacun, parce qu'elle le juge propre à accom-plir sa destinée. En disant ce qui convient, nous parlons comme les massons, qui disent d'une pierre quarrée, qu'elle convient, qu'elle s'ajuste bien dans un mur ou dans une piramide, quand el-le joint bien avec les autres. A tout prendre, il n'y a en toutes

y.

128 Reflexions Morales de l'Emp. choses qu'une même symmetrie, qu'une même harmonie; & comme de tous les differens corps refulte la composition de ce monde, qui ne fait qu'un seul & même corps: ainsi de toutes les differences causes resulte ce que l'on appelle la destinée, qui n'est qu'une seule & même cause. Les plus ignorans entendent fort bien ce que je dis, puisque dans leur langage ordinaire ils disent, Sa destince portoit cela, c'est à dire, qu'une telle chose estoit portée à un tel, qu'elle luy estoit ordonnée. Recevons donc ces ordonnances, comme nous recevons celles des Medecins. Il ne laisse pas d'y avoir dans ces dernieres des choses fâcheuses & difficiles: mais nous les recevons avec joye dans l'esperance d'une promte guérison. Aye donc autant d'empressement pour hâ-ter la perfection & l'accomplis-

Mare Antonin. LIV. V. 229 sement des choses que la Nature a resoluës, que tu en as pour le recouvrement de ta santé; reçois avec joye ce qui t'arrive, quelque fâcheux qu'il soit, parce qu'il aboutit à procurer la santé au tout dont tu fais partie, & qu'il entretient la pros-perité & la felicité de Dieu même, qui ne l'auroit pas permis, s'il n'estoit utile à l'Univers. Or il n'y a point de nature qui souffre quoi que ce soit qui ne soit convenable à celuy qu'elle gouverne. Tu vois par là qu'il y a deux raisons principales qui doivent t'obliger à embrasser & à cherir tout ce qui t'arrive; La premiere, que cela t'évoit destiné & ordonné, que cela estoit fait pour toy, proportionné à toy, & comme annexé à toy de toute ancienneté par les causes premieres; & la seconde, qu'il con-tribue au bonheur, à la perseReflexions Morales de l'Emp. Stion &, si on l'ose dire, à la durée même de celuy qui gouverne tout. Car c'est mutiler ce tout, que de retrancher quoy que ce soit de sa connexité & de sa continuité, aussi-bien dans ses parties que dans ses causes; & tu en retranches autant qu'il est en ton pouvoir, tout ce que tu supportes avec peine, & que tu voudrois empescher.

IX. Ne te dégoûte, ne te décourage, & ne te impatiente point, lorsque tu ne réussis pas toujours à faire tout selon les regles de la droite raison. Au contraire, après qu'une chose t'aura mal réussi, recommence-la de nouveau, & te prepare à voir tranquillement plusieurs infarmitez pareilles. Aime de tout ton cœur ce que tu as entrepris, & ne retourne point à la Philosophie, comme les Ecoliers retournent chez leur Maître,

Marc Antonin. LIV. V. mais comme ceux qui ont mal aux yeux, ont recours aux remedes de l'éponge & des œufs, ou aux fomentations & aux cataplâmes: ainsi rien ne t'empêchera d'obéïr à la raison; tu y acquiesceras en toutes manieres. Sur tout fouviens - toy que la Philosophie ne demande de toy que ce que demande la Nature, & toy tu voulois tout le con-traire de ce qu'elle veut. Qu'y a-t-il de plus agreable? C'est ainsi que la volupté nous trompe sous un voile specieux. Mais prens y bien garde; la grandeur d'ame, la liberté, la simplicité, la patience & la sainteré ne sontelles pas mille fois plus agreables? Et quand tu auras bien pesé tous les avantages de la prudence, qui est la mere de la prosperité & de la seureté, pourras tu jamais rien trouver qui luy soit comparable?

232 Reflexions Morales de l'Emp.

X. Toutes choses sont si envelopées & si cachées, que la pluspart des Philosophes, je dis même des plus habiles, ont as-suré qu'on ne pouvoit les com-prendre, Les Stoïciens se sont contentez de dire qu'on ne pou-voit les comprendre que tres-difficilement. D'ailleurs toutes nos conceptions sont sujettes à l'erreur: car où est celuy qui peut se vanter d'estre infaillible? De plus, tout ce qui peut faire en ce monde le sujet de nos recherches & de nos desirs, est vil & peu durable, & peut est vii & peu durable, & peut estre au pouvoir d'un infame débauché, d'une courtisane & d'un voleur. Il ne faut aprés cela que penser aux mœurs de ceux avec qui tu as à vivre, & dont on peut à peine supporter le plus honnête & le plus complaisant, pour ne pas dire qu'il n'y a presque personne qui puisse se

Marc Antonin. LIV. V. 233 se supporter soy-même. Au milieu donc de tant de tenebres, de tant d'ordures, & de ce torrent continuel de la matiere, du temps & du mouvement, je ne vois pas ce qui peut meriter nos soins & nostre estime. Il faut au contraire en se consolant soy-même attendre la disfolution naturelle: mais il faut l'attendre sans impatience & sans chagrin, & trouver son repos dans ces deux reflexions; l'une, qu'il ne m'arrive rien qui ne soit utile & conforme à la nature du Tout; & l'autre, qu'il est en mon pouvoir de ne rien faire contre mon genie & mon Dieu: car il n'y a personne qui me puisse contraindre à violer les ordres.

XI. A quoy me sert à present mon ame? Voila ce qu'il fau: se demander à toute heure & à tous momens. Fais aussi a. vec soin cette recherche, qu'estce qui se passe presentement
dans cette partie de moy même
qu'on appelle la partie principale? Quelle ame ay-je presentement? Est-ce l'ame d'un enfant, d'un jeune homme, d'une
femmelette, ou d'un Tyran? Estce l'ame d'un cheval ou d'une
beste feroce?

XII. Tu peux connoître à cecy ce que le peuple appelle des biens. Si quelqu'un s'est formé une idée des veritables biens, comme de la prudence, de la sagesse, de la vaillance & de la justice, il ne pourra jamais soufrir qu'on ajoûte à cette idée rien qui n'y soit conforme, & qu'on parle avec indignité de ces veritables biens. Mais s'il s'est fait une idée des biens du peuple, il entendra & recevra avec plaisir, comme une application heureuse, le mot du Poëte Comique

Marc Antonin. LIV. V. comique, que celuy qui les possede est si riche, & que tout est si propre chez luy, qu'il ne sait où aller pour les necessitež à quoy la nature l'oblige; & le peuple fait luy-même cette difference sans le savoir: car au premier cas cette application le choqueroit & luy seroit tres-desagreable: au lieu qu'au second, c'est à dire quand on parle des richesses, du luxe, de la gloire & de la fortune, elle le divertit, & il la reçoit avec joye, comme un bon mot plein de sel & de sens, & qui convient admirablement au sujet. Va aprés cela, & demande si l'on doit prendre pour des biens veritables & dignes de son estime, des choses ausquelles on peut appliquer avec grace le mot que je viens de rapporter. XIII. Je suis composé de

本のでは、は、は、は、は、は

Ď.

XIII. Je suis composé de matiere & de forme. Comme ni l'une ni l'autre n'ont esté tirées du neant, elles ne seront jamais aneanties. Ainsi toutes ces parties seront converties par ce changement en une partie de l'Univers, & ensuite en une autre jusques à l'insini. C'est un pareil changement qui m'a produit, moy & mes ancestres, en remontant jusques à l'insini: car rien n'empesche qu'on ne puisse parler de cette maniere, quoique le monde ait ses revolutions determinées & ses periodes fixes.

XIV. La raison & l'art de raisonner sont des facultez suffisantes à elles-mêmes & à toutes les operations qui en dépendent; elles partent de leur propre principe, & vont à la sin qu'elles se proposent. C'est pourquoy on a appellé leurs operations d'un mot qui signisse des actions droites, c'est à dire, qui vont le droit chemin,

Catorpholes. Mare Antonin. Liv. V. 237 fans jamais s'en detourner.

XV. Il ne faut pas dire que rien appartienne à l'homme de tout ce qui ne luy convient point entant qu'homme: car l'homme ne le demande point; la nature de l'homme ne le promet point; ce ne sont pas des perfections de la nature humaine; ce n'est donc pas là que consiste la fin de l'homme, ni le bien qui remplit cette fin. Car s'il y avoit en cela quelque chose qui appartint à l'homme, il ne luy appartiendroit pas de la mépriser & de s'élever contre elle. Si c'estoient les veritables biens, on ne louëroit point ceux qui feroient profession de n'en avoir pas besoin, ni ceux qui s'en priveroient eux-mêmes en partie. Or nous voyons tout au contraire, que plus un homme se prive de ces sorres de biens, ou qu'il soufre plus vo238 Reflex. Môrales de l'Emp. lontiers que d'autres l'en privent, plus il passe pour vertueux.

XVI. Telles que seront les pensées dont tu t'entretiendras d'ordinaire, tel sera aussi ton esprit: car nostre ame prend la teinture de nos pensées. Tâche donc de la nourrir & de l'imbiber toujours de ces reflexions, Par tout où l'on peut vivre, on peu bien vivre: on peut vivre à la Cour, donc on peut bien vivre à la Cour. De plus, chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a esté faite. Là où elle se porte, c'est là qu'elle trouve sa fin; & où elle trouve sa fin, c'est-là qu'elle trouve son veritable bien & ce qui luy est propre. Le veritable bien de l'animal raisonnable, c'est donc la societé: car il a esté déja prouvé que c'est pour la societé que nous sommes nez. N'est-il pas Mare Antonin, Liv. V. 235 évident par là que les choses les moins parfaites sont pour les plus parfaites, & que les plus parfaites sont les unes pour les autres? Les choses animées sont plus parfaites que les inanimées; & des animées, les raisonnables sont les meilleures.

XVII. C'est une folie que de vouloir des choses impossibles. Or il est impossible que les méchans n'agissent pas comme ils font.

XVIII. Il n'arrive jamais rien de fâcheux à personne que la nature n'ait disposé à le supporter. Les mêmes accidens arrivent tous les jours à des gens qui ignorent que cela leur soit arrivé, ou qui en le supportant veulent montrer leur fermeté & leur grand courage, & qui demeurent comme insensibles & immobiles aux plus grands coups. C'est donc une honse

240 Reflexions Morales de l'Emp. que l'ignorance & la vanité ayent plus de force que la prudence.

XIX. Les choses n'ont en aucune maniere la force de toucher nostre ame. Elles ne trouvent point de chemin qui les y conduise, & ne peuvent ni la changer, ni l'ébranler. C'est elle seule qui se change & qui s'ébranle; & tous les accidens sont pour elle ou bons ou mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle a d'ellemême.

XX. En un sens l'homme nous doit estre fort cher, entant que nous sommes obligez de luy faire du bien & de le soufrir. Mais comme il y en a plusieurs qui nous empeschent de faire des actions qui nous sont les plus propres, en ce senslà l'homme devient pour moy une de ces choses indisferentes.

Marc Antonin, LIV. V. 241 comme le Soleil, le vent, les bestes, qui ont aussi la force d'empescher une action, mais qui n'en sauroient empescher ni l'incention, ni le dessein, à cause de l'exception que nous avons faite en formant ce dessein, & du changement auquel nous avons recours: car nostre pensée change, & convertit d'abord en ce que nous avions dessein de faire, ce qui nous empêche de le faire : de sorte que l'obstacle même devient la matiere & le sujet de nostre action; & ce qui nous fermoit le chemin, nous sert de chemin.

XXI. Honore ce qui est de plus excellent dans le monde. C'est ce qui se sert de tout & qui gouverne tout. Honore aussi ce qui est de plus excellent en toy; il est de même nature que le premier: car c'est ce qui se sert de toutes les parties dont tu es compose, & qui gouverne ta vie.

XXII. Ce qui ne nuit point à la ville, ne nuit point aux citoyens. Quand donc tu crois qu'on t'a fait tort, sers-toy de cette regle pour le connoître: Si la ville n'est point offensée, je ne le suis pas non plus; & si elle ne l'est pas, il ne faut donc pas se fâcher contre celuy qui ne l'a pas offensée. Car en quoy consiste cette offense, & qu'est-ce que c'est?

XXIII. Pense souvent à la rapidité avec laquelle toutes choses sont emportées, & nous échapent, tant celles qui sont déja, que celles qui se produissent. Car la nature est comme un fleuve qui coule toujours. Ses operations soufrent de continuels changemens; & les causes dont elle se ser passent par d'innombrables vicissitudes.

Mare Antonin. Liv. V. 243
Il n'ya presque rien de permanent de tout ce qui est prés de toy; & le passé d'un côté, & l'avenir de l'autre, tout cela est un absme infini & impenetrable, où tout se perd. N'est-ce donc pas estre sou, que de s'enorgueillir, ou de s'affliger pour des choses perissables? Se plaint on d'une legere incommodité, qui ne doit durer qu'un moment?

XXIV. Quelqu'un a peché contre moy. C'est son affaire. Il a ses mœurs & ses manieres; & moy j'ay ce que la Nature, nostre commune mere, veut que j'aye, & je fais ce qu'elle veut

que je fasse.

XXV. Souviens-toy de toute la Nature, dont tu ne fais qu'une tres petite portion; & de tout le temps, dont il ne t'a esté assigné qu'un moment fort court; & du destin, dont tu n'es qu'une fort petite partie. 244 Reflexions Morales de l'Emp.

XXVI. Que la partie prin-cipale de ton ame foit infensible aux mouvemens de la chair, de quelque nature qu'ils puissent estre, ou rudes, ou doux. Qu'elle ne se messe point avec le corps: mais qu'en se renfer-mant en elle-même, elle empêche les passions de passer les limites des parties où elles régnent. Que si par quelque sympathie elles parviennent jusqu'à l'esprit, à cause de l'étroite union qu'il a avec le corps, alors il ne faut pas tâcher de refister à un sentiment qui est na-turel, il faut seulement que l'ame s'empêche de juger que ce fentiment est bon ou mauvais.

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux; & celuy-là vit avec les Dieux, qui en toutes occasions leur fait voir son ame soumise à leurs ordres, & toujours prête à faire ce qu'orMarc Antonin. Liv. V. 245 donne le Genie que Dieu a donné à chacun pour guide & pour gouverneur, & qui n'est qu'une partie de luy-même: car ce genie n'est autre chose que l'entendement & la raison.

XXVIII. Ne te fâche point contre celuy qui sent mauvais. Qu'y peut-il faire? il est ainsi fait; c'est une necessité qu'une telle odeur sorte de son corps: mais il dit qu'il a la raison en partage, & qu'il dépend de luy de se connoitre & de se corriger. Tant mieux; tu as aussi de la raison par la tienne; remontre luy ses defauts, donne luy des avis. S'il t'écoute, tu le guériras, & tu n'auras plus sujet de te mettre en colere.

XXIX. N'imite ni les mœurs ni les manieres des Courtisanes, ni celles des Comediens.

XXX. Tu peux vivre icy X ij 246 Reflexions Morales de l'Emp. dés aujourd'huy, comme tu veux vivre quand tu seras prés de mourir. Que si l'on t'en empêche, alors il t'est permis de cesser de vivre. Mais ne meurs point comme ayant reçu quelque injure ou quelque mal; sors de la vie comme on sort d'une chambre où il y a de la fumée; il y fume, je m'en vais. Penses-tu que ce soit si grand chose? Pendant que rien ne m'oblige à me retirer, je demeure libre; personne ne m'empêchera de faire ce que je veux; & je veux ce que demande la nature d'un animal raisonnable & né pour la focieté.

XXXI. L'esprit de cet Univers est un esprit de societé; il aime l'ordre & la raison: il a donc fait les choses les moins parfaites pour les plus parfaites, & il a lié & ajusté les plus parfaites les unes avec les autres. Tu

. ;; š

Marc Antonin. Liv.V. 247
vois par là qu'il a soumis & rangé chaque chose selon sa dignité, & qu'il a ajusté ensemble les plus excellentes par les liens d'une union & d'une complaisance mutuelle & reciproque.

XXXII. Comment t'es tu

gouverné jusqu'à present en-vers les Dieux, envers ton pe-re & ta mere, tes freres, ta femme, tes enfans, tes precepteurs, tes gouverneurs, tes amis, tes courtilans & tes domestiques? Ne leur as-tu fait jusqu'à present aucune injustice, ni par Retrace en ta memoire les tra-vaux que tu as essuyez & tou-tes les peines que tu as soufer-tes, & pense que l'histoire de ta vie est complette, & que le service que tu avois à rendre en ce monde, est acompli. Combien de belles choses as-tu veuës? combien as-tu surmonté de plaifirs & de douleurs? combien de choses glorieuses as - tu méprisées? & à combien de méchans as-tu fait éprouver ta bonté?

XXXIII. Pourquoy des esprits ignorans & grossiers vienment-ils troubler une ame savante & polie? Quelle est l'ame savante & polie? Celle qui connoît le commencement & la sin des choses, & qui est instruite de la Raison, qui penetrant toute la matiere, gouverne cer Univers durant tous les siecles par des periodes reglez.

XXXIV. Dans un petit mo-

XXXIV. Dans un petit moment tu ne seras qu'une poignée de cendre, qu'un squelete a qu'un nom, & non pas même un nom. Cependant qu'est-ce qu'un nom? un bruit, un son. Et toutes les choses dont on fait le plus de cas en ce monde, que sont - elles, que pourriture & que vanité? Elles

Marc Antonin. LIV V. 149 sont comme les petits chiens qui caressent & qui mordent en même temps; ou comme de petits enfans de mauvaise humeur qui pleurent pour rien, & qui un moment après rient de même, La Foy, la Pudeur, la Justice & la Verité ont quitté la terre pour aller habiter dans le ciel, comme dit un Poëte. Qu'est-ce donc Hessodes qui te retient icy? Sont-ce les objets sensibles? Mais ils sont muables, & n'ont rien de constant. Sont-ce les sens? Mais ils sont émoussez & prests à recevoir des impressions fausses. Estce le principe de vie, cet esprit qui t'anime? Mais cen'est qu'une exhalaison & qu'une vapeur de ton sang. Est-ce le plaisir d'estre estimé parmi tes semblables? Mais ce n'est que vanité? Qu'attens-tu donc? Tu attens en repos ou ton extinction ou ton changement; & en atten-

X iiij

n (

dant que cet heureux moment vienne, qu'as-tu à faire? A honorer & à benir les Dieux & à faire du bien aux hommes. Tout ce qui est hors des limites de ton corps & de ton esprit, ne t'appartient point, & ne te re-

garde point.

XXXV. Tu peux estre toujours heureux, si tu sais marcher droit & suivre la raison
dans tes actions & dans tes pensées: car voici deux choses qui
sont communes & à la nature de
Dieu & à celle de l'homme &
de tout animal raisonnable; l'une, de ne pouvoir estre empêché par aucun autre estre, quel
qu'il soit; & l'autre, de trouver
son bien dans les dispositions &
dans les actions justes, & de terminer là ses desirs.

XXXVI. Si ce n'est point par ma mechanceté, ni par aucun esset de cette mechanceté, Marc Antonin. Liv. V. 251 qu'une telle chose arrive, & que la societé n'en soit point blessée, pourquoy me tourmenter? En quoy la societé peut - elle estre blessée?

XXXVII. Ne te laisse pas temerairement emporter à tes imaginations. Donne à ton prochain tous les secours dont tu es capable & que tu luy dois. Et s'il a fait quelque perte en des choses indiferentes, garde-toy bien de croire qu'il luy soit arrivé un grand mal: car en cela il n'y en a aucun. Imite dans ces occasions la conduite de ce bon vieillard qui en s'en allant demande à son petit enfant sa toupie, sachant bien que ce n'est qu'une toupie.

XXXVIII. Que fais-tu donc dans cette Tribune aux harangues avec tes beaux discours & tes oraisons funebres, mon ami, ne te souviens-tu plus de ce que c'est? Je m'en souviens fort bien, mais je voy que ces choses-là plaisent aux hommes, & qu'elles font un des objets de leurs soins. Faut-il donc que tu sois sou, parce qu'ils le sont? N'est - ce pas assez de l'avoir esté?

XXXIX. A quelque heure que la mort vienne, elle me trouvera toujours heureux. Estre heureux, c'est se faire une bonne fortune à soy-même; & la bonne fortune, ce sont les bonnes dispositions de l'ame, les bons mouvemens & les bonnes actions.



## REMARQUES

SUR

## LE CINQUIE'ME LIVRE.

1. Le matin, quand tu as de la peine à te lever. Le mot grec que j'ay traduit le matin, signifie proprement la petite pointe du jour. C'estoit l'heure du lever des gens laborieux. Il n'y avoit que les lâches & les paresseux qui fussent au lit à six ou sept heures.

Elles travaillent sans relâche à erner & à embellir leur Estat.] Cette pensée m'a toujours plû, & je trouve fort agreable cette idée, que chaque chose, chaque espece ait sa Republique, son monde, sa police à part.

II. Qu'il est aisé de chasser & d'effacer entierement. ] Cela est aisé à ceux qui connoissent leur veritable bien,

& qui savent où le trouver.

III. Sans te mettre en peine du reproche & du blâme que cela pourra s'attirer. ] L'infamie même ne doit pas

154 Reflexions Morales de l'Emp. nous rebuter de faire le bien. Seneque a fort bien dit : Aquissimo animo ad honestum consilium per mediam infamiam tendam. Nemo mihi videtur pluris astimare virtutem, nemo illi esse magis devotus , quam qui boni viri famam perdidit, ne conscientiam perderet. J'iray chercher de tout mon cœur à faire tout ce qui est honneste au travers de l'infamie même. Car personne ne me paroist avoir plus d'estime pour la vertu, & luy estre plm devoui, que celuy qui pour sauver sa conscience a perdu la reputation d'homme de bien. C'est ce que 6. dit faint Paul : Nous montrons en toutes choses que nous sommes serviteurs de Dieu; par la bonne reputation, par les calomnies & par les louanges.

En suivant ta propre nature & celle du monde. Car l'une & l'autre viennent du même esprit, qui est tout en

tous.

IV. Et en tombant dans le même lieu d'où mon pere & ma mere.] Parce que nous sommes de poudre, nous retournerons en poudre.

Dans ce lieu ensin que je soule aux pieds, & dont j'ay abusé en tant de manieres. ] La do uceur d'esprit d'AnMare Antonin. LIV. V. 255 tonin paroît dans toutes ses idées. On ne peut rien voir de plus tendre ni de plus humble en même temps, que ce qu'il dit icy de la terre, en se reconnoissant presque indigne de la fouler aux pieds, & en avoüant qu'il a-abusée de ses presens en une infinité de mannieres.

V. Ne peux tu te rendre recommandable, ni te faire admirer par ton esprit? à la bonne heure. ] Antonin travaille icy à guerir les hommes de l'abatement & du desespoir où ils sont ordinairement, quand ils ne reconnoissent point en eux de ces qualitez brillantes, qui font qu'on est estimé & recherché de tout le monde. Celuy-là est ou grand Poëte, ou grand Orateur; celui-cy grand homme d'Erat & grand Politique; un autre ébloüit les compagnies par une beauté d'esprit & par une vivacité d'imagination qui luy font trouver des perles & des dia-, mants où il ne paroît que du gravier & du fable; & moy je n'ay aucun de ces dons. Est-ce donc là un si grand sujet de se décourager? Si nous pen. sions bien à l'usage que la pluspart des gens font de ces qualitez qui attirent

nostre envie, nous aurions honte de les desirer, & nous remercierions Dieu de ne nous les avoir pas données.

Si la nature ne t'a pas esté favorable.] C'est à dire, si elle ne t'a pas donné les graces que tu voudrois avoir, est-ce une raison de negliger

celles que tu en as reçues ?

Epift. 1.

Et si tu te connoissois pesant & de dure conception, il faloit tâcher de guérir.] Aprés avoir consolé l'homme affligé de sa pesanteur, il luy reproche qu'il en est seul la cause, & qu'il dépendoit de luy de s'en désaire & de se guérir, s'il avoit voulu s'en donner la peine. En effet, il n'y a point d'homme si stupide & si grossier, qu'un travail assidu ne polisse ou ne corrige au moins en partie:

Est quadam prodire tenus si non datur ultra.

Mais la pluspart des hommes ne se plaignent des dons que la Nature leur a resusez, que pour excuser leur paresse, & pour avoir un pretexte plus plausible de demeurer dans l'assoupissement où ils sont.

VI. Il y a des gens qui des qu'ils ont rendu quelque service à quelqu'un.]

Marc Antonin. LIV. V. Ce partage de bienfaiteurs en trois classes est tres-bien fait. La premiere & la plus nombreuse est de ceux qui mettent incontinent en ligne de comte le plaisir qu'ils ont fait, pour en estre payez dans la suite, & alors ce n'est plus un bienfait, c'est un prest, ou plutost une usure, comme dit Seneque; Turpis fæneratio est beneficium ferre. C'est une usure honteuse, que d'écrire sur son registre ses bienfaits. La seconde classe est de ceux qui ne les écrivent pas veritablement, & n'en attendent pas de recompense: mais qui prennent un autre chemin, où leur amour propre & leur orguëil trouvent mieux leur compte. Ils seroient fâchez d'en estre payez, & sont ravis de pouvoir toujours regarder comme leurs debiteurs ceux qu'ils n'ont obligez que pour avoir sur eux cet avantage. J'aimerois mieux les premiers. Enfin la troisième & la plus petite est de ceux qui oubliant les plaisirs qu'ils ont faits, en font toujours de nouveaux, dont ils perdent aussi - tost la memoire, & si bien, qu'ils ne savent pas même qu'ils ne les savent pas, pour me servir d'un

mot de Platon, qui me paroît avoir beaucoup de force. Mais ce n'est pas encore tout de faire du bien & de l'oublier, il faut en faire à tout le monde, sans jamais cesser, selon ce beau precepte de l'Ecclesiaste: Mitte panem tuum super transeuntes aqua, quia post tempora multa invenies illum. Jette ton pain sur le courant des eaux, parce que tu le retrouveras après plusieurs années.

Il faut donc à ce compte estre du nombre de ceux qui font le bien sans le savoir?] Ce sont des objections qu'Antonin se fait à luy-même, & ce dia-

logue réüssit fort bien.

Et de vouloir même que celuy pour lequel il les fait, ne puisse pas l'ignorer. ] Cela est vray quand il s'agit de l'édification du prochain, & de luy

donner un bon exemple.

Mais pour peu que tu t'écartes de ce que je viens de dire. ] Cela est certain. Il est si difficile de tenir le juste milieu & de garder la moderation necessaire, en desirant que l'on connoisse que c'est nous qui avons fait cecy & cela, que bien-tost ce ne sera plus l'utilité de nostre prochain que nous Marc Antonin. LIV. V. 259 aurons en veuë, mais la nostre.

Car ils ont aussi leurs raisons, qui ne manquent pas de vraisemblance. ] Ces raisons estoient, qu'il y avoit de l'orguëil à ne vouloir pas qu'on reconnût nos bienfaits; que c'estoit faire plus de mal que de bien à ceux que nous privions du plaisir de nous témoigner leur reconnoissance; que tous les hommes estant nez pour s'aider les uns les autres, il falloit réduire ceux que nous obligions, à la necessité de tious rendre le bien qu'ils avoient reçu. Enfin que c'étoit blesser la Loy & la Justice, que de vouloir qu'ils mourussent nos debiteurs. Raisons toutes plus subtiles que solides. Antonin y répond fort bien.

Ne crains pas que sela se fasse jamais perdre aucune occasion de faire du bien. ] Voila tout ce qu'il y avoit à répondre à toutes les rassons qu'on pouvoit objecter. Que nostre prochain ne fache pas que c'est nous qui l'avons obligé, ou qu'il le sache & qu'il soit ingrat, cela n'empesche pas que nous ne puissions continuer de luy faire du bien. Il dépend de nous d'accom260 Reflexions Morales de l'Emp. plir nostre charité, & c'est à quoy nous devons tendre.

VII. Ou il ne faut point du tout prier, ou il faut prier de cette maniere, simplement & liberalement. ] Antonin louë les Atheniens de ce que leurs prieres estoient generales, & que chacun d'eux ne prioit pas pour soy en particulier. En esset, c'est blesser l'amour que nous devons avoir pour nôtre prochain, que de borner nos prieres à nous-mêmes. La priere que nôtre Seigneur nous a donnée, est un modele parsait de la charité qui nous doit animer en ces occasions.

plement & liberalement. ] Simplement, c'est à dire sans jalousse & sans envie; liberalement, c'est à dire

pour tout le monde en general.

VIII. Comme ou dit d'ordinaire, qu'Escutape ordonne aux malades d'aller à cheval. ] Antonin veut prouver que les maux que Dieu envoye aux hommes, sont des remedes salutaires qui operent leur guerison. En effet, sous les malheurs qui nous arrivent, sont ou une medecine pour les malades, ou un exercice pour les sains; & c'est ce que la Religion nous enseigne Marc Antonin. LIV. V. 261 encore mieux que la Philosophie. Ce chapitre est parfaitement beau.

Àinsi de toutes les differentes causes resulte ce qu'on appelle la destinée, qui n'est qu'une seule & même cause, ] Antonin explique fort bien ce que c'est que la destinée : Nihil alind est fatum, quam series implexa causarum. Ce qu'on appelle la Destinée, n'est qu'une suite, un effet de plusieurs causes lices ensemble par la Providence, & elle n'est qu'une seule & même cause, qui est destinée à produire un tel ou un tel effet. Quand il dit qu'elle n'est qu'une seule & même cause, il veut exclure par là les causes accidentelles, que certains Philosophes vouloient alsier avec la destinée. Car la cause qui est par soy, ne peut estre que determinée, certaine, une & simple; au lieus que les causes par accident, s'il y en avoit, ne pourroient jamais estre unes, mais infinies & indeterminées, parce que plusieurs accidens entierement dissers pourroient estre ensemble dans un meme sujet. Aussi Platon a défini la destinée la Loy imanée de -Dien, qui toujours suit & accompagne Dieu. C'est la Raison divine que ¥ iį

262 Reflex, Morales de l'Emp.

rien ne peut ni empescher, ni violer. Et qu'il entretient la prosperité & la felicité de Dieu même. ] C'est encore une suite de l'erreur des Stoïciens, qui consideroient Dieu comme l'Ame de l'Univers, & qui l'enfermoient dans la matiere, & le rendoient en quelque maniere sujet à corruption, à dissolution & à alteration. Mais quoique ce sentiment soit ridicule & impie, & que Dieu soit si libre, qu'il n'a besoin d'aucune de ses creatures, qui ne peuvent rien contribuer à sa felicité, & moins encore à sa durée, nous ne laissons pas de pouvoir parler le même langage, en luy donnant un meilleur sens. En effet, nous pou-vons dire que nos bonnes actions, nostre patience dans les maux, & nôtre aequiescement aux ordres de Dieu entretiennent en quelque maniere sa felicité & sa gloire, puis qu'il a bien voulu faire consister l'une & l'autre dans l'obéissance que nous luy devons, & dans l'usage que nous faisons des precieux presens qu'il nous a faits.

Et si on l'ose dire, à la durée même.] Quoique ce mot soit impie dans le sens des Stoïciens, il peut estre orMare Antonin. Liv. V. 263 thodoxe dans nostre bouche. Car c'est en quelque maniere, autant qu'il dépend de nous, détruire & aneantir Dieu, que de luy desobéir, & de fermer les yeux à la lumiere de sa verité.

Ne te dégoûte, ne te décourage, & ne t'impatiente point.] Antonin tâche icy de soûtenir les hommes contre le découragement, où ils tombent, quand ils ne réüssissent pas dans les efforts qu'ils font pour suivre la regle de la droite raison, c'est à dire, les preceptes de la Philosophie. Toutes nos infirmitez ne doivent pas nous rebuter; & dans toutes nos chutes nous devons nous relever plus animez, comme cet Antée de la fable, qui tiroit 🔪 de la terre de nouvelles forces dés qu'il la touchoit. Nous devons estre encore plus disposez à cela que les Payens: car nous sçavons que la vertu de Dieu s'accomplit dans nos infirmirez, & que nous ne sommes jamais plus forts que quand nous sommes foibles.

Sur tout souviens-toy que la Philosophie ne demande de toy que ce que demande la nature.] Ce sage Empereux 264 Reflexions Morales de l'Emp.
a raison de guérir icy les préventions où l'on est, que la Philosophie nous impose un joug fort pesant, & nous veut assujettir à des choses qui violentent la nature. Rien n'est plus saux. La veritable Philosophie & la Nature sont toujours d'accord, & la pratique des devoirs que l'une & l'autre nous imposent, est bien plus aisée que le chemin des vices, tout semé de sleurs qu'il nous parost.

Et toy tu voulois tout le contraire de ce qu'elle veut. ] C'est une grande verité. Ce n'est pas la nature qui nous violente, en nous imposant de certains devoirs; c'est nous qui la violentons, en l'assujettissant à nos desirs déreglez, & en la deshonorant par nos

crimes.

Qu'y a-t-il de plus agreable? ] C'est le langage que tiennent nos passions quand elles nous sollicitent pour nous

porter au vice.

Et quand tu auras bien pesé tous les avantages de la prudence, qui est la mere de la prosperité & de la seureté. L' Cet endroit est parfaitement beau. Antonin considere les qualitez dont il vient de parler comme les esses & les

Marc Antonin. LIV. V. suites de la prudence, qui dépend toujours de nous. Si elle n'en dépendoit pas, ce seroit en vain que Jesus-Christ nous auroit dit: Soyez prudens Maii comme les serpens, & simples comme les colombes.

X. Toutes choses sont se envelopées & si cachées. ] Le but d'Antonin est de faire voir aux hommes l'erreur oit ils sont, quand ils sont consister leur souverain bien dans la science, dans les plaisirs, dans les richesses & dans le commerce du monde. La science n'est qu'obscurité; les richesses & les voluptez que foiblesse & entêtement; & le commerce du monde qu'un fardeau & qu'un ennuy.

Et peut estre au pouvoir d'un infame debanche, d'une Courtisane, ou d'un voleur. ] Cela est admirable. Antonia donne par là en deux mots une regle seure pour faire connoître le veritable bien. C'est celuy qui ne peut estre au pouvoir des vicieux. Comment estil possible que les hommes fassent tant de cas des choses qui tombent si souvent en partage aux plus mal honnê-

tes gens ?

XI. A quoy me sert presentement

166 Reflex. Morales de l'Emp.

mon ame. ] Ces demandes seules seroient capables de nous redresser, si nous étions capables de nous les faire & d'y répondre sans déguisement.

XII. Tu peux juger par cecy ce que c'est que le peuple appelle des biens.] Antonin donne encore icy une regle merveilleuse pour discerner les veritables biens d'avec les faux, d'avec ceux que le peuple appelle des biens. Les derniers sont ceux sur lesquels les honnêtes gens soufrent qu'on plaisante. Par exemple, si l'on parle des richesses, on rira volontiers, si l'on entend appliquer à ce sujet un vers d'Aristophane, qui dit dans une de ses Comedies, que tout est si propre dans la maison d'un homme riche, qu'il ne sait où aller pour ses necessitez. Mais si on faisoit une semblable application sur la vertu, sur la pieté, sur la sagesse, il n'y 2 personne qui n'en sût choqué, & qui ne se revoltat contre cette audace.

Le mot du Poëte Comique. ] C'est ce

vers d'Aristophane.

AM' & nadapoor in abxérat toxu. Et le peuple fait luy-même cette difference Marc Antonin. L I v. V. 267
rence sans le savoir.] Le peuple connoît donc naturellement quels sont
les veritables biens. Cela est vray.
Mais comme c'est une connoissance
aveugle & étousée par les objets &
par les passions, il ne peut ni s'y arrêter, ni les suivre.

KIII. Je suis composé de matiere & de forme. ] La matiere, c'est le corps;

la forme, c'est l'ame.

Ni l'une ni l'autre n'ont esté tirées du meant. ] Car ils croyoient que l'ame estoir une partie de la Divinité. Aujourd'huy nous savons que Dieu n'a pas moins tiré du neant l'ame, que le corps & toute la matiere du monde.

XIV. La raison & l'art de raisonner sont des facultez suffisantes à elles-mêmes. ] Antonin veut dire que la raison seule suffit pour faire le bien sans aucun secours des choses étrangeres, qui ne servent au contraire qu'à la séduire & à la faire égarer.

XV. Il ne faut pas dire que rien appartienne à l'homme de ce qui ne luy convient pas entant qu'homme. Il est étonnant que nous ayions tant de regles si seures pour discerner les veritables biens d'avec les faux, & que nous nous y trompions pourtant toujours. Les veritables biens sont ceux qui conviennent à l'homme en ant qu'homme; qui sont attachez à sa nature; qui en sont des persections, & qu'il ne sauroit mépriser sans honte. On ne peut dire cela ni des richesses, ni de la gloire, ni des voluptez. Ce sont donc de faux biens.

Il ne luy appartiendroit pas de la mépriser. Car comme dit fort bien Longin en étendant cette même pensée:
On ne peut pas dire qu'une chose ait
rien de grand, quand le mépris qu'on
en fait, tient luy même du grand. Telles
sont les richesses, les dignitez, les honneurs, les Empires, & tous les autres
biens en apparence, qui n'em qu'un certain faste au dehors, & qui ne passeront
jamais pour de veritables biens dans
l'esprit d'un sage, puis qu'au contraire
ce n'est pas un bien mediocre que de les
pouvoir mépriser. D'où vient aussi qu'on
admire beaucoup moins ceux qui les possedent, que ceux qui les pouvant posseder, s'en privent eux-mêmes, & les rejettent par pure grandeur d'ame.

jettent par pure grandeur d'ame. XVI. Telles que seront les pensées dont tu t'entretiendras d'ordinaire, tel Marc Antonin. Liv. V. 269
fera aussi ton esprit. Cela ne sauroit
estre autrement. Nous ne sommes que
ce que nous pensons. C'est nostre seul
& veritable caractere que nos pensées;
& comme elles sont en nostre pouvoir, il dépend de nous d'estre ce que
nous voulons. Longin dit en quelque
endroit, que pour parvenir au sublime,
il faut toujours tenir son ame, pour
ainsi dire, grosse d'une certaine sierté
noble & genereuse. Cela est encore plus
vray & plus necessaire pour parvenir
aux vertus.

Donc on peut bien vivre à la Cour. ] Antonin veut prevenir tous les vains pretextes dont il pourroit se servir pour excuser quelque espece de relâchement; & ces vains pretextes ne font peut-estre encore aujourd'huy que trop ordinaires. Combien de gens y a-t'il, qui vivant assez bien dans la retraite, retombent dans la licence & dans le desordre quand ils sont à la Cour, & qui disent pour excuser ces chutes, La Cour n'est pas comme la ville ou la campagne; elle demande d'autres manieres & d'autres mœurs. On se rendroit ridicule, si on vouloit se distinguer des autres. Il faut

ĸi

170 Reflexions Morales de l'Emp. fuivre le torrent, Excuses vaines & frivoles.

De plus chaque chose se porte vers l'objet pour lequel elle a esté faite. ] Il va prouver que les hommes sont nez pour se faire du bien les uns aux autres. Cette loy ne change pas quand on change de lieu. Elle est égale à la Cour, à la ville & à la campagne. Il faut donc leur faire du bien par tout, On ne peut leur faire du bien sans bien vivre, & par consequent, &c.

C'est donc la societé. ] C'est à dire ce lien qui unit les hommes & qui les oblige à se regarder tous comme un seul tout, dont les parties ne sauroient sousrir, sans que tout le corps

soufre.

Les choses animées sont plus parfaites que les inanimées. ] C'est pourquoy saint Augustin en quelque endroit de ses Ouvrages presere même une mouche à la Lune & au Soleil.

X V I I I. Il n'arrive jamais rien à personne que la nature n'ait disposé à le supporter. ] Antonin veut porter les hommes à la patience dans les maux par trois raisons tres-solides. La première, que la Nature leur a donné les

Marc Antonin. L 1 v. V. 271
forces necessaires pour les supporter.
La seconde, que beaucoup de gens sentent tous les ours les mêmes accidents sans y prendre garde; & la troi-sième, que la pluspart des hommes soufrent souvent des choses plus dissipar oftentation & par vanité.

XIX. Et rous les accidens sont pour elle ou bons ou mauvais, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle a d'ellemême. Il semble qu'Antonin auroit dû écrire, selon la bonne ou la mauvaise opinion qu'elle en a elle-même. Mais ce qu'il a mis est bien plus fort, & marque la source & la cause de nos jugemens. Nous jugeons disseremment des choses, selon que nous avons bonne ou mauvaise opinion de nous.

XX. En un sens l'homme nous doit estre fort cher.] Antonin nous enseigne icy les sentimens que nous devons avoir pour les méchans. Comme le viée n'empêche pas qu'ils ne soient hommes, nous devons toujours avoir pour eux de la charité. Mais ils sont méchans, & ils nous empêchent souvent de saire le bien que nous voudrions. En cette qualité ils ne meritent tout au plus que nostre indisserence. Il faut les traiter comme le vent, le Soleil, la pluye, qui peuvent bien retarder ou empêcher une action, mais qui ne fauroient nous en arracher ni l'intention, ni le dessein. Cette maxime est tres-belle. On peut voir le chap. 1. du liv. 1 v.

Mais qui n'en fauroient empêcher ni l'intention ni le dessein.] Si les méchans pouvoient nous ôter l'intention de faite le bien, nous ne pourrions jamais les trop hair: mais comme cela n'est pas en leur pouvoir, & qu'au contraire ils ne peuvent nous ôter une occasion de faire du bien, sans nous en sournir en même temps une autre, nous ne devons avoir pour leur malheur que de la compassion, & pour leurs efforts que de l'indisserence.

XXII. Ce qui ne nuit point à la ville, ne nuit point au citoyen.] Par ce mot de ville il entend le monde, pour l'utilité duquel tout se fait : de sorte que ce qui semble nuire à une partie,

fert au tout.

Et si elle ne l'est pas, il ne faut donc pas se fâcher contre celui qui ne la pas essensée. ] Antonin ne dit cela que des injures particulieres, où la justice ne

Mart Antonin. LIV. V. 171 demande point de reparation, & qui ne détruisent pas la seureté des particuliers. Car en ce cas les Stoicions pretendoient, comme nous, qu'on devoit punir les méchans par charité, tant pour eux-mêmes, afin de les corriger, que pour les autres, afin de les empêcher ou d'estre toujours exposez aux mêmes violences, ou de se laisser corrompre eux-mêmes par l'esperance de l'impunité. Aussi n'est - ce jamais pour le passé qu'on les punit ( car le passé ne se repare point ) c'est pour prévenir les suites de leurs mauvais exemples.

Car en quoy consiste cette essense, & qu'est-ce que c'est? ] Voila la preuve de ce qu'il a dit, que la ville n'estoit point ossensée. En esset, quelque grande que soit l'ossense que nous croyons avoir reçué: si on l'examine bien, on trouvera que c'est moins que rien par

rapport au monde.

XXIII. Il n'y a rien de permanent de teut ce qui est prés de tey. Le passé d'un costé, & l'avenir de l'autres tout cela est un absme infini, en tout se perd. ] La pluspart des Stosciens soutenoient qu'il n'y avoit pas de present, Z iiii que tout estoit ou passé ou futur, & que ce que nous appellons present, n'estoit, à proprement parler, que la sin du passé & le commencement du futur, sans que rien subsistàt au milieu. Opinion extravagante, & qui aboldissoit le ten ps. Antonin ne tombe pas dans ce ridicule. Il se contente de marquer la rapidité du present, en l'appellant ce qui est prés de nous, patce qu'il n'est pas plutost entre nos mains, qu'il nous échape, & que sortant d'un absme, qui est le futur, il passe incontinent & se perd dans l'autre absme, qui est le passé. Cette idée est belle, & meritoit bien d'estre mi-

se dans tout son jour.

Et du destin dont tu n'es qu'une fort petite parsie. ] Que cette expression est forte & belle! Nous ne sommes qu'une tres-petite partie du destin, parce qu'il ne faut pour nous former & pour nous entretenir qu'une tres-petite partie des causes efficientes & des principes dont la Providence se sert pour former & pour entretenir toutes choses. Cependant à voir l'orgueil des hommes & leur amour propre, on diroit que tout est pour eux, que tout

Marc Antonin. LIV. V. 279 se rapporte à eux, & que la Providence n'a qu'eux en vuë; en un mot, qu'avec eux & en eux roule le destin de l'Univers.

XXVI. Ou rudes, ou doux. ] Aux mouvemens de la volupté ou de la douleur.

Elles parviennent jusqu'à l'esprit. J C'est à dire, jusqu'à la partie superieure de l'ame, qui peut estre indépendante jusqu'à un certain point.

Alors il ne faut pas tâcher de resister à un sentiment qui est naturel. ] Car ce seroit inutilement qu'on le voudroit

faire.

::

j,

XXVII. Il faut vivre avec les Dieux.] C'est ce que l'Ecriture appelle marcher avec Dieu. Comme quand elle dit d'Enoch, Et ambulavit cum Deo; & il marcha avec Dieu; c'est à dire, il fut toujours soumis à ses ordres, il se laissa conduire par son Esprit, il vêcut avec Dieu, en Dieu, & selon Dieu.

XXVIII. Ne te fâche point contre celuy qui sent manvais.] Dans cet article Antonin condamne une injustice, dont presque personne n'est exempt. Car il n'y a rien de plus ordinaire

dans le monde, que de voir des gens qui se fâchent contre certains defauts naturels de leurs amis, & qui n'ont pas la charité de les en avertir. C'est pourtant par là qu'il faudroit commencer avant que de se mettre en colere.

Mais il dit qu'il a la raison en parrage.] C'est une raison qu'Antonin donne pour excuser sa colere. Cet homme-là se pique d'estre raisonnable & de se connostre : cependant il ne tâche pas de remedier à un desaut qui nous empoisonne tous. Il resute ensuite cette raison d'une maniere sort solide.

Tu as aussi de la raison. C'est à celuy qui a sa raison le plus en main, s'il saut ainst dire, à prevenir les autres, & à ne pas attendre qu'ils s'aperçoivent eux-mêmes de leurs desauts, car c'est blesser la charité. Eorum lumen de lumine accendas suo.

XXIX. N'imite ni les mœurs, ni les manieres des Coursisanes, ni celles des Comediens. J'On avoit confondu fort mal à propos cet article avec le suivant, & on luy avoit donné un fens tout à fait contraire à la pensée d'An-

Mare Antonia. LIV. V. 177
tonin, qui veut dire, qu'il faut se
garder de tomber dans la bassesse &
la lâcheté, dans le fasse, l'orguëil &
l'enslure. Le premier est le vice des
Courtisanes, & l'autre le caractere des
Comediens, qui s'enssent pour prendre le ton des rolles qu'ils jouent.
Dans l'un & dans l'autre il y a une
dissimulation & une fausset tres-indignes d'un homme, & sur tout d'un
Prince.

XXX. Tu peux vivre icy dés aujourd'huy, comme tu veux vivre quand tu seras prés de mourir. ] La pluspart des Courtisans sont des resolutions de mieux vivre à la fin de leur vie, quand ils seront retirez & qu'ils autont quité la Cour. Mais Antonin leur dir icy, qu'au milieu de la Cour ils peuvent commencer dés aujourd'huy cette nouvelle vie.

Alors il t'est permis de cesser de vivre.] C'estoit-là une des erreurs des

Stoiciens & des Epicuriens.

XXXI. L'esprit de cet Univers ess un esprit de societé. ] Comme Dieu a fait le monde pour les hommes, il a fait les hommes non pas pour euxmêmes chacum en particulier, mais 278 Resiens Morales de l'Émp.
premierement pour luy, d'où découle leur premier devoir, qui est d'aimer Dieu; & ensuire il les a creez les
uns pour les autres, d'où resulte leur
second devoir, qui est d'aimer le prochain. Deux devoirs qui accomplissent la loy & les Prophetes.

XXXII. Comment t'es-tu gouverné jusqu'à present envers les Dieux, envers ton pere & tamere, &c.] Je suis sâchée qu'Aotonin n'ait ajoûté ses Sujets. Car un bon Prince ne doit pas moins se demander compte de ce qu'il a fait à ses ensans, à ses amis, à ses domestiques. Mais it est bien seur que s'il ne l'a pas exprimé, il l'a pensé.

Et que le service que tu avois à rendre en ce monde, est accompli. ] Voila un grand Empereur qui reconnoît & qui declare qu'il n'est dans cette vie que pour y rendre un service continuel.

Combien de belles choses as-tu vues?]
Antonin recommence son examen.
C'est comme s'il disoit: As-tu vû tant
de belles choses en ce monde, que tu soubaites encore d'y demeurer? On ne sauroit à mon avis trouver d'autre sens à
ce passage.

Marc Antonin. LIV. V. 279
Combien as-tu surmonté de plaisses & de douleurs? ] Car nous ne sommes dans ce monde que pour combatre en toutes manieres contre nos passions, pour mépriser la vaine gloire, & pour

pardonner à nos ennemis. XXXIII. Pourquoy des esprits igno. rans & grossiers viennent-ils troubler?] Ce passage ne peut estre assez loué. Il est divin. Veritablement il ne plaira pas à cette espece de Savans qui ent employé toute leur vie à aquerir ce qu'on appelle les Sciences: mais il ne faut pas laisser de l'expliquer. Ce sage Empereur établit cette grande verité, qu'il n'y a qu'une seule science, qui est celle qui nous apprend à connoître Dieu, qu'il appelle la Raison qui gouverne l'Univers. Et comme ceux qui suivent les fausses sciences du monde, se moquent ordinairement de ceux qui s'attachent à celle-là, & n'oublient rien pour les seduire & les attirer; Antonin, qui avoit sans doute éprouvé leurs railleries, & resisté souvent à leurs efforts, s'adresse à eux avec indignation, & en les appellant ignorans & grossiers, il leur demande pourquoy ils viennent troubler &

ebranler celuy qui a chois la bonne part? Et il fait une manifeste allusion à un beau mot d'Heraclite, qui se moquant de la vaste science d'Homere, d'Hesiode, de Pithagore, de Xenophanes, d'Hecatée, &c. soutenoit qu'elle ne servoit de rien pour la sagesse, qu'elle n'instruisoit pas l'entendement, & que la veritable science consistoit à connoître l'Esprit qui gouverne le Monde.

XXXIV. Et non pas même un nom.] J'aime bien cette reprise. En effet, le nom le plus grand & le plus fameux est bien-tost esfacé de la memoire des hommes.

Elles sont comme les perits chiens. ]
Il veut dire que toutes ces choses sont toujours dans le changement, qu'elles n'ont rien de réel, & que les plaisirs qu'elles donnent, sont toujours mêlez de mille chagrins.

Tu attens en repos ou ton extinction, ou ton changement. ] Ton extinction, si l'ame n'est qu'une espece de seu qui meurt lorsque nous mourons; ou ton changement, si elle est immortelle & qu'elle retourne à sa source, selon l'opinion des Stoiciens.

Mare Antonin. L 1 v. V. 181

Et à faire du bien aux hommes. ]

Je n'ay pas exprimé icy les deux mois à ανεχεθαι αυτον ѝ ανεχεθαι, parce qu'ils m'ont paru déplacez. Je ne say d'où ils peuvent estre. Je croirois volontiers qu'ils font seuls une maxime à part, & qu'Antonin a dit ex abrupto, comme il fait souvent. Il faut souffrir ces sortes de gens, & s'empêcher de leur faire injure.

XXXV. Et à celle de l'homme, & de l'homme raisonnable.] Il parle ainsi, parce que les Philosophes mettoient entre Dieu & l'homme des demons,

des Heros, &c.

ţ

XXXVI. Si ce n'est point par ma méchanceté, ni par aucun effet de cette méchancetè, qu'une telle chose arrive.] Dans tous les accidens les plus sâcheux il faut regarder seulement si nous nous les sommes attirez par nos crimes. Car en ce cas il en faut gemir; & si c'est sans aucune injustice de nostre part, il ne faut pas nous en mettre en peine. Que si nous souffrons pour la justice, nous devons en estre ravis.

En quoy la societé peut - elle estre blessée. ] Il n'y a que l'injustice qui 282 Reflex. Morales de l'Emp. puisse blesser cette societé. L'impieté est comprise sous ce mot d'injustice.

XXXVII. Ne te laisse pas temerairement emporter à tes imaginations. ]
La compassion est un sentiment de
douleur que la misere de nostre prochain excite dans nos cœurs. Elle peut
estre vicieuse en deux manieres: ou lors
qu'elle n'est pas proportionnée à l'objet qui la cause, & qu'en se laissant
emporter à son imagination échausée
& séduite, on prend pour mal ce qui
ne l'est point; ou lorsqu'elle ne produit
pas les secours dont il a besoin. Les
Sroïciens condamnoient cette compassion outrée & infructueuse; & c'est
sur cela qu'Antonin sait cette maxime, qui est toute pleine de sens & de
raison.

Et s'il a fait quelque perte en des chefes indifferentes. ] C'est à dire en des choses que les Philosophes ne mettent ni au nombre des biens, ni au nombre des maux. Les Stoïciens poussoient loin ces choses indisferentes: car ils appelloient generalement de ce nom tout ce qui est hors de nous.

Car il n'y en a aucun. ] Ce n'est pas la perte qu'il a faite qui le fait eries, mais Marc Antonin. LIV. V. 28;

mais l'opinion qu'il en a.

Imite dans ces occasions la conduite de ce bon vieillard, qui en s'en allant demande à son petit enfant sa toupie.] Cet endroit me paroît admirable. Ce sage Empereur ne pouvoit mieux marquer que par cette image, de quelle maniere nous devons compatir aux maux imaginaires de nostre prochain. Il ne faut pas se roidir contre luy, ni vouloir luy arracher l'opinion qu'il a de ce qui luy est arrivé; il faut au contraire parler son même langage, & luy dire, qu'il est vray que son malheur est grand. Mais en même temps il faut se souvenir que ce malheur, qu'on appelle grand, est tres - petit, & imiter le vieillard qui demandoit à son petit ensant sa toupie, comme si c'est esté la plus belle chose du monde, & qui se souyenoir pourtant toujours que ce n'étoit qu'une toupie. Antonin avoit pris sans doute cet exemple dans quelque Comedie fort connuë de son temps.

XXXVIII. Que fau-tu donc dans sette Tribune aux harangues avec tes beaux discours & tes oraisons fune-

....

ij

284 Reflexions Morales de l'Emp. bres? ] Antonin avoit toujours esté fort exact à rendre à ses amis & à ses parens morts les derniers devoirs que la pieté & la coutume avoient établis. Un des principaux de ces devoirs estoit l'oraison funebre que l'on faisoit du dessunt, pour y celebrer ses louanges. Les Storciens, qui condamnoient toutes sortes de discours publics, qui n'estoient faits que pour le faste & l'ostentation, n'avoient garde de pardonner à ces oraisons funebres, qu'ils regardoient comme des actions inutiles & vaines, plus capables de flatter l'orgueil & l'amour propre des hommes, que de leur donner une veritable amour pour la vertu. Amonin fait donc cette sage reflexion dans une de ces occasions, où sa complaisance & sa facilité le portoient encore à obeir à la coutume contre ses propres lumieres & contre fon inclination.

XXXIX. C'est se faire une bonne fortune à soy-même. La définition qu'il va faire de la bonne fortune, prouve qu'elle dépend de nous: Sui jeuique mores fortunam singunt,

MESHURO 1724